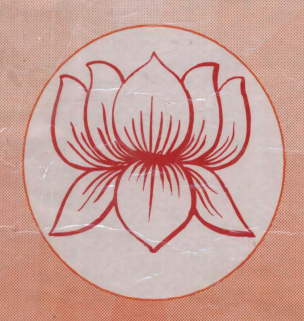
आचार्य अमितगति विरचित

# धारितिशा



शारतवर्षीय अनेकान्त् विद्या परिषद्

### ज्ञानदिवाकर, मर्यादा शिष्योत्तम, प्रशांतमूर्ति आचार्यश्री भरतसागर जी महाराज की स्वर्णजयंती वर्ष के उपलक्ष में :

#### आचार्य अमितगति विरचित

# धर्मपरीक्षा

सम्पादक एवं अनुवादक पण्डित बालचन्द्र शास्त्री

अर्थ सहयोगी श्री सतीश कुमार जैसवाल, कलकत्ता



# भारतवर्षीय अनेकान्त विद्वत् परिषद्

भारतवर्षीय अनेकान्त विद्वत् परिषद् पुष्प संख्या –१०२ आचार्यश्री भरतसागर जी महाराज की स्वर्णजयंती पृष्प संख्या –२५

आशीर्वाद : आचार्यश्री भरतसागर जी महाराज

स्वर्ण जयंती वर्ष निर्देशन : आर्यिका स्याद्वादमती माता जी

ग्रन्थ : धर्मपरीक्षा

प्रणेता : आचार्य अमितगति

सम्पादक : पण्डित बालचन्द्र शास्त्री

सर्वाधिकार सुरक्षित : भा० अ० वि० परि०

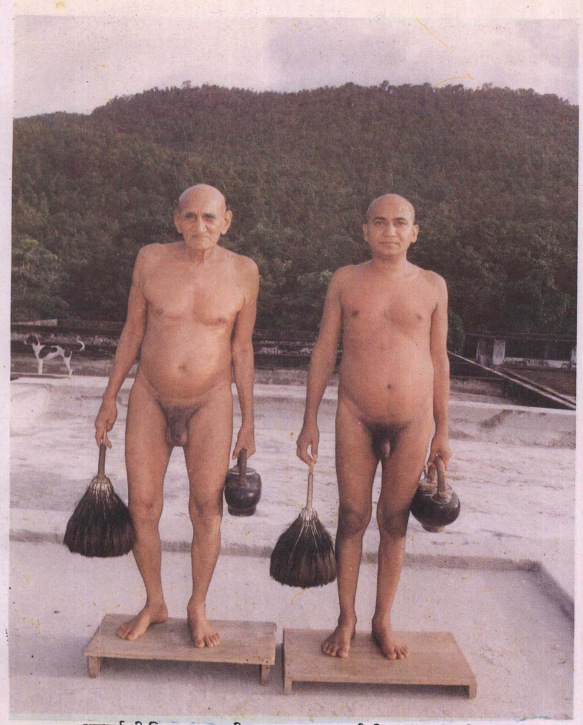
संस्करण : प्रथम

वीर नि० सं० २५२४ सन् १९९८

पुस्तक प्राप्ति-स्थान : आचार्य श्री भरतसागर जी महाराज संघ

I.S.B.N. 81-8583-04-3

*मुद्रक* : वर्द्धमान मुद्रणालय जवाहरनगर कालोनी, वाराणसी-१०



#### आचार्य श्री विमल सागर जी

तुभ्यं नमः परम धर्म प्रभावकाय, तुभ्यं नमः परम तीर्थं सुवन्दकाय। 'स्याद्वाद' सूक्ति सरणि प्रतिबोधकाय, तुभ्यं नमः विमल सिन्धु गुणार्णवाय।।

#### आचार्य श्री भरत सागर जी

आचार्यश्री भरतसिन्धु नमोस्तु तुभ्यं, हे भक्तिप्राप्त गुरुवर्य्य नमोस्तु तुभ्यं। हे कीर्तिप्राप्त जगदीश नमोस्तु तुभ्यं, भव्याब्ज सूर्य गुरुवर्य्य नमोस्तु तृभ्यं।

## समर्पण

प. पू. वात्सल्य रत्नाकर आचार्य श्री
१०८ विमलसागर जी महाराज के
पट्ट शिष्य
मर्यादा-शिष्योत्तम
ज्ञान-दिवाकर
प्रशान्त-मूर्ति
वाणीभूषण
भुवनभास्कर
गुरुदेव आचार्य श्री १०८ भरतसागर जी महाराज
की स्वर्ण जयन्ती के उपलक्ष में
आपके श्री कर—कमलों में ग्रन्थराज
सादर—समर्पित

#### प्रस्तावना

#### धमंपरीक्षा

- १. हस्तिलिखित ग्रन्थोंकी संकिलित सूची देखते समय धर्मपरीक्षा नामक जैन ग्रन्थोंकी एक बहुत बड़ी संख्या हमें दृष्टिगोचर होती है। इस लेखमें हम विशेषतया उन्हीं धर्मपरीक्षाओंका उल्लेख कर रहे हैं, जिनकी रचनाओंमें असाधारण अन्तर है।
- [१] हरिषेणकृत धर्मपरीक्षा—यह अपभ्रंश भाषामें है और हरिषेणने सं. १०४४ (-५६ सन् ९८८) में इसकी रचना की है।
- [२] दूसरी धर्मपरीक्षा अमितगतिको है। यह माधवसेनके शिष्य थे। ग्रन्थ संस्कृतमें है और सं. १०७० (सन् १०१४) में यह पूर्ण हुआ।
- [३] तीसरी घर्मपरीक्षा वृन्तविलासकी है। यह कन्नड़ भाषामें है और ११६० के लगभग इसका निर्माण हुआ है।
  - [४] चौथी संस्कृत धर्मपरीक्षा सौभाग्यसागरकी है। इसकी रचना सं. १५७१ (सन् १५१५) की है।
- [ ५ ] पाँचवीं संस्कृत धर्मपरीक्षा पद्मसागरकी है। यह तपागच्छीय धर्मसागर गणीके शिष्य थे। इस प्रन्थकी रचना सं. १६४५ (सन् १५८९) में हुई।
- [६] छठी संस्कृत धर्मपरीक्षा जयविजयके शिष्य मानविजय गणीकी है, जिसे उन्होंने अपने शिष्य देवविजयके लिए विक्रमकी अठारहवीं शताब्दीके मध्यमें बनाया था।
- [७] सातवीं धर्मपरीक्षा तपागच्छीय नयविजयके शिष्य यशोविजयकी है। यह सं. १६८० में उत्पन्न हुए थे और ५३ वर्षकी अवस्थामें परलोकवासी हो गये थे। यह ग्रन्थ संस्कृतमें है और वृत्ति सहित है।
  - [८] आठवीं धर्मपरीक्षा तपागच्छीय सोमसुन्दरके शिष्य जिनमण्डनको है।
  - [९] नवीं धर्मपरीक्षा पार्विकीतिकी है।
- [१०] दसवीं धर्मपरीक्षा पूज्यपादकी परम्परागत पद्मनिन्दिके शिष्य रामचन्द्रकी है जो देवचन्द्रकी प्रार्थनापर बनायी गयी।

यद्यपि ये हस्तिलिखित रूपमें प्राप्य हैं और इनमें-से कुछ अभी प्रकाशित भी हो चुकी हैं। लेकिन जबतक इनके अन्तर्गत विषयोंका अन्य ग्रन्थोंके साथ सम्पूर्ण आलोचनात्मक तथा तुलनात्मक अध्ययन नहीं किया गया है तबतक इनमें-से अधिकांश हमारे लिए नाममात्र ही हैं।

२. यह अमितगितकी घर्मपरोक्षा है, जिसका पूर्ण रूपसे अव्ययन किया गया है। मिरोनोने इसके विषयोंका सविस्तर विश्लेषण किया है। इसके अतिरिक्त इसकी भाषा और छन्दोंके सम्बन्धमें आलोचनात्मक रिमार्क भी किये हैं। कहानीकी कथावस्तु किसी भी तरह जटिल नहीं है। मनोवेग जो जैनधर्मका दृढ़ श्रद्धानी है, अपने मित्र पवनवेगको अपने अभीष्ट धर्ममें परिवर्तित करना चाहता है और उसे पाटिलपुत्रमें ब्राह्मणोंकी सभामें ले जाता है। उसे इस बातका पक्का विश्वास कर लेना है कि ब्राह्मणवादी मूर्ख मनुष्योंको उन दस

१. अनेकान्त वर्ष ८, कि. १, प. ४८ अ।दि से सामार≩उइधृत ।

धर्मपरीक्षा

श्रेणियों में से किसी में नहीं हैं जिनके बारे में दस कहानियां सुनाई जाती हैं और जिनकी अन्तिम कथा में चार घूर्तों की वे अद्भुत कहानियां सम्मिलित हैं, जिनमें असत्य या अतिशयोक्तिसे खूब ही काम लिया गया है। मनोवेग बाह्मणवादियों की भिन्न-भिन्न सभाओं में जाकर अपने सम्बन्ध में अविश्वसनीय कथा एँ तथा मूर्खता पूर्ण घटनाएँ सुनाता है। जब वे इनपर आश्चर्य प्रकट करते हैं और मनोवेग का विश्वास करने के लिए तैयार नहीं होते हैं तो वह महाभारत, रामायण तथा अन्य पुराणों से तत्सम कहानियों का हवाला देकर अपने व्याख्यानों की पृष्टिके लिए प्रयत्न करता है। इन समस्त सभाओं में सम्मिलित होने से पवनवेग को विश्वास हो जाता है कि पौराणिक कथाओं का चिरत्रचित्रण अस्वाभाविक और असंगत है और इस तरह वह मनोवेग के विश्वास में पूर्णरीतिसे परिवर्तित हो जाता है।

ग्रन्थका विषय स्पष्टतया तीन भागों में विभक्त है। जहाँ कहीं अवसर आया, अमितगतिने जैन सिद्धान्तों और परिभाषाओं का प्रचुरतासे उपयोग करते हुए लम्बे-लम्बे उपदेश इसमें दिये हैं। दूसरे, इसमें लोकप्रिय तथा मनोरंजक कहानियां भी हैं जो न केवल शिक्षाप्रद हैं बल्कि जिनमें उच्चकोटिका हास्य भी है और जो बड़ी ही बुद्धिमत्ताके साथ ग्रन्थके सर्वांगमें गुम्फित है। अथ च—अन्तमें ग्रन्थका एक बड़ा भाग पुराणोंकी उन कहानियोंसे भरा हुआ है जिनको अविश्वसनीय बतलाते हुए प्रतिवाद करना है। तथा कहीं सुप्रसिद्ध कथाओंके जैन रूपान्तर भी दिये हुए हैं, जिनसे यह प्रमाणित होता है कि वे कहाँ तक तर्कसंगत हैं।

जहाँ तक अमितगित की अन्य रचनाओं और उनकी घर्मपरीक्षाकी उपदेशपूर्ण गहराईका सम्बन्ध हैं, यह स्पष्ट है कि वे बहुत विशुद्ध संस्कृत लिख लेते हैं। लेकिन धर्मपरीक्षामें और विशेषतः सुप्रसिद्ध उपाख्यानोंकी गहराईमें हमें बहुत बड़े अनुपातमें प्राकृतपन देखनेको मिलता है। इससे सन्देह होता है कि अमितगित किसी प्राकृत रचनाके ऋणी रहे हैं। पौराणिक कहानियोंकी असंगतिको प्रकाशमें लानेका ढंग इससे पहले हिरभद्रने अपने घूर्ताख्यानमें अपनाया है। ये लोकप्रिय आख्यान, धार्मिक पृष्ठभूमिसे विभक्त करने-पर भारतीय लोकसाहित्यके विशुद्ध अंश हैं और मानवीय मनोविज्ञानके सम्बन्ध में एक बहुत सूक्ष्म अन्तर्दृष्टि-का निर्देश करते हैं।

३. वृत्तविलासकी धर्मपरीक्षा, जो लगभग सन् ११६० की रचना है, कन्नड़ भाषाका एक चम्पू ग्रन्थ हैं। यह दस अध्यायोंमें विभक्त हैं। ग्रन्थकारका कहना है कि इस ग्रन्थको रचना इससे पूर्ववर्ती संस्कृत रचनाके आधारपर की गयी है और तुलना करनेपर हमें मालूम होता है कि इन्होंने अमितगतिका अनुसरण किया है। यद्यपि वर्णनकी दृष्टिसे दोनोंमें अन्तर है, लेकिन कथावस्तु दोनोंकी एक ही हैं।

यह कन्नड़ धर्मपरीक्षा अब भी हस्तिलिखित रूपमें ही विद्यमान है। और प्राक्कान्यमालिकामें प्रकाशित ग्रन्थोंसे मालूम होता है कि वृत्तिविलास गद्य और पद्य दोनों ही में बहुत सुन्दर कन्नड़ शैलीमें लिखते हैं।

४. पद्मसागरकी धर्मपरीक्षा जो सन् १६४५ ई. की रचना है, पं. जुगलिकशोरजीके खोजपूर्ण अध्ययनका विषय रही है। वे इसके सम्बन्धमें निम्निलिखित निष्कर्षपर पहुँचे हैं—पद्मसागरने अमितगितकी धर्मपरीक्षासे १२६० पद्म ज्यों के त्यों उठा लिये हैं। अन्य पद्म भी इधर-उधरके साधारण-से हेर-फेरके साथ ले लिये गये हैं। कुछ पद्म अपने भी जोड़ दिये हैं। इन्होंने सर्गोंका कीई विभाग नहीं रखा है। अमितगितके नामके समस्त प्रत्यक्ष और परोक्ष उल्लेख बड़ी चतुराईके साथ उड़ा दिये गये हैं। इस तरह पद्मसागरने अपनी रचनामें अमितगितका कहीं नाम निर्देश तक नहीं किया। इनकी यह साहित्यिक चोरी साम्प्रदायिक दृष्टिबन्दुको ध्यानमें रखते हुए सफल रूपमें नहीं हुई है और यही कारण है कि इस प्रन्थमें कुछ इस प्रकारके भी वर्णन हैं जो खेताम्बर सिद्धान्तोंके सर्वथा अनुरूप नहीं हैं। इस तरह पद्मसागरने अमितगितका पूर्णतया अनुसरण ही नहीं किया है, बल्कि उनकी धर्मपरीक्षाकी नकल तक कर डाली है।

प्रस्तावना ७

५. इस निबन्धमें हम उन धर्मपरीक्षाओं की चर्चा नहीं कर रहे हैं जिनकी हस्तिलिखित प्रति या संस्करण हमें अवतक प्राप्त नहीं हो सके हैं। यहाँ हम केवल हरिषेणकी धर्मपरीक्षा के सम्बन्धमें प्रकाश डालना चाहते हैं। इस ग्रन्थकी मुख्य विशेषता यह है कि यह ग्रन्थ अपभ्रंश भाषामें है और अमितगतिकी संस्कृत धर्मपरीक्षा के २६ वर्ष पहले इसकी रचना हुई है। वस्तुतः उपलब्ध धर्मपरीक्षा ग्रन्थोंमें यह सर्वप्रथम रचना है। इसके अतिरिक्त इस ग्रन्थमें जयरामकी एक प्राकृत धर्मपरीक्षाका उल्लेख आता है जो इसके पहले की है और जो अवतक प्रकाशमें नहीं आ सकी है।

#### हरिषेणकृत धमंपरीक्षा

- १. पूनाके भण्डारकर ओरियन्टल रिसर्च इन्स्टिट्यूटमें हरिषेणकृत घर्मपरीक्षाकी दो हस्तलिखित प्रतियाँ (नं. ६१७, १८७५-७६ की और १००९, १८८७-९१ की) विद्यमान हैं । यद्यपि १००९ की प्रतिपर तिथि नहीं है, किन्तु कागज और लिखावट की दृष्टिसे यह दूसरीकी अपेक्षा आधुनिक प्रतीत होती है। यह प्रति खूब सुरक्षित है, किन्तु इसके ५६ ए., ५७,६९,६९ ए. पन्नोंमें कुछ नहीं लिखा है। और पुस्तककी मूल सामग्रीमें-से कुछ स्थल छूट गया है। नं. ६१७ वाली प्रति आकार-प्रकार में इसकी अपेक्षा पुरानी है। इसकी कोरें फटी हैं, कागज पुराना है और कहीं-कहीं पिद मात्राओं का उपयोग किया गया है। इसमें सं. १५६५ लिखा है और किसी दूसरेके हाथका अपूर्ण रिमार्क भी है जो इस बातको सूचित करता है कि यह प्रति १५३८ से भी प्राचीन है। इसका १३७वाँ पृष्ठ कुछ त्रुटित है और चौथा पृष्ठ गायब है। दोनों प्रतियों के मिलानेसे सम्पूर्ण ग्रन्थ तैयार हो जाता है और प्रथम सन्धिकी सूक्ष्म तुलनासे प्रतीत होता है, दोनों ही प्रतियाँ सर्वथा स्वतन्त्र हैं—एक दूसरेकी प्रतिरूपि नहीं।
- २. यह ग्रन्थ ११ सिन्धयों में विभक्त है और प्रत्येक सिन्धमें १७ से लेकर २७ कडवक हैं। इस तरह भिन्त-भिन्त सर्गों में कडवकोंकी संख्या निम्न प्रकार है—
- १ = २०, २ = २४, ३ = २२, ४ = २४, ५ = ३०, ६=१९, ७ = १८, ८=२२, ९=२५, १०= १७, ११ = २०। इस तरह कुल मिलाकर २३८ कड़वक हैं। इनकी रचना भिन्न-भिन्न अपभ्रंश छन्दों में हैं, जिनमें-से कुल तो खास तौरसे इस ग्रन्थमें रखे गये हैं। कुल पद्य-संख्या, जैसी कि हस्तलिखित प्रतिमें लिखी है, २०७० होती है। सन्धियोंके उपसंहार या पुष्टिकामें लिखा है कि यह धर्मपरीक्षा-धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष-स्वरूप चार पुष्ट्रायोंके निरूपणके लिए बुध हरिषेणने बनायी है। उदाहरणके लिए ग्रन्थकी समाप्तिके समयकी सन्धि-पुष्ट्रिका इस प्रकार है—

इय धम्म परिक्खाए चउ वग्गाहिट्टियाए बुह हरिषेण-कयाए एयारसमो संघि सम्मत्तो ।

३. हरिषेणने अन्य अपभ्रंश कियां की तरह कड़कों के आदि और अन्तमें अपने सम्बन्धमें बहुत-सी बातों का निर्देश किया है। उन्होंने लिखा है कि मेवाड़ देशमें विविध कलाओं में पारंगत एक हिर नामके महानुभाव थे। यह सिरि-उजउर (सिरि ओजपुर) के धक्कड़ कुल के वंशज थे। इनके एक धर्मात्मा पुत्र था, जिसका नाम गोवड्ढण (गोवर्धन) था। उसकी पत्नीका नाम गुणवती था, जो जैनधर्ममें प्रगाढ़ श्रद्धा रखती थी। उसके हरिषेण नामका एक पुत्र हुआ जो विद्वान् किवके रूपमें विख्यात हुआ। उसने अपने किसी कार्यवश (णियकज्जें) वित्त उडु (चित्रकूट) छोड़ दिया और वह अचलपुर चला आया। वहाँ उसने छन्द और अलंकार शास्त्रका अध्ययन किया और प्रस्तुत धर्मपरीक्षाकी रचना की। प्रासंगिक पंक्तियाँ नीचे उद्धृत की जाती हैं—

[ ₹ ]

सन्धि ११, कड़वक २६

इय मेवाड-देसि-जण-संकुलि, सिरि उजउर-णिगाय-धक्कड कुलि।
पाव-करिंद-कुंभ-दारुण-हरि, जाउ कलाहिं कुसलु णामे हरि।
तासु पुत्त पर-णारि-सहोयरु, गुण-गण-णिहि कुल-गयण-दिवायरु।
गोवड्ढणु णामे उप्पण्णउ, जो सम्मत्त-रयण-संपुण्णउ,।
तहो गोवड्ढणासु पिय गुण वइ, जा जिणवर-पय णिच्च वि पणवइ।
ताए जणिउ हरिसेण-णाम सुउ, जो संजाउ विवुह-कइ-विस्सुउ।
सिरि चित्तउडु चइवि अचलउरहो, गउ णिय-कज्जें जिण-हर-पडरहो।
तिंह छंदालंकार पसाहिय, धम्मपरिक्ख एह तें साहिय।
जे मज्झत्थ-मणुय आयण्णीहं, ते मिच्छत्त-भाउ अवगण्णीहं।
तें सम्मत्त जेण मलु खिज्जइ, केवलणाणु ताण उप्पज्जइ।

वत्ता—तहो पुणु केवलणाणहो णेय-पमाणहो जीव-पएसर्हि सुहडिउ । नाहा-रहिउ अणंतउ अइसयवंतउ मोक्ख-सुक्ख-भलु पयडियउ ।

सन्धि ११, कडवक २७--

विक्कम-णिव परिवत्तिय-कालए, ववगयए वरिस-सहस च० लए । इय उप्पणु भविय-जण-सुहयरु, डंभ-रहिय-धम्मासव-सरयरु ।

बुध हरिषेणने इस ग्रन्थ की रचनाका कारण इस प्रकार बतलाया है— कि एन बार मेरे मनमें आया कि यदि कोई आकर्षक पद्य रचना नहीं की जाती है तो मानवीय बुद्धिका प्राप्त होना बेकार है। और यह भी सम्भव है कि इस दिशामें एक मध्यम बुद्धिका आदमी उसी तरह उपहासास्पद होगा, जैसा कि संग्राम-भूमिसे भागा हुआ कापुरुष होता है। फिर भी अपनी छन्द और अलंकार सम्बन्धो कमजोरी जानते हुए भी उन्होंने जिनेन्द्र धर्मके अनुराग और सिद्धसेनके प्रसादसे प्रस्तुत ग्रन्थ लिख हो डाला। इस बातकी झिझक न रखी कि हमारी रचना किस दृष्टिसे देखी जायेगी।

४. हरिषेणने अपने पूर्ववित्यों में चतुर्मुख, स्वयम्भू और पुष्पदन्तका स्मरण किया है। वे लिखरं. हैं— चतुर्मुखका मुख सरस्वतीका आवासमन्दिर था। स्वयम्भू लोक और अलोकके जाननेवाले महान् देवता थे और पृष्पदन्त वह अलौकिक पुष्प थे जिनका साथ सरस्वती कभी छोड़ती ही नहीं थी। हरिषेण कहते हैं कि इनकी तुलनामें मैं अत्यन्त मन्दमतिका मनुष्य हूँ। पृष्पदन्तने अपना महापुराण सन् ९६५ में पूर्ण किया है। स्वयम्भूकी अपेक्षा चतुर्मुख पूर्ववर्ती हैं।

धर्मपरीक्षा, पहले जयरामने गाथा-छन्दमें लिखी थी और हरिषेणने उसीको पद्धड़िया छन्दमें लिखा है।

उपरिलिखित बातें प्रारम्भके कड़वकमें पायी जाती हैं, जो इस प्रकार हैं—

सन्धि १, कड़वक १ —

सिद्धि-पुरंधिहि कंतु सुद्धें तणु-मण-वयणें । भत्तिय जिणु पणवेवि चितिउ वृह-हरिसेणें ।। मणुय-जिम्म बुद्धिए कि किञ्जइ, मणहरु जाइ कव्वु ण रइञ्जइ। तं करंत अवियाणिय आरिस, हासु लहींह भड रिणगय पोरिस। चउमुहं कव्वविरयणि सयंभुवि, पुष्फयंतु अण्णाणु णिसुंभिवि।। प्रस्तावना ९

तिष्णि वि जोग जेण तं सीयइ, चउमुह-मुहे थिय ताव सरासइ। जो सयंभु सा देउ पहाणउ, अह कह लोयालोय-वियाणउ। पुष्कयंतु णवि माणुसु वुच्चइ, जो सरसइए कयावि ण मुच्चइ। ने एवंविह हउ जडु झांणउ, तह छंदालंकार-विहूणउ कव्यु करंतु केम णवि लज्जिम, तह विसेस पिय-जणु किह रंजिम। तो वि जिणिद-धम्म-अणुराएं, वुह-सिरि-सिद्धसेण सुपसाएं। करिम सयं जि णलिणि-दल-थिउजलु, अणुहरेइ णिष्वमु मुत्ताहलु।

घत्ता--जा जयरामें आसि विरइय गाह पर्विध । साहमि धम्मपरिक्ख सा पद्धड़िया वंधि ॥

मालूम होता है सिद्धसेन हरिषेणके गुरु रहे हैं और इसीलिए सिद्धसेन अन्तिम सर्गमें भी इस प्रकार स्मरण किये गये हैं—

सन्धि ११, कड़वक २५--

घत्ता—सिद्धसेण पय वंदींह दुक्किड णिदींह जिण हरिसेण णवंता। तिह थिय ते खग-सहयर कय-धम्मायर विविह सुहुई पावंता।।

#### दोनों धर्मपरीक्षाओंकी तुलना

इन तथ्योंको जनमें रखते हुए हरिषेण और अमितगितके ग्रन्थोंका नाम एक ही है और एक रचना दूसरीसे केवल २६ वर्ष पहलेकी है, यह अस्वाभाविक न होगा कि हम दोनों रचनाओंकी विस्तारके साथ तुलना करनेके लिए तत्पर हों। दोनों ग्रन्थोंमें उल्लेखनीय समानता है और जहाँ तक घटनाचक्रके क्रमका सम्बन्ध है अमितगितकी धर्मपरीक्षाके विभिन्न सर्ग हरिषेणकृत धर्मपरीक्षाकी विभिन्न सिन्ध्योंकी तुलनामें स्थूल रूपसे विभक्त किये जा सकते हैं—हिर. १=अमित. १,१७—३,४३; हिर. २=अमित., ३,४४-७,१८; हिर. ३=अमित. ७,१९—१०,५१; हिर. ४=अमित.,१०,५२-१२, २६; हिर,५=अमित. २१,२७-१३; हिर. ६। हरिषेणने लोकस्वरूपका जो विस्तृत वर्णन किया है वह उस कोटिका अमितगितकी रचनामें एक जगह नहीं है। हिर. ७=अमित. १४,१—१५ १७; हिर. ८=अमित. १५,१८ आदि; हिर. ९=अमित. १६,२१ इत्यादि हिर. १०=कल्पवृक्षोंके वर्णनके लिए अमितगितकी धर्मपरीक्षाका १८वाँ सगं देखिए और हिर. ११=अमित. २०, कुछ प्रारम्भिक पद्य।

कुछ स्थानों में ठीक-ठीक समानता इस कारण नहीं मालूम की जा सकती है कि दोनों रचनाओं में एक ही स्थानपर शिक्षाप्रद और सैद्धान्तिक चर्चाएँ समान कोटिकी नहीं पायी जातीं। लोकस्थितिके जो विवरण हरियेणने सातवीं सन्धिमें दिये हैं उन्हें अमितगतिने उन्होंके समानान्तर स्थानपर सम्मिलत नहीं किया है और न उन्होंने अपनी रचनामें कहीं भी उतने विस्तारके साथ उन्हें दिया है। हरिषेणने आठवें सगंके कितपय कड़वकों में रामचिरतके सम्बन्धमें कुछ जैन शास्त्रानुसारी कथाएँ लिखी हैं। लेकिन अमितगति इन कथाओं को विलकुल उड़ा गये हैं। इसी कारण हरिषेणने ११वें सगंमें अपने सिद्धान्तों से अनुरंजित रात्रिभोजन-विरमणके सम्बन्धमें जो एक विशेष कथा दी थी वह भी उन्होंने कुछ सैद्धान्तिक निरूपणों के साथ बिलकुल उड़ा दी है, किन्तु आचारशास्त्रके अन्य नियमों पर उन्हों प्रकरणों में सबसे अधिक उपदेशपूर्ण विवेचन किया है। लेकिन इघर-उघरके कुछ इस प्रकारके प्रकरणों को छोड़कर अमितगतिको रचनासे कुछ ऐसे पद्यों का निर्देश किया जा सकता है जो हरिषेणके कड़वकों से बहुत कुछ मिलते-जुलते हैं। हरिषेणने अपने ग्रन्थका जो ग्यारह

सिन्धयों विभाजन किया है इसकी अपेक्षा अमितगितका अपनी रचनाको २२ सर्गों में विभक्त करना अधिक अस्वाभाविक है। जहाँ तक कथानककी घटनाओं और उनके क्रमका सम्बन्ध है दोनों रचनाओं में बहुत समानता है। विचार एक-से हैं और उन्हें उपस्थित करनेके तरीके में भी प्रायः अन्तर नहीं है। नैतिक नियमों, लोकबुद्धिसे पूर्ण हितकर उपदेशों तथा सारगित विवेचनों ने निरूपणमें अमितगित विशेष रूपसे सिद्धहस्त हैं। भोग-विलास तथा सांसारिक प्रलोभनों की निन्दा करने में वे अधिक वावपटु हैं। गृहस्थ और मुनियों के लिए जैन आचारशास्त्रके नियमानुसार जीवनके प्रधान लक्ष्यको प्रतिपादन करने का कोई भी अवसर वे हाथ-से नहीं जाने देते। यहाँ तक कि नीरस, सैद्धान्तिक विवेचनों को भी वे धारावाहिक शैली में सजा देते हैं। इस प्रकारके प्रकरणों के प्रसंगमें हरिषेणकी धर्मपरीक्षाकी अपेक्षा अमितगितकी रचनामें हमें अधिक विस्तार देखनेको मिलता है। यद्यपि दोनों का कथानक एक-सा है फिर भी सैद्धान्तिक और धार्मिक विवेचनों विस्तारमें अन्तर है।

अमितगितके वर्णन उच्चकोिटके संस्कृत कलाकारोंकी सालंकार किवताके नमूने हैं, जबिक हरिषेणके वहीं वर्णन पुष्पदन्त सरीखें अपभ्रंश किवयोंके प्रभावसे प्रभावित हैं। इसलिए नगर आदिके चित्रणमें हमें कोई भी सदृश भावपूर्ण विचार और शब्द दृष्टिगोचर नहीं होते हैं।

यद्यपि मधुबिन्दु दृष्टान्तके वर्णनर्मे कुछ विभिन्न प्रकार अंगीकार किया गया है। फिर भी उसके विवरण मिलते-जुलते हैं।

यदि उनका परम्परागत सिद्धान्तोंसे समन्वय न किया जाये तो यह सम्भव है कि कुछ प्रकरणोंमें-से एक-सी युक्तियाँ खोज निकाली जायें।

[१] हरिषेण १, १९

तं अवराहं खमदु वराहं । तो हसिऊणं मइवेएणं । भणियो मित्तो तं परधुत्तो । माया—णेहिय-अप्पाणे हिय ।

[१] अमितगति ३, ३६-३७

यत्त्वां धर्ममिव त्यक्त्वा तत्र भद्रं चिरं स्थितः । क्षमितव्यं ममाशेषं दुविनीतस्य तत्त्वया ॥ उक्तं पवनवेगेन हसित्वा शुद्धचेतसा । को धूर्तो भुवने धूर्तैर्वञ्च्यते न वशंवदैः ॥

[२] हरिषेण २, ५—

इय दुष्णि वि दुग्गय-तणय-तणं । गिण्हेविणु लक्कड-भारमिणं । आइय गुरु पूर णिएवि मए । वायउ ण उ जायए वायमए ।

[२] अमितगति ३, ८५

तं जगाद खचराञ्जजस्ततो भद्र ! निर्धनशरीरभूरहम् । आगतोऽस्मि तृणकाष्ठविक्रयं कर्तुमत्र नगरे गरीयसि ।

[३] हरिषेण २. ११—

णिद्धण जाणेविणु जारएहिं । तिप्पय-आगमणास किएहिं । मुक्की झड ति झाडे वि केम । परिपक्क पंथि थिय वोरि जेम । णिय-पिय-आगमणु मुणंतियाए । किउ पवसिय-पिय-तिय-वेयु ताए । [३] अमितगति, ४.८४-८५

पत्युरागममवेत्य विटौषैः सा विलुण्ठ्य सकलानि घनानि । मुच्यते स्म बदरीदरयुक्तैस्तस्करैरिव फलानि पथिस्था ॥ सा विबुध्य दियतागमकालं किल्पितोत्तमसतीजनवेशा । तिष्ठति स्म भवने त्रपमाणा वञ्चना हि सहजा विनितानाम् ॥

[४] हरिषेण २, १५—

भणिउ तेण भो णिसुणिह गइवइ, छाया इव दुगेज्झ महिला-मइ।

- [४] अमितगति ५, ५९— चौरीव स्वार्थतन्निष्ठा वह्निज्वालेव तापिका । छायेव दुर्ग्रहा योषा सन्ध्येव क्षणरागिणी ।।
- [५] हरिषेण २, १६—
  भणिउ ताय संसारे असारए कोवि ण कासु वि दुह-गरुयारए।
  गुय-मणुएं सहु अत्थुण गच्छइ सयणु मसाणु जारम अणुगच्छइ।
  धम्माहम्मु णवरु अणुलग्गउ गच्छइ जीवहु सुह-दुह-संगउ।
  इय जाणेवि ताय दाणुल्लउ चित्तिज्जइ सुपत्ते अद्दभल्लउ।

इट्ट देउ णिय-मणि झाइज्जइ सुह-गइ-गमणु जेण पाविजजइ।

[५] अमितगति ५, ८२-८५—
तं निजगाद तदीयतनूजस्तात विधेहि विशुद्धमनास्त्वम् ।
कंचन धर्ममपाकृतदोषं यो विदधाति परत्र सुखानि ॥

कंचन धर्ममपाकृतदोषं यो विदधाति परत्र सुखानि ॥
पुत्रकलत्रधनादिषु मध्ये कोऽपि न याति समं परलोकम् ।
कर्म विहाय कृतं स्वयमेकं कर्त्तुमलं सुखदुःखशतानि ॥
कोऽपि परो न निजोऽस्ति दुरन्ते जन्मवने भ्रमतां बहुमार्गे ।
इत्थमवेत्य विमुच्य कुबुद्धि तात हितं कुरु किंचन कार्यम् ॥
मोहमपास्य सुहुत्तनुजादौ देहि धनं द्विजसाधुजनेम्यः ।
संस्मर कंचन देवमभीष्टं येन गति लभसे सुखदात्रीम् ॥

#### अमितगतिका रचना सौष्ठव

अमितगित अपनी निरूपण कलामें पूर्ण कुशल हैं और उनका सुभाषितसंदोह सालंकार किवता और अत्यन्त विशुद्ध शैलीका सुन्दर उदाहरण है। वह संस्कृत भाषाके व्याकरण और कोषपर अपना पूर्णिधिकार समझते हैं और क्रियाओंसे भिन्न-भिन्न शब्दोंकी निष्पत्तिमें उन्हें कोई कठिनाई नहीं मालूम होती। इनकी धर्मपरीक्षामें अनुसन्धान करनेपर बहुत कुछ प्राकृतपन मिलता है। लेकिन अपेक्षाकृत वह बहुत कम है और सुभाषित सन्दोहमें तो उसकी ओर घ्यान ही नहीं जाता। धर्मपरीक्षामें जो प्राकृतका प्रभाव दृष्टिगोचर होता है। वह केवल कुछ उधारू शब्दों तक ही सीमित नहीं है बल्कि वह अधिकांशमें धातु-सिद्ध शब्दोंके उपयोग तक पहुँच गया है जैसा कि हम कुछ उदाहरणोंसे देख सकते हैं। 'जो धातु-रूपभूत कर्म-कृदन्तके रूपमें उपयुक्त किया है वही बादकी प्राकृतमें करीव-करीब कर्तृरूपमें व्यवहृत हुआ है। और यह घ्यान देनेकी बात है कि द्विचन और बहुवचनमें आज्ञासूचक लकारके स्थानमें स्वार्थसूचक

१२ धर्मपरोक्षा

लकारका उपयोग किया गया है। उत्तरवर्ती प्राकृतमें भी इस प्रकारके कुछ तत्सम प्रयोग दृष्टिगोचर होते हैं। साथ ही एक और वास्तविक स्थिति यह है कि अमितगितने अनायास ही जिन प्राकृत शब्दोंका उपयोग किया है, उनके स्थानपर संस्कृत शब्दोंको वह आसानीसे काममें ले सकते थे। मिरोनो तो इस निष्कर्षपर पहुँचे हैं कि प्रस्तुत रचनाके कुछ अध्याय किसी प्राकृत मूल ग्रन्थके आधारसे तैयार किये गये हैं। छौहारा (७–६३) और संकारतमठ (७–१०) जैसे उपयुक्त नाम इस बातको पुष्ट करते हैं कि कुछ कथाएँ अवश्य ही किसी मूल प्राकृत रचनासे ली गयी हैं। एक स्थानपर इन्होंने संस्कृत योषा शब्दकी शाब्दिक व्युत्पत्ति बतायी है और उनके इस उल्लेखसे ही मालूम होता है कि वे किसी मूल प्राकृत रचनाको ही फिरसे लिख रहे हैं। अन्यथा संस्कृतके योषा शब्दको जुष्-जोष् जैसी क्रियासे सम्पन्न करना अमितगितके लिए कहाँ तक उचित है वे पद्य निम्न प्रकार हैं—

यतो जोषयति क्षिप्रं विश्वं योषा ततो मता । विद्धाति यतः क्रोधं भामिनी भण्यते ततः ॥ यतश्छादयते दोषैस्ततः स्त्री कथ्यते बुधैः । विलीयते यतश्चित्तमेतस्यां विलया ततः ॥

उपिर लिखित संकेत इस निर्णयपर पहुँचनेके लिये पर्याप्त हैं कि अमितगितने किसी मूल प्राकृत रचनाके सहारे अपनी रचना तैयार की है। इसमें सन्देह नहीं कि उपदेशपूर्ण विवेचनोंमें उन्होंने स्वयं ही स्वतन्त्र रूपसे लिखा है। हमें ही नहीं, बिल्क अमितगितको भी इस बातका विश्वास था कि उनका संस्कृत भाषापर अधिकार है। उन्होंने लिखा है कि मैंने धर्मपरीक्षा दो महीनेके भीतर और अपनी संस्कृत आराधना चार महीनेके भीतर लिखकर समाप्त की है। यदि इस प्रकारका कोई आणु कि प्राकृतके ढांचेका अनुसरण करता हुआ संस्कृतमें उन रचनाओंको तैयार करता है तो इसमें आश्चर्य की कोई बात नहीं है। इसके साथ ही अमितगित मुन्त्र और भोजके समकालीन थे, जिन्होंने अपने समयकी संस्कृत-विद्याको बड़ा अवलम्ब या प्रोत्साहन दिया था। उनकी आराधना इतनी अच्छो है जैसे कि वह शिवार्यकी प्राकृत आराधनाका निकटतम अनुवाद हो और उनका पंचसंग्रह प्रधानतः प्राकृत पंचसंग्रहके आधारपर ही तैयार किया गया है जो एक हस्तिलिखत रूपमें उपलब्ध हुआ है और जिसे कुछ ही दिन हुए पं. परमानन्दजीने प्रकाशमें लाया है। इस प्रकार अमितगितने अपनी संस्कृत धर्मपरीक्षाकी रचना किसी पूर्ववर्ती मूलप्राकृत रचनाके आधारपर की है, इसमें हर तरहकी सम्भावना है।

#### हरिषेणकी अपभ्रंश धर्मपरीक्षा

जो अमितगितकी घर्मपरीक्षासे २६ वर्ष पहले लिखी गयी है और विवरण तथा कथावस्तुकी घटनाओं के कमको दृष्टिसे जिसके साथ अमितगित पूर्णरूपसे एकमत हैं—को प्रकाशमें लाने के साथ ही इस प्रश्नपर विचार करना आवश्यक है कि क्या अमितगित अपने कथानक ले लिये हरिषेण के ऋणी हैं? इस सम्बन्ध में हिर्षेणने जो एक महत्त्वपूर्ण बात बतलायी है वह हमें नहीं भूल जानी चाहिए। उन्होंने लिखा है कि जो रचना जयरामकी पहलेसे गाथाछन्द में लिखी थी उसीको मैंने पद्धिरया छन्द में लिखा है। इसका अर्थ है कि हरिषेण के सामने भी एक धर्मपरीक्षा थी जिसे जयरामने गाथाओं में लिखा था और जिसकी भाषा महाराष्ट्री या शौरतेनी रही होगी। जहाँ तक मेरी जानकारी है, इस प्राकृत धर्मपरीक्षाकी कोई भी प्रति प्रकाशमें नहीं आयी है और न यह कहना सम्भव है कि यह जयराम उस नामके

१. अत्र भारतीय ज्ञानपीठसे प्रकाशित ।

अन्य ग्रन्थकारों में से थे जिन्हें हम जानते हैं। जबतक यह रचना उपलब्ध नहीं होती है और इसकी हरिषेण और अमितगितकी उत्तरवर्ती रचनाओं से तुलना नहीं की जाती है, इस प्रश्नका कोई भी परीक्षणीय (Tentative) बना रहेगा। हरिषेणने जिस ढंगसे पूर्ववर्ती धर्मपरीक्षाका निर्देश किया है उससे मालूम होता है कि उनकी प्रायः समस्त सामग्री जयरामकी रचनामें मौजूद थी। इससे हम स्वभावतः इस निर्णयपर पहुँचते हैं कि धर्मपरीक्षाकी सम्पूर्ण कथावस्तु जयरामसे ली हुई होना चाहिए और इस तरह अमितगित हरिषेणके ऋणी हैं यह प्रश्न ही नहीं उठता। यह अधिक सम्भव है अमितगितने अपनी धर्मपरीक्षाकी रचना जयरामकी मूल प्राकृत रचनाके आधारपर की हो, जैसे कि उन्होंने अपने पंचसंग्रह और आराधनाकी रचना प्राकृतके पूर्ववर्ती उन-उन ग्रन्थोंके आधारपर की है। संस्कृत रचनाके लिए अपभ्रंश मूलग्रन्थका उपयोग करनेकी अपेक्षा प्राकृतमूल (महाराष्ट्री या शौरसेनी) का उपयोग करना सुलभ है।

- ७. उपर्युक्त प्रश्नके उत्तरके प्रसंगमें मैं प्रस्तुत समस्यापर कुछ और प्रकाश डालना चाहता हूँ। अमितगितकी धर्मपरीक्षामें इस प्रकारके अनेक वाक्यसमूह हैं, जिनमें हम प्रत्यक्ष प्राकृतपन देख सकते हैं। यदि यह प्राकृतपन हरिषेणकी धर्मपरीक्षामें भो पाया जाता तो कोई ठीक निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता, क्योंकि उस स्थितिमें हरिषेण और अमितगित—दोनों की ही रचनाएँ जयरामकी रचनानुसारी होतीं। लेकिन यदि यह चीज प्रसंगानुसार हरिषेणकी रचनामें नहीं है तो हम कह सकते हैं कि अमितगित किसी अन्य पूर्ववर्ती प्राकृत रचनाके ऋणी है और सम्भवतः वह जयरामकी है। यहाँपर इस तरहके दोनों रचनाओं के कुछ प्रसंग साथ-साथ दिये जाते हैं—
  - (१) अमितगतिने ३,६ में 'हट्ट' शब्दका उपयोग किया है।
- (१) स्थानोंकी तुलनात्मक गिनती करते हुए हरिषेणने इस शब्दका उपयोग नहीं किया है । देखिए १, १७ ।
  - (२) अमितगतिने ५, ३९ और ७, ५ में जेम् घातुका उपयोग किया है जो इस प्रकार है—
    ततोऽवादीन्नृषो नास्य दीयते यदि भूषणम् ।
    न जेमति तदा साधो सर्वथा कि करोम्यहम् ॥
- [२] तुलनात्मक उद्धरणको देखते हुए हरिषेणने कड़वक ११-१४ में इस क्रियाका उपयोग नहीं किया है। तथा दूसरे उद्धरण (११-२४) में उन्होंने भुज् क्रियाका व्यवहार किया है—

ता दुद्धर पभणइ णउ भुंजइ, जइ तहोणउ आहरणउ दिज्जइ।

- [३] अमितगितने (४, १६ में) योषा शब्दका इस प्रकार शाब्दिक विश्लेषण किया है— यतो जोषयित क्षिप्रं विश्वं योषा ततो मता । विद्याति यतः क्रोधं भामिनी भण्यते ततः ॥
- [३] इसमें सन्देह नहीं है कि अमितगतिकी यह शाब्दिक व्युत्पत्ति प्राक्रतके मूल ग्रन्थके आधारपर की गयी है, लेकिन हरिषेणने तुलनात्मक प्रसंगमें इस प्रकारकी कोई शाब्दिक व्युत्पत्ति नहीं की है । देखो २, १८ ।
  - [४] अमितगतिने 'ग्रहिल' शब्दका प्रयोग किया है । देखो १३, २३ ।
  - [४] हरिषेणने तुलनात्मक उद्धरणमें 'प्रहिल शब्दका प्रयोग नहीं किया है।
  - [५] अमितगतिने (१५,२३ में ) 'कचरा' शब्दका प्रयोग किया है।
  - [५] तुलनात्मक कडवक (८, १) में हरिषेणने इय शब्दका प्रयोग नहीं किया है।

उल्लिखित परीक्षणसे इस सम्भावनाका पर्याप्त निरसन हो जाता है कि अमितगितने अकेली अपभ्रंश रचनाके आधारपर ही अपनी रचनाका निर्माण किया है। इसके सिवाय यत्र तत्र हमें कुछ विचित्रताएँ ही मालूम होती हैं। हरिषेण-ने (१-८ में) विजयपुरी (अपभ्रंश, विजयउरी) नगरीका नाम दिया है, लेकिन अमितगितने उसी वाक्य समूहमें उसका नाम प्रियपुरी रखा है। दूसरे प्रकरणमें हरिषेणने (२-७ में) मंगलउ ग्रामका नाम दिया है, जबिक अमितगितने (४,८ में) उसे संगालो पढ़ा है। मैं नीचे उन उद्धरणोंको दे रहा हूँ। मुझे तो मालूम होता है कि अमितगित और हरिषेणके द्वारा मूल प्राकृतके उद्धरण थोड़े-से हेरफेरके साथ समझ लिये गये हैं।

हरिषेणकृत घर्मपरीक्षा २, ७---

तो मणवेउ भणइ सुक्खालउ, अत्थि गामु मलए मंगालउ। भमरु णाम तहि णिवसइ गिहवइ, तामु पुत्तु णामे महूयरगइ।

अमितगति धर्मपरी भा ४, ७वीं-८-

उवाचेति मनोवेगः श्रूयतां कथयामि वः । देशो मलयदेशोऽस्ति संगालो गलितासुखः । तत्र गृहपतेः पुत्रो नाम्ना मधुकरोऽभवत् ॥

उपरिलिखित तर्कोंको घ्यानमें रखते हुए यह निष्कर्ष युक्तिसंगत होगा कि हरिषेण और अमितगित दोनों हीने अपने सामने किसी उपलब्ध मूलप्राकृत रचनाके सहारे ही अपनी रचनाका निर्माण किया है और जहाँ तक उपलब्ध तथ्योंका सम्बन्ध है यह रचना जयरामको प्राकृत धर्मपरीक्षा रही होगी। जहाँ हरिपेणने अपनी रचनाके मूलस्रोतका स्पष्ट संकेत किया है, वहाँ अमितगित उस सम्बन्धमें बिलकुल मौन हैं। यदि कुछ साधारण उद्धरण, जैसे पैराग्राफ नं. सी में नोट किये गये हैं खोज निकाले जायें तो इसका यही अर्थ होगा कि वे किसी साधारण मूलस्रोतसे ज्योंके त्यों ले लिये गये हैं। चूंकि अमितगित अपने मूलस्रोतके बारेमें बिलकुल मौन हैं इसलिए हम सिद्धान्तरूपसे नहीं कह सकते हैं कि अमितगितने अपनी पूर्ववर्ती मूल प्राकृत रचनाके सिवाय प्रस्तुत अपभ्रंश रचनाका भी उपयोग किया है।

८. धर्मपरीक्षाका प्रधान भाग पौराणिक कथाओं के अविश्वसनीय और अमुम्बद्ध चरित्रचित्रणसे भरा पड़ा हैं। और यह युक्त है कि पुराणों थौर स्मृतियों के पद्य पूर्वपक्षके रूपमें उद्धृत किये जाते। उदाहरणके लिए जिस तरह हरिभद्रने अपने प्राकृत धूर्ताख्यानमें संस्कृत पद्यों को उद्धृत किया है। इस बातकी पूर्ण सम्भावना है कि जयरामने भी अपनी धर्मपरीक्षामें यही किया होगा। हरिषणकी धर्मपरीक्षामें भी एक दर्जनसे अधिक संस्कृतके उद्धरण हैं और तुलनामें अमितगतिकी धर्मपरीक्षाके उद्धरणोंकी अपेक्षा अधिक मृत्यवान् हैं, क्यों कि अमितगतिने इन पद्योंका मनचाही स्वतन्त्रताके साथ उपयोग किया है। एक प्राकृत और अपभ्रं शका लेखक उन्हें उसी तरह रखता, जैसे कि वे परम्परासे चले आ रहे थे। लेकिन जो व्यक्ति अपनी रचना संस्कृतमें कर रहा है वह उन्हें अपनी रचनाका ही एक अंग बनानेकी दृष्टिसे उनमें यत्र-तत्र परिवर्तन कर सकता है। अमितगतिने इन पद्योंको 'उक्तं च' आदिके साथ नहीं लिखा है। हम नीचे हरिषणके द्वारा उद्धृत किये गये ये पद्य दे रहें हैं और साथमें अमितगतिके पाठान्तर भी। इससे मूलका पता लगाना मुन्ध्य होगा। यह ध्यान देनेकी बात है कि इनमें-के कुछ पद्य सोमदेवके यशस्तिलक-चम्पू (ई. स. ९५९) में भी उद्धरणके रूपमें विद्यमान है।

[१] हरिषेणकृत घर्मपरीक्षा ४, १ पृ. २२ नं. १००९ वाली हस्तलिखित प्रति—तथा चोक्तम्—

#### प्रस्तावना

मत्स्यः कूर्मो वराहश्च नार्रासहोऽय वामनः । रामो रामश्च कृष्णश्च बुद्धः कल्की च ते दश ॥ अक्षराक्षरिनर्मुक्तं जन्ममृत्युविवर्णितम् । अव्ययं सत्यसंकल्पं विष्णुष्यायो न सीदति ॥

इन दो पद्योंको अभितगितने निम्नलिखित रूपमें दिया है—
व्यापिनं निष्कलं घ्येयं जरामरणसूदनम् ।
अच्छेद्यमव्ययं देवं विष्णुं घ्यायन्न सीदित ॥
मोनः कूर्मः पृथुःपोत्री नारसिहोऽथ वामनः ।
रामो रामश्च कृष्णश्च बुद्धः कल्की दश स्मृताः ॥ १०, ५८-९ ।

[२] हरिषेणकी धर्मपरीक्षा, ४, ७ पृ. २४—
अपुत्रस्य गतिर्नास्ति स्वर्गो नैव च नैव च ।
तस्मात् पुत्रमुखं दृष्ट्वा पश्चाद्भवति भिक्षुकः ॥

अभितगतिका पद्य निम्न प्रकार है—
अपुत्रस्य गतिनिस्ति स्वर्गी न च तपो यतः ।
ततः पुत्रमुखं दृष्ट्रा श्रेयसे क्रियते तपः ॥

[३] हरिषेणकृत घ. प. ४, ७ पृ. २४— नष्टे मृते प्रव्नजिते क्लोबे च पतिते पतौ । पञ्चस्वापत्सु नारीणां पतिरन्यो विधीयते ॥

उल्लिखित पद्यसे अमितगितके इस पद्यके साथ तुलना की जा सकती है—
पत्यौ प्रत्रजिते क्लीबे प्रणब्टे पतिते मृते ।
पञ्चस्वापत्सु नारीणां पतिरन्यो विधीयते ॥ ११, १२

[४] हरिषेणकृत घ. प. ४, ९ पृ. २४ ए.—

का त्वं सुन्दरि जाह्नवी किमिह ते भर्ता हरो नन्वयं

अभ्यस्त्वं किल वेद्यि मन्मथरसं जानात्ययं ते पितः ।

स्वामिन् सत्यमिदं न हि प्रियतमे सत्यं कुतः कामिनां

इत्येवं हरजाह्नवी गिरिसुता संजल्पनं पातु वः ॥

अमितगतिकी रचनामें इस पद्यकी तुलनाका कोई पद्य नहीं मिला।

[५] हरिषेणकी घ. प. ४, १२ पृ. २५ ए---

अङ्गुल्या कः कपाटं प्रहरित कुटिले माधवः किं वसन्तो नो चक्री किं कुलालो निह घरणिधरः किं द्विजिह्नः फणीन्द्रः । नाहं घोराहिमदीं किमसि खगपतिनों हरिः किं कपीराः इत्येवं गोपबष्वा चतुरमभिहितः पातु वश्चक्रपाणिः ॥ अमितगति इस कोटिका कोई पद्य प्राप्त नहीं कर सके ।

[8]

१६ धर्मपरीक्षा

[६] हरिषेण घ. प. ५, ९ पृ. ३९ ए—तथा चोक्तं तेन—
अश्रद्धेयं न वक्तव्यं प्रत्यक्षमपि यद्भवेत्।
यथा वानरसंगीतं तथा सा प्लवते शिला॥

अभितगितके इन पद्योंसे भी यही अर्थ निकलता है—
यथा वानरसंगीतं त्वयादिंश वने विभो ।
तरन्ती सिलिले दृष्टा सा शिलापि मया तथा ।।
अश्रद्धेयं न वक्तव्यं प्रत्यक्षमि वीक्षितम् ।
जानानैः पण्डितैर्नूनं वृत्तान्तं नृपमन्त्रिणोः ॥ १२,७२-३

[७] हरिषेण-घ. प., ५, १७ पृ. ३४---

भो भो भुजङ्गतरपल्लवलोलजिह्ने, बन्धूकपुष्पदलसन्निभलोहिताक्षे । पृच्छामि ते पवनभोजनकोमलाङ्गी, काचित्त्वया शरदचन्द्रमुखी न दृष्टा ॥

अमितगतिकी रचनामें इसकी तुलनाका कोई पद्य नहीं है।

[८] हरिषेणकृत ध. प. ७, ५ पृ. ४३-

अद्भिवांचापि दत्ता या यदि पूर्ववरो मृतः । सा चेदक्षतयोनिः स्यात्पुनः संस्कारमहीत ॥

यद्यपि अर्थमें थोड़ा-सा अन्तर है फिर भी उपरिलिखित पद्यकी अमितगतिके अधोलिखित पद्यसे तुलना की जा सकती है।—'

एकदा परिणीतापि विपन्ने दैवयोगतः। भर्तर्यक्षतयोनिः स्त्री पुनः संस्कारमर्हति ॥ १४, ३८

[९] हरिषेण-ध. प. प्., ४३---

अष्टौ वर्षाण्युदीक्षेत ब्राह्मणी पतितं पतिम् । अप्रस्ता च चत्वारि परतोऽन्यं समाचरेत् ॥

अमितगतिका पद्य ( १४, ३९ ) निम्न प्रकार है—
प्रतीक्षेताष्ट्रवर्षाणि प्रसूता वनिता सती ।
अप्रसूतात्र चत्वारि प्रोषिते सति भर्त्तरि ॥

[१०] हरिषेण-ध. प. ७, ८ पृ. ४३ ए--

पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेदश्चिकित्सकम् । आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेत्भिः ॥

अमितगतिको धर्मपरीक्षा ( १४, ४९ ) में यह पद्य एक-सा है।

[११] हरिषेण-- घ. प. पृ. ४३ ए.--

मानवं व्यासवाशिष्ठं वचनं वेदसंयुतम् । श्रप्रमाणं तु यो बूयात् स भवेद् ब्रह्मघातकः ॥

अमितगतिका तुलनात्मक पद्य (१४,५०) इस प्रकार है—

प्रस्तावना १७

मनुव्यासवसिष्ठानां वचनं वेदसंयुतम् । अप्रमाणयतः पुंसो ब्रह्महत्या दुरुत्तरा ॥

[१२] हरिषेण—ध. प. ८, ६ पृ. ४९—

गतानुगतिको लोको न लोकः परमाधिकः । एक्य लोकस्य मूर्खत्वं हारितं ताम्रभाजनम् ।।

अमितगतिका पद्य प्रथम पुरुषमें है-

दृष्ट्रानुसारिभिर्लोकैः परमार्थविचारिभिः । तथा स्वं हार्यते कार्यं यथा मे ताम्रभाजनम् ।। १५, ६४

[१३] हरिषेण—ध. प. ९, २५ पृ. ६१—

प्राणाघातात्रिवृत्तिः परधनहरणे संयमः सत्य वाक्यं। काले शक्त्या प्रदानं युवतिजनकथामूकभावः परेषाम्।। तृष्णास्रोतोविभङ्गो गुरुषु च विनतिः सर्वसत्वानुकम्पा। सामान्यं सर्वशास्त्रेष्वतुपहतमतिः श्रेयसामेष पन्या।।

यह पद्य भर्तृहरिके नीतिशतकसे लिया गया है। (नं. ५४)

अमितगतिने इस प्रकारके विचार विभिन्न प्रकरणोंमें व्यक्त किये हैं। लेकिन इस प्रसंगर्मे हमें कोई तुलनात्मक पद्य इस कोटिका नहीं मिला है।

[१४] हरिषेण-ध. प. १०, ९ पृ. ६४---

- (१) स्वयमेवागतां नारीं यो न कामयते नरः। ब्रह्महत्या भवेत्तस्य पूर्वं ब्रह्माव्रवीदिदम्॥
- (२) मातरमुपैहि स्वसारमुपैहि पुत्रार्थी न कामार्थी।

अमितगतिकी रचनामें उल्लिखित कोटिके कोई उल्लेख नहीं हैं।

१०. हरिभद्रस्रिका (सन् लगभग ७००-७७०) प्राकृतका धूर्ताख्यान प्राकृत और संस्कृतके धर्मपरीक्षा ग्रन्थों उपस्थित साहित्यके अग्रवर्ती रूपका सुन्दर उदाहरण है। इन रचनाओं का लक्ष्य पौराणिक कथाओं के अविश्वसनीय चरित्र-चित्रणका भण्डाफोड़ करना है। हरिभद्र अपने उद्देश्यमें अत्यन्त बुद्धिपूर्ण ढंग पर सफल हुए हैं। कथानक बिलकुल सीधा-सादा है। पाँच धूर्त इकट्ठे होते हैं और वे निश्चय करते हैं कि प्रत्येक अपना-अपना अनुभव सुनावे। जो उनको असत्य कहेगा उसे सबको दावत देनी पड़ेगी और जो पुराणोंसे तत्सम घटनाओं को सुनाता हुआ उसे सर्वोत्तम सम्भव तरी केपर निर्दोष प्रमाणित करेगा वह धूर्तराज समझा जायेगा। प्रत्येक धूर्त को मनोरंजक और ऊटपटांग अनुभव सुनाना है जिनकी पृष्टि उनका कोई साथी पुराणोंसे तत्सम घटनाओं का उल्लेख करता हुआ करता है। आख्यान केवल रोचक हो नहीं हैं, बल्कि विविध पुराणोंके विश्वसनीय चरित्र-चित्रणके विश्वह एक निश्चित पक्ष भी जागृत करता है। हरिभद्रने जैनधर्मके पक्षका अभिनय जानबूझकर नहीं किया है, यद्यपि उन्होंने ग्रन्थके अन्त तक पहुँचते-पहुँचते इस बातका संकेत कर दिया है (१२०-२१)। पुराणोंके विश्वह हरिभद्रका आक्रमण विवाद-रहित और सुझावपूर्ण है, जबिक धर्मपरीक्षाके रचनाकारों—हरिपेण और अमितगितने इसे अत्यन्त स्पष्ट और तीव्र कर दिया है। दोनोंने आक्रमणके साथ हो जैन आध्यात्मक और आचार सम्बन्धी बातोंका प्रतिपादन बहुत जोरके साथ दोनोंने आक्रमणके साथ हो जैन आध्यात्मक और आचार सम्बन्धी बातोंका प्रतिपादन बहुत जोरके साथ

िकया है। हरिभद्रने पुराणोंकी किल्पत कथाओंके भवनको बड़े ही विनोदके साथ छिन्न-भिन्न किया है, लेकिन हरिषेण और अमितगित तो इससे कुछ कदम इतने आगे बढ़ गये हैं कि उन्होंने उनके स्थानपर जैन-उपदेशोंके गगनचुम्बी महल ही खड़े कर देने चाहे हैं। जयरामकी रचनाके विशुद्ध जैन वर्णनोंका ठीक परिमाण हमें मालूम नहीं है, लेकिन हरिषेणने उन्हें खूब रखा है और अमितगितने तो हद ही कर दी है।

इसमें सन्देह नहीं कि धर्मपरीक्षाके प्रथम कलाकार—जो मेरी समझसे जयराम हैं —को धूर्ताख्यान या इसके अन्य किसी मूळग्रन्थकी जानकारी अवश्य रही होगी। उद्देश्य और लक्ष्य एक है। लेकिन रचनाएँ भिन्त-भिन्न तरीकेपर सम्पादित की गयी हैं। कथानकके मुख्य कथाके पात्र, स्थितियाँ, सम्बन्ध और कथावस्तुका ढाँचा—सब कुछ धूर्तीख्यानमें उपलब्ध इन वस्तुसे विभिन्न हैं। दस अन्तर्कथाएँ और चार मृर्खी-की कथाएँ, जो धर्मपरोक्षामें प्रथित हैं इस बातको निश्चित रूपसे बताती हैं कि इसमें धूर्ताख्यान-जैसे अन्य ग्रन्थोंका जरूर उपयोग किया गया है। अमितगतिकी धर्मपरीक्षामें कुछ अप्रमाणिक कथाएँ हैं जो प्रस्तुत धर्मपरीक्षाको कथाओंसे मिलती-जुलती हैं। उदाहरणके लिए हाथीकमण्डलु (अभि. घ. १-१७ आदि और घ. प. १२-७७ ब्रादि ) की उपकथा तथा उस विच्छिन्न सिरकी उपकथा जो वृक्षपर फल खा रहा है (अ. घ. ३, १७ आदि और घ. प. १६-३४ आदि ) इत्यादि । यत्र-तत्र वही एक-सी पौराणिक कथाएँ दृष्टिगोचर होती हैं। जैसे कि इन्द्र-अहिल्याकी, अग्निको भक्षण करती हुई यमपत्नीकी और ब्रह्मा-तिलोत्तमा -की उपकथा आदि। लेकिन उपरिनिर्दिष्ट पौराणिक विवरण जो साधारण अप्रमाणिक कथाओंकी पृष्टिमें उपस्थित किये गये हैं, दोनों घर्मपरीक्षाओंमें एक-से नहीं पाये जाते हैं। इसका यह आशय है कि जयराम और उनके अनुयायी —हरिषेण और अमितगति —ने ऊटपटांग कथाओं और अविश्वसनीय विवरणोंके लिए पराणोंकी स्वतन्त्रताके साथ खूब छानबीन की है। जो हो, अमितगतिकी धर्मपरीक्षा और हरिषेणकी धर्मपरीक्षा दोनों ही रुचिकर और शिक्षाप्रद भारतीय साहित्यके सुन्दर नमूने हैं। पुराणपन्थके उत्साही अनुयायियोंको एक तीखा ताना इन रचनाओंसे मिल सकता है। किन्तु भारतीय साहित्यके निष्पक्ष विद्यार्थी-पर उसका अधिक असर नहीं पड़ेगा; क्योंकि उसके लिए कल्पनाकी प्रत्येक दृष्टि अतीतकी उस महान् साहित्यिक निधिको और अधिक समृद्ध करती है जो उसे विरासतमें मिली है।

—(स्व.) डॉ. ए. एन. उपाध्ये



श्री

श्रमितगति-विरचिता

धर्मपरीक्षा

#### [ ? ]

श्रीमान्नभस्वत्त्रैयतुङ्गशालं जंगद्गृहं बोधमयप्रदीपः । समन्ततो बोतयते यदीयो भवन्तु ते तीर्थंकराः श्रिये र्नः ॥१ कर्मक्षयानन्तरमर्थनीयं विविक्तमात्मानमवाप्ये पूतम् । त्रैलोक्यचूडामणयो ऽभवन्ये भवन्तु मुक्ता मम मुक्तये ते ॥२ वैचोंशुभिभंग्यमनःसरोजं निद्वां न यैबोंधित्येमेति भूयाः ॥ कुर्वन्तु वोषोदयनोदिनस्ते चैर्यामगह्याः "मम सूरिसूर्याः ॥३

- अर्थबोधकिटिप्पण्यः—१) १. उद्द्योतलक्ष्मीवान्; क श्रीविद्यते यस्यासौ । २. वातत्रयं—घनवात-घनो-दिधवात-तनुवातत्रयम्; क नभस्वत्त्रयमेव तुङ्गः शालो यस्य स तम् । ३. त्रि[त्रै]लोक्यगृहम् । ४. केवलज्ञानदीपः; क ज्ञानमयः। ५. युगपत् सर्वत्र; क सामस्त्येन । ६. उद्द्योतं प्रगटीकरोति; क प्रकाशयते । ७. येषां तीर्थकराणाम्; क यस्य अयं यदीयः । ८. अस्माकं कल्याणाय ।
- २) १. क प्रकटमात्मस्वरूपम् । २. क प्राप्य । ३. क पवित्रम् । ४. सिद्धपरमेष्ठिनः; क सिद्धाः ।
- ३) १. क वचनिकरणैः । २. संकोचम् । ३. विकासितम् । ४ क पुनः । ५. रात्रिदोष । ६.आचरणम् ; क चिरत्रम् । ७. अनिन्दितम्; क अनिन्द्याम् । ८. आचार्यसूर्याः ।

#### [हिन्दी अनुवाद]

जिनका प्रकाशरूप लक्ष्मीसे सम्पन्न ज्ञानरूपी दीपक तीन वातवलयरूप उन्नत तीन कोटोंसे वेष्टित ऐसे लोकरूप घरको सब ओरसे प्रकाशित करता है वे तीर्थंकर भगवान हम सबके लिये लक्ष्मीके कारण होवें। अभिप्राय यह है कि तीर्थंकरोंका अनन्त ज्ञान तीनों लोकोंके भीतर स्थित समस्त पदार्थोंको इस प्रकारसे प्रकाशित करता है जिस प्रकार कि दीपक एक छोटे-से घरके भीतर स्थित वस्तुओंको प्रकाशित करता है। इस प्रकार उन तीर्थं-करोंका स्मरण करते हुए प्रन्थकर्ता श्री अमितगित आचार्य यहाँ यह प्रार्थना करते हैं कि उनकी भक्तिके प्रसादसे हम सबको भी उसी प्रकारकी ज्ञानरूप लक्ष्मी प्राप्त हो।।।।।

जो सिद्ध परमेष्ठी कर्मक्षयके पश्चात् प्रार्थनीय, निर्मेट एवं पवित्र आत्मस्वरूपको प्राप्त करके तीनों लोकके चृडामणि ( शिरोरत्न ) के समान हो गये हैं—लोकके ऊपर सिद्धक्षेत्रमें जा विराजे हैं—वे मेरे लिए मुक्तिके साधक होवें ॥२॥

जिन आचार्यरूपी सूर्योंके द्वारा अपने वचनोंरूप किरणोंसे प्रवोधित किया गया भव्य जीवोंका मनरूपी कमल फिरसे निद्राको प्राप्त नहीं होता है, दोषोदयको नष्ट करनेवाले वे आचार्यरूपी सूर्य मेरी अनिन्दनीय (निर्मल) चर्याको करें।। विशेषार्थ—यहाँ आचार्योंमें

पाठभेदाः — १) व ड इ बोधमयः । २) क ड इ °मर्च्चनीयं; व त्रिलोकचूडा<sup>°</sup>; क °मणयो बभूवूर्भं°, इ °मणयो भवन्ति । ३) इ न वै बोधित<sup>°</sup>।

शरीरजानामिवं भाक्तिकानामनुग्रहार्थं पितरो धनानि । यच्छन्ति शास्त्राण्युपसेदुषां ये ते ऽध्यापका मे विधनन्तुं दुःखम् ॥४ कंदिथिताशेषजगत्त्रयं ये विदारयन्ते शमशीलशस्त्रः । कषायशत्रुं मम साध्योधाः कुर्वन्तु ते सिद्धिवधूवरत्वम् ॥५ यस्याः प्रसादेन विनोतचेता दुर्लङ्कः चशास्त्राणंवपारमेति । सरस्वती मे विदधातु सिद्धि सा चिन्तितां कामदुचेव धेतुः ॥६

सूर्योंका अध्यारोप करते हुए यह बतलाया है कि जिस प्रकार सूर्य अपनी किरणोंके द्वारा कमलोंको विकसित किया करता है उसी प्रकारसे आचार्य अपने वचनों (समीचीन उपदेश) के द्वारा भन्य जीवोंके मनको विकसित (आह्वादित) किया करते हैं। तथा सूर्य जैसे दोषोदयको (रात्रिके उदयको) नष्ट करता है वैसे ही आचार्य भी उस दोषोदयको—दोषोंकी उत्पत्तिको—नष्ट किया करते हैं। फिर भी सूर्यकी अपेक्षा आचार्यमें यह विशेषता देखी जाती है कि सूर्य जिन कमलोंको दिनमें विकसित करता है वे ही रातमें निद्रित (मुकुलित) हो जाते हैं, परन्तु आचार्य जिन भन्य जीवोंके मनको धर्मोपदेशके द्वारा विकसित (प्रफुल्लित) करते हैं उनका मन फिर कभी निद्रित (विवेकरहित) नहीं होता है—वह सदा सन्मार्गमें प्रवृत्त रहता है। इस प्रकार आचार्यके स्वरूपका विचार करके प्रन्थकार उनसे यह प्रार्थना करते हैं कि जिस प्रकार सूर्य उदयको प्राप्त होता हुआ मार्गको दिखलाकर पथिक जनोंके गमनागमनमें सहायक होता है उसी प्रकारसे वे आचार्य परमेष्ठी अपने दिव्य उपदेशके द्वारा निर्वाध मोक्षमार्गको प्रगट करके मुझे उसमें प्रवृत्त होनेके लिये सहायता करें ॥३॥

जिस प्रकार पिता जन अपने पुत्रोंके उपकारके छिये उन्हें धनको दिया करते हैं उसी प्रकार जो अध्यापक (पाठक या उपाध्याय) अपने निकटवर्ती शिष्योंके उपकारके छिये उन्हें शास्त्रोंको दिया करते हैं—शास्त्रोंका रहस्य बतलाते हैं—वे उपाध्याय परमेष्ठी मेरे दुखको दूर करें ॥४॥

जो साधुरूप सुभट तीनों छोकोंके समस्त प्राणियोंको कष्ट पहुँचानेवाछे कपायरूप शत्रुको शान्ति एवं शीछरूप शस्त्रोंके द्वारा विदीर्ण किया करते हैं वे साधुरूप सुभट मेरे छिये मुक्तिरूपी रमणीके वरण (परिणयन) में सहायक होवें—मुझे मुक्ति प्रदान करें।।५॥

जिसके प्रसादसे अभ्यासमें एकाप्रचित्त हुआ प्राणी दुर्गम आगमरूप समुद्रके उस पार पहुँच जाता है वह सरस्वती (जिनवाणी) मुझे जिस प्रकार कामधेनु गाय प्राणियोंके लिये चिन्तित पदार्थको दिया करती है उसी प्रकार अभीष्ट सिद्धिको प्रदान करे।।६॥

४) १. यथा पुत्राणां भक्तानाम्; क पुत्राणाम् । २. उपकारार्थम् । ३. ददति । ४. समीपर्वातनां शिष्याणाम् । ५. विध्वंसनं कुरु [ कुर्वन्तु ]; क दूरीकुर्वन्तु ।

५) १. क पीडिताः।

६) १. शास्त्रे एकलोलीचित्तः, शास्त्राभ्यासी पुमान् ।

४) इ पितरौ । ५) इ शमसाधु ।

स्तेवैरमीभिंमंम धूयमाना नश्यन्तु विघ्नाः क्षणतः समस्ताः । उद्वेजयन्तो जनतां प्रवृद्धः सद्यः समिरैरिव रेणुपुञ्जाः ॥७ आनन्दयन्तं सुजनं त्रिलोकों गुणैः खलः कुष्यति विक्षय दुष्टः । कि भूषयन्तं किरणैस्त्रियामीं विलोक्य चन्द्रं ग्रसते न राहुः ॥८ शिष्टाये दुष्टो विरतार्यं कामी निसर्गतो जागरुकार्यं चौरः । धर्माथिने कुष्यति पापवृत्तिः शूराय भीरः कवये ऽकविश्च ॥९ शङ्के भुजङ्केः विश्वनैः कृतान्तः परापकाराये कृता विधात्रा । निरोक्षमाणा जनतां सुबस्थामुद्वेजयन्ते कथमन्यथामी ॥१०

जनसमृहको उद्घिग्न करनेवाले विघ्न इन स्तुतियोंके द्वारा कम्पित होकर इस प्रकारसे नष्ट हो जावें जिस प्रकार कि वृद्धिंगत वायुके द्वारा कम्पित होकर धूलिके समूह शीघ्र नष्ट हो जाते हैं ॥७॥

जो सज्जन अपने गुणोंके द्वारा तीनों लोकोंको आनिन्दत किया करता है उसको देख करके स्वभावसे दुष्ट दुर्जन मनुष्य क्रोधको प्राप्त होता है। सो ठीक भी है, क्योंकि अपनी किरणोंक द्वारा रात्रिको विभूषित करनेवाले चन्द्रमाको देखकर क्या राहु उसे प्रसित नहीं करता है ? करता ही है। तात्पर्य यह है कि दुर्जन मनुष्यका स्वभाव ही ऐसा हुआ करता है कि वह सज्जन पुरुषोंको उत्तम कृतिको देखकर उसके विषयमें दोषोंको प्रगट करता हुआ उनसे ईर्ण्या व क्रोध करता है। अतएव सत्पुरुषोंको इससे खिन्न नहीं होना चाहिये॥।।।

हुष्ट पुरुष शिष्टके ऊपर, विषयी मनुष्य विषयविरक्तके ऊपर, चोर जागनेवालेके ऊपर, दुराचारी धर्मात्माके ऊपर, कायर वीरके ऊपर, तथा अकवि (योग्य काव्यकी रचना न कर सकनेवाला) कविके ऊपर स्वभावसे ही क्रोध किया करता है ॥९॥

मैं समझता हूँ कि सर्प, निन्दक (चुगलखोर) और यमराज; इन सबको ब्रह्माने दूसरे प्राणियोंका अहित करनेके लिये ही बनाया है। कारण कि यदि ऐसा न होता तो फिर ये सब जनसमृहको सुखी देखकर उसे उद्घिग्न कैसे करते ? नहीं करना चाहिये था। ताल्पर्य यह है कि जिस प्रकार सर्प व यम जन्मसे ही स्वभावतः दूसरोंका अहित करनेवाले हैं उसी प्रकार दुर्जनका भी स्वभाव जन्मसे ही दूसरोंके अहित करनेका हुआ करता है ॥१०॥

७) १. पञ्चपरमेष्ठिनां स्तोत्रैः । २. क पूर्वोकैः । ३. क कम्पमानाः । ४. क पीडयन्तः । ५. क लोक-समूहम् । ६. क पत्रनैः । ७. क रजःकणसमूहाः ।

८) १. सुजनं दृष्ट्वा कुप्यति । २. रात्रिम् । ३. राहुः चन्द्रमसं किं न ग्रसते, अपि तु ग्रसते; क किं न पीडते ।

९) १. महानुभावपुरुषाय दुष्टपुरुष: कुप्यति; क साधुजनाय । २. क भोगरिहताय । ३. स्वभावतः, क स्वभावात् । ४. कुर्कुराय । ५. क कायरः ।

१०) १. अहं मन्ये एवम्, अहं विचारयामि । २. क सर्पाः । ३. क बैरिगः । ४. क यमः । ५. क पर-पीडाकराय । ६. निष्पादिताः । ७. क उत्त्रासयन्ति । ८. क भुजङ्गिपशुनकृतान्ताः ।

८) इ कोऽपि for वीक्ष्य । १०) क ड इ भुजङ्गाः पिशुनाः; क ड कृतान्ताः ।

#### अमितगतिविरचिता

आराध्यमानो ऽपि खलः कवोन्द्रैनं वक्रिमाणं विजहाति दुष्टः। परोपतापप्रथनेप्रवीणेंः प्रप्लोषते विह्निरुपास्यमानैः ॥११ एकेने मन्ये विहिता दलेने स्रष्ट्रोम्बदैकाङ्गैशशाङ्कसन्तः। विना निमित्तं परथोपकारं कि कुर्वते ऽमी सततं जनानाम् ॥१२ विद्यमानो ऽपि खलेन साधुः सदोपकारं कुरुते गुणैः स्वैः। निःपोडचमानो ऽपि तुषाररश्मी राहुं न कि प्रोणयते सुधाभिः॥१३ तिग्मेतरांशाविव शीतलत्वं स्वभावतस्तिग्मेरुचीव तापम्। साधौ गुणं वीक्ष्य खले च दोषं न तोषरोषौ जनयन्ति सन्तः॥१४

Ę

बड़े-बड़े कविराज उस दोषग्राही दुष्ट पुरुपकी कितनी ही सेवा क्यों न करें; किन्तु वह अपनी कुटिलताको नहीं छोड़ सकता है। कारण कि वह स्वभावसे ही दूसरोंको अधिकसे अधिक संताप देनेमें प्रवीण हुआ करता है। उदाहरणके रूपमें देखो कि अग्निकी जितनी अधिक उपासना की जाती है—उसे जितने अधिक समीपमें लेते हैं—वह उतने ही अधिक दाहको उत्पन्न किया करती है।।११॥

ब्रह्मदेवने मेघ, चन्दन, चन्द्र और सत्पुरुप इन सवको एक ही मिट्टीके खण्डसे बनाया है; ऐसा मैं मानता हूँ। कारण कि यदि ऐसा न होता तो फिर ये अकारण ही दूसरे जनोंका निरन्तर क्यों उपकार करते ? नहीं करना चाहिए था। तात्पर्य यह कि सत्पुरुप मेघ, चन्दन और चन्द्रमाके समान निरपेक्ष होकर स्वभावसे ही दूसरोंका भटा किया करते हैं ॥१२॥

दुर्जनसे पीड़ित होता हुआ भी सज्जन अपने गुणोंके द्वारा उसका निरन्तर उपकार ही किया करता है। ठीक है—राहुके द्वारा पीड़ित हो करके भी चन्द्र क्या अमृतके द्वारा उसको प्रसन्न नहीं करता है ? अवश्य ही प्रसन्न करता है ॥१३॥

जिस प्रकार चन्द्रमामें स्वभावसे शीतलता तथा सूर्यमें स्वभावसे उष्णता होती है उसी प्रकारसे सङ्जनमें स्वभावसे आविभूत गुणको तथा दुर्जनमें स्वभावसे आविभूत गुणको तथा दुर्जनमें स्वभावसे आविभूत दोषको देख करके विवेकी पुरुष सङ्जनसे अनुराग और दुर्जनसे द्वेप नहीं किया करते हैं॥१४॥

११) १. क सेव्यमानो ऽपि । २. न त्यजित । ३. विस्तरणे । ४. क परपोडाविस्तारपटुः ।५. भस्मीकरोति; क दह्यते । ६. क सेव्यमानः ।

१२) १. क अर्धेन । २. अहं मन्ये । ३. कृताः । ४. खानिमृत्तिकातत्त्वेन । ५. विधात्रा । ६. चन्दन । ७. अन्यथा । ८. अम्बुदहरिचन्दनशशाङ्कसन्तः ।

१३) १. पीड्यमानः । २. चन्द्रः ।

१४) १. क चन्द्रे। २. क आदित्ये।

११) इ.न चोष्णते for प्रष्ठोषते । १२) इ.सृष्टा for स्रब्ट्रा; परमोपकारं । १३) ड इ निपीड्य ।

धर्मो गणेशेन परीक्षितो यः कथं परीक्षे तेमहं जडात्मा । शक्तो हि यं अङ्क्तुमिभाविराजः स भज्यते कि शशकेन वृक्षः ॥१५ प्राज्ञैर्मृनोन्द्रे विहितेप्रवेशे मम प्रवेशो ऽस्ति जडस्य धर्मे । मुक्तामणौ कि कुलिशेन विद्धे प्रवर्तते उन्तः शिथिलं न सूत्रम् ॥१६ द्वीपो ऽथ जम्बूदुमचारुचिह्नः परिस्फुरद्रत्नविभासिताशः । द्वीपान्तरैरस्त्यभितेः सुवृत्तश्चकी क्षितीशैरिव सेव्यमानः ॥१७ तद्भारतं क्षेत्रमिहौस्ति भव्यं हिमादिवाधित्रयमध्यवित । आरोपितज्यं मदनस्य चापं जित्वा श्रिया यन्निजया विभाति ॥१८

जिस धर्मकी परीक्षा जिनेन्द्र या गणधरने की है उसकी परीक्षा मुझ जैसा मूर्ख कैसे कर सकता है ? नहीं कर सकता। ठीक है—जिस बृक्षके मंग करनेमें केवल गजराज समर्थ है उस बृक्षको क्या कभी खरगोश भंग कर सकता है ? नहीं कर सकता है ॥१५॥

जिस धर्मके भीतर अतिशय बुद्धिमान मुनीन्द्र (गणधरादि) प्रवेश कर चुके हैं उस धर्मके भीतर मुझ जैसे जड़बुद्धिका भी प्रवेश सरलतासे हो सकता है। ठीक है—जो मणि वक्रके द्वारा वेधा जा चुका है—जिसके भीतर कठोर वक्र प्रवेश पा चुका है—उसके भीतर क्या शिथल धागा नहीं प्रविष्ट हो सकता है ? वह तो सरलतासे प्रवेश पा जाता है ॥१६॥

यहाँ सब द्वीपोंके मध्यमें स्थित एक जम्बूद्वीप है जो कि चक्रवर्तीके समान सुशोभित होता है—चक्रवर्ती यदि सुन्दर ध्वजा आदिसे चिह्नित होता है तो वह द्वीप जम्बूब्र्क्ससे चिह्नित है, चक्रवर्ती जिस प्रकार आभूषणोंमें खचित अनेक प्रकारके रत्नों द्वारा आशाओं—दिशाओं—को प्रकाशित करता है अथवा मृल्यवान रत्नोंको देकर दूसरोंकी आशाओं—इन्छाओं—को पूर्ण किया करता है उसी प्रकारसे वह जम्बूद्वीप भी अपने भीतर स्थित देदीप्यमान रत्नोंसे समस्त दिशाओंको प्रकाशित करता है तथा उन्हें देकर जनोंकी इच्छाओं-को भी पूरा करता है, सुवृत्त (सदाचारी) जैसे चक्रवर्ती होता है वैसे ही वह जम्बूद्वीप भी सुवृत्त (अतिशय गोछ) है, तथा चंक्रवर्ती जहाँ अनेक राजाओंसे घरा रहता है वहाँ वह द्वीप अनेक द्वीपान्तरोंसे घरा हुआ है। इस प्रकार वह द्वीप सर्वथा चक्रवर्तीकी उपमाको प्राप्त है।।१७॥

इस जम्बूद्वीपके भीतर एक सुन्दर भारतवर्ष है जो कि हिमालय पर्वत और तीन (पूर्व, पश्चिम और दक्षिण) सगुद्रोंके मध्यमें स्थित है। इसीसे वह धनुषके आकारको धारण करता हुआ मानो अपनी छटासे चढ़ी हुई डोरीसे सुसज्जित कामदेवके धनुपपर ही विजय पा रहा है।।१८।।

१५) १. क जिनेन । २. धर्मम् । ३. यो वृक्षः । ४. क ससो ।

१६) १. क गौतमादिभिः । २. कृते प्रवेशे । ३. वज्रेण; क हीराकणी । ४. सित ।

१७) १. समस्तः [ समन्ततः ]।

१८) १. क जंबूद्वीपे । २. मनोज्ञम् । ३. सजिव [ सजीवा ] कृतम् ।

१५) ड शक्नोति यं। १६) अ ड विहिते प्रवेशे । १८) इ आरोपितं यन्मदे ।

खण्डैरखण्डैर्जनयाचनीयां चक्रेश्वराणां येदनन्यगम्यैः । आवश्यकैः षड्भिरिवे प्रदत्ते लक्ष्मीं मुनीनामनघं चरित्रम् ॥१९ यज्जाह्मवीसिन्धुर्लेचारिशैलैंविभज्यमानं भवित स्म षोढा े। त्रिभिः प्रशस्तेतरकर्मंजालं योगैरिवानेकिवशेषयुक्तैः ॥२० तेत्रास्ति शैलो विजयार्धनामा यथार्थनामा महनीयधामा । पूर्वापराम्भोधितटावगाही गात्रं स्थितः शेषे इव प्रसार्य ॥२१

वह भरत क्षेत्र जिस प्रकार साधारण जनके लिए दुर्गम ऐसे पूर्ण छह खण्डोंके द्वारा जनोंसे प्रार्थनीय चक्रवर्तियोंकी विभूतिको देता है उसी प्रकारसे अन्य जनोंके लिए दुर्लभ ऐसे अखण्डित छह आवश्यकों (समता-वंदना आदि) के द्वारा मुनियोंके लिए निर्मल सकल चारित्रको भी देता है। विशेषार्थ—गोल जम्बूद्धीपके भीतर दक्षिणकी ओर अन्तमें भरतक्षेत्र स्थित है। उसके उत्तरमें हिमवान पर्वत और शेष तीन दिशाओं में लवण समुद्र है। इससे उसका आकार ठीक धनुषके समान हो गया है। उसके बीचोंबीच विजयार्ध पर्वत और पूर्व-पश्चिमकी ओर हिमवान पर्वतसे निकली हुई गंगा व सिन्धु नामकी दो महानदियाँ हैं। इस प्रकारसे वह भरतक्षेत्र छह खण्डों विभक्त हो गया है। इन छहों खण्डों के उपर विजय प्राप्त कर लेनेपर चक्रवित्यों के लिए साम्राज्यलक्ष्मी प्राप्त होती है। तथा कर्मभूमि होनेके कारण यहाँ पर भव्य जीव समता-वंदना आदिक्ष्प छह आवश्यकोंका अखण्डित स्वरूपसे परिपालन करके निर्मल सकल चारित्र (महाव्रत) को धारण करते हैं और मोक्षको प्राप्त करते हैं। इस प्रकारसे वह भरतक्षेत्र इस लोकसम्बन्धी तथा परलोकसम्बन्धी भी सर्वोन्त्रष्ट सुखको प्रदान करनेवाला है।।१९॥

वह भरतक्षेत्र गंगा-सिन्धु निद्यों तथा विद्याधरोंके पर्वत (विजयार्ध) से विभागको प्राप्त होता हुआ छह खण्डोंमें इस प्रकारसे विभक्त हो गया है जिस प्रकारसे कि शुभाशुभ-रूप अनेक भेदोंसे युक्त तीन योगों (मन-वचन-काय) के द्वारा पुण्य व पापरूप कर्मसमूह विभक्त हो जाता है।।२०॥

उस भरतक्षेत्रमें प्रशंसनीय स्थानसे संयुक्त व सार्थक नामवाला विजयार्थ पर्वत पूर्व एवं पश्चिम समुद्रके तटको प्राप्त होकर ऐसे स्थित है जैसे मानो अपने लम्बे शरीरको फैलाकर शेषनाग ही स्थित हो। चृंकि इस पर्वतके पास चक्रवर्तीकी विजयका आधा भाग समाप्त हो जाता है अतएव उसका विजयार्थ यह नाम सार्थक है।।२१॥

१९) १. क्षेत्रम् । २. क सामायिकादिभिः ।

२०) १. विजयार्धः । २. क त्रिभिः प्रकारैः षोढा । ३. क शुभाशुभकर्मसमूहम् ।

२१) १. क्षेत्रे । २. धरणेन्द्रः ; क नागः ।

१९) इ खण्डै: सुखण्डै । २०) इ संजाह्मवी....शैलविभज्य । २१) इ गात्रस्थितं शेष इव प्रयासं ।

दीप्रो दितीयः परिवर्धमानैविराजते ध्वस्तमहान्धकारः । विनिर्गतो येः किरणप्ररोहैविभिद्य धात्रीमिव तिग्मरिहमैंः ॥२२ विद्याधरैक्तरदक्षिणे द्वे श्रेण्यावभूतामिह सेव्यमाने । रेखे मदस्येव करेणुभर्तु भृंङ्गरनेकैः श्रवणीयगीतैः ॥२३ नभश्चराणां नगराणि षष्टि श्रेण्यां श्रुतज्ञा विदुक्तरस्याम् । पञ्चाशतं तत्रे च दक्षिणस्यां मनश्चराणि प्रसरद्द्युतीनाम् ॥२४ विचित्रपत्रैः केटकैरुपेतो रत्नैनिधानैरवभासमानः । । निलिम्पेविद्याधरसेव्यपादो यश्चक्रवर्तीव विभाति तुङ्गः ॥२५

वह विजयार्ध पर्वत वृद्धिंगत किरणांकुरोंसे महान् अन्धकारको नष्ट करता हुआ ऐसे शोभायमान होता है जैसे मानो अपने किरणसमृह्से पृथिवीको भेदकर निकला हुआ देदीप्य-मान दूसरा सूर्य ही हो ॥२२॥

उस विजयार्ध पर्वतके ऊपर विद्याधरोंसे सेव्यमान उत्तर श्रेणी और दक्षिण श्रेणी ये दो श्रेणियाँ हो गयी हैं। ये दोनों श्रेणियाँ इस प्रकारसे शोभायमान होती हैं जैसे कि मानो सुननेको योग्य गीतोंको गानेवाले—गुंजार करते हुए—अनेक भौरोंसे सेव्यमान गजराजके मदकी दो रेखाएँ ही हों॥२३॥

श्रुतके पारंगत गणधरादि उस विजयार्धकी उत्तर श्रेणीमें निर्मल कान्तिवाले विद्या-धरोंके साठ नगर तथा दक्षिण श्रेणीमें उनके पचास नगर जो कि मनमाने चल सकते थे, बतलाते हैं।।२४।।

वह उन्नत विजयार्ध पर्वत चक्रवर्तीके समान शोभायमान है। कारण कि चक्रवर्ती जैसे अनेक पत्रों (वाहनों) से संयुक्त कटकों (सेना) से सहित होता है वैसे ही वह पर्वत भी अनेक पत्रों (पक्षियों) से संयुक्त कटकों (शिखरों) से सहित है, चक्रवर्ती यदि चौदह रत्नों और नौ निधियोंसे प्रतिभासमान होता है तो वह भी अनेक प्रकारके रत्नों एवं निधियोंसे प्रतिभासमान है, तथा जिस प्रकार देव और विद्याधर चक्रवर्तीके पादों (चरणों) की सेवा किया करते हैं उसी प्रकार वे देव और विद्याधर उस पर्वतके भी पादों (शिखरों) की सेवा (उपभोग) किया करते हैं, तथा चक्रवर्ती जहाँ विभूतिसे उन्नत होता है वहाँ वह पर्वत अपने शरीरसे उन्नत (२५ योजन ऊँचा) है।।२५।।

२२) १. दीप्तिमान् । २. विजयार्धः । ३. प्रसारैः । ४. क सूर्यः ।

२३) १. गिरौ; क विजयार्धे । २. ऐरावणहस्तिनः ; क हस्ती ।

२४) १. गिरौ। २. क मोटी द्युति।

२५) १. पक्षी । २. अश्वगजादि । ३. संयुक्तः । ४. क शोभायमानः । ५. देव ।

२२) इ दीप्तो । २३) इ सेव्यमानौ....गीतौ । २४) इ पष्टिः; अकडइ दक्षिणस्यां नभक्ष्चराणामनघद्युतीनां । २५) इ विचित्रपात्रैः ।

अकृतिमा यत्रे जिनेश्वरार्चाः श्रीसिद्धकूटस्थजिनालयस्थाः ।
निषेव्यमाणाः क्षपयन्ति पापं हुताशनस्येव शिखास्तुषारम् ।।१६
आश्वासयन्ते वचनैर्जनौघं श्रीचारणा यत्रे मुमुक्षुवर्याः ।
रजोपहारोद्यतयः पयोदा गम्भोरनादा इव वारिवर्षः ।।१७
श्रेण्याममुत्रोजनि दक्षिणस्यां श्रीवैजयन्तो नगरी प्रसिद्धा ।
निजैर्जयन्तो नगरीं सुराणां विभासमानैर्विविधैविमानैः ।।१८
मनीषितप्राप्तसमस्तभोगाः परस्परप्रेमविषक्तेचित्ताः ।
निराकुला भोगभुवीव यस्यां सुखेन कालं गमयन्ति लोकाः ।।१९
सर्वाणि साराणि गृहाणि यस्यामानीय रम्याणि निवेशितानि ।
प्रजामुजा दर्शयितुं समस्तं सान्दर्यमेकस्थिमव प्रजानाम् ।।३०

डस विजयार्ध पर्वतके ऊपर सिद्धकूटपर स्थित जिनालयमें विराजमान अकृत्रिम जिन प्रतिमाएँ भव्य जीवोंके द्वारा आराधित होकर उनके पापको इस प्रकारसे नष्टकर देती हैं जिस प्रकारसे अग्निकी ज्वालाएँ शैत्यको नष्ट किया करती हैं ॥२६॥

उस पर्वतके ऊपर मोक्षाभिलाषी मुनियोंमें श्रेष्ठ चारण मुनिजन अपने वचनों (उपदेश) के द्वारा पापरूप धूलिके विनाशमें उद्यत होकर मनुष्योंके समूहको इस प्रकारसे आनिद्त करते हैं जिस प्रकार कि गम्भीर गर्जना करनेवाले मेघ पानीकी वर्षासे धूलिको शान्त करके उसे (मनुष्यसमूहको) आनिद्त करते हैं।।२७।

उस पर्वतके ऊपर दक्षिण श्रेणीमें वैजयन्ती नामकी एक प्रसिद्ध नगरी है जो कि अपने चमकते हुए अनेक प्रकारके विमानोंसे देवोंकी नगरी (अमरावती) को जीतती है ॥२८॥

उस नगरीमें रहनेवाले मनुष्य अपने समयको इस प्रकारसे सुखपूर्वक विताते हैं जिस प्रकार कि भोगभूमिज आर्य मनुष्य भोगभूमिमें अपने समयको सुखपूर्वक विताया करते हैं। कारण यह कि जिस प्रकारसे आर्योंको भोगभूमिमें इच्छानुसार भोग उपलब्ध होते हैं उसी प्रकार इस नगरीमें निवास करनेवाले मनुष्योंको भी इच्छानुसार वे भोग उपलब्ध होते हैं तथा जिस प्रकार भोगभूमिमें आर्योंका मन पारस्परिक प्रेमसे परिपूर्ण रहता है उसी प्रकार इस नगरीके लोगोंका भी मन पारस्परिक प्रेम से परिपूर्ण रहता है।।२९।।

ब्रह्माने सब सुन्दरताको एक जगह दिखलानेके लिए ही मानो समस्त रमणीय श्रेष्ठ घरोंको लाकर इस नगरीके भीतर स्थापित किया था। तात्पर्य यह है कि उस नगरीके भवन बहुत रमणीय थे।।३०।।

२६) १. गिरौ। २. प्रतिमाः । ३. क शीत ।

२७) १. सुखी कुर्वन्ति; क प्रीणयते । २. क विजयार्धे । ३. क यतिवरा: । ४. उद्यम: ।

२८) १. नगे । २. क जाता । ३. क अमरावती । ४. विद्याधरविमानै: ।

२९) १. मनोवाञ्छितः; क मनोऽभीष्ट । २. क संयुक्त । ३. क श्रीवैजयन्तीनगर्याम् ।

३०) १. स्थापितानि । २. ब्रह्मणा । ३. रमणीयताम् ।

२६) इ श्रीसिद्धिकूटस्य; क्षपयन्ति दुःखं । २७) इ मुनीन्द्रवर्याः; क °हारोद्युतयः । २८) ब इ नगरी सुराणां ।

देन्योऽङ्गैनाभिस्त्रिदशा नभोगैः शकाः बँगैन्द्रैर्भवनैर्विमानाः । यस्यां व्यजीयन्त निजप्रभाभिः सा शक्यते वर्णयतुं कथं पूः ॥३१ नभश्चरेशो जितशत्रुनामा स्वैधामनिर्भित्सतशत्रुधामा । सुधाशिपुर्यामिव देवराजस्तस्यामभूद्वज्यविराजिहस्तः ॥३२ वाचंयमो यः परदोषवादे न न्यायशास्त्रार्थविचारकार्ये । निरस्तहस्तो उन्यधनापहारे न दिपतारातिमदप्रमर्दे ॥३३ अन्धो उन्यनारीरवलोकितुं यो न हृद्यरूपा जिननाथमूर्तोः । निःशक्तिकः कर्तुमवद्यकृत्यं न धर्मकृत्यं शिवशर्मकारि ॥३४

जिस नगरीमें प्रजाने विद्याधर स्त्रियोंके द्वारा देवियोंको, विद्याधरोंके द्वारा देवोंको, विद्याधर राजाओंके द्वारा इन्द्रोंको, तथा भवनोंके द्वारा विमानोंको जीत छिया था उस नगरीका पूरा वर्णन कैसे किया जा सकता है ? अभिप्राय यह है कि वह नगरी स्वर्गपुरीसे भी श्रेष्ठ थी ॥३१॥

उस नगरीमें अपने प्रतापसे शत्रुओंके नामको झिड़कनेवाला ( तिरस्कृत करनेवाला) जितशत्रु नामक विद्याधरोंका राजा राज्य करता था। वज्रके समान कठोर सुन्दर भुजाओं-वाला वह राजा उस नगरीमें इस प्रकारसे स्थित था जिस प्रकारसे देवोंकी पुरी (अमरावती) में वज्र आयुधसे शोभायमान हाथवाला इन्द्र स्थित रहता है ॥३२॥

वह विद्याधर नरेश दूसरोंके दोषोंके दिखलानेमें जिस प्रकार मौनका अवलम्बन लेता था उस प्रकार न्याय और शास्त्रके अर्थका विचार करनेमें मौनका अवलम्बन नहीं लेता था, तथा वह दूसरोंके धनका अपहरण करनेमें जैसे हाथोंसे रहित था—उनका उपयोग नहीं करता था—वैसे अभिमानी शत्रुओंके मानमर्टनमें वह हाथोंसे रहित नहीं था—इसके लिए वह अपनी प्रवल मुजाओंका उपयोग करता था (परिसंख्यालंकार)॥३३॥

वह यदि अन्धा था तो केवल रागपूर्वक परित्रयोंके देखनेमें ही अन्धा था, न कि मनोहर आकृतिको धारण करनेवाली जिनेन्द्र प्रतिमाओंके देखनेमें — उनका तो वह अतिशय भक्तिपूर्वक दर्शन किया करता था। इसी प्रकार यदि वह असमर्थ था तो केवल पापकार्यके करनेमें असमर्थ था, न कि मोक्षसुखके करनेवाले धर्मकार्यमें — उसके करनेमें तो वह अपनी पूरी शक्तिका उपयोग किया करता था (परिसंख्यालंकार)॥३४॥

३१) १. विद्याधरीभिः । २. विद्याधरैः । ३. इन्द्रः । ४. खगराजभिः । ५. क अस्माभिः ।

३२) १. प्रताप-बल । २. क स्वतेजोनि रस्तशत्रुतेजाः । ३. देवनगर्याम् । ४. क श्रीवैजयन्ती-नगर्याम् ।

३३) १. संकोचित; क हस्तरहितः।

३४) १. मनोज्ञा; क मनोहररूपा । २. पापकार्यम् ।

३१) अ दिव्याङ्गनाभिः । ३४) इ जिनराजमूर्तीः ।

चन्द्रः कलङ्को तपनो ऽतितापी जर्डः पयोधिः कठिनः सुराद्रिः । यतो ऽमरेन्द्रो ऽजिन गोत्रभेदी ततो न ते यस्य समा बभुवुः ॥३५ यः पाथिवो ऽप्युत्तमबोधधारी स्थिरस्वभावो ऽजिन पावनो ऽपि । कलानिधानो ऽपि निरस्तदोषः सत्यानुरागी वृषेवर्धको ऽपि ॥३६ विवर्धमानस्मरवायुवेगा प्रियाप्रियास्याजिन वायुवेगा । जिनेन्द्रचन्द्रोदितेधर्मविद्या विद्याधरी साधितभूरिविद्या ॥३७

चूंकि चन्द्रमा कलंक (काला चिह्न) से सहित है और वह राजा उस कलंकसे रहित (निष्पाप) था, सूर्य विशिष्ट सन्ताप देनेवाला है और वह उस सन्तापसे रहित था, समुद्र जड़ है—जलस्वरूप या शीतल है और वह जड़ नहीं था—अज्ञानी नहीं था, मेरु कठोर है और वह कठोर (निर्दय) नहीं था, तथा इन्द्र गोत्रभेदी है—पर्वतोंका भेदन करनेवाला है और वह गोत्रभेदी नहीं था—वंशको कलंकित करनेवाला नहीं था; इसीलिए ये सब उसके समान नहीं हो सकते थे—वह इन सबसे श्रेष्ठ था।।३५॥

वह राजा पृथिवी स्वरूप हो करके भी उत्तम ज्ञानको धारण करनेवाला था-जो पृथिवीस्वरूप होता है वह ज्ञानका धारक नहीं हो करके जड़ होता है, इस प्रकार यहाँ यद्यपि सरसरी तौरपर विरोध प्रतीत होता है, परन्तु उसका ठीक अर्थ जान छेनेपर यहाँ कुछ भी विरोध नहीं दिखता है। यथा-वह पार्थिव-पृथिवीका ईइवर (राजा)-होता हुआ भी सम्यग्ज्ञानी था। वह पावन (पत्रनस्वरूप) होता हुआ भी स्थिर स्वभाववाला था—जो पवन ( वायु ) स्वरूप होगा वह कभी स्थिर नहीं होगा, इस प्रकार यद्यपि यहाँ आपाततः विरोध प्रतिभासित होता है, परन्तु वास्तविक अर्थके प्रहण करनेपर वह विरोध नहीं रहता है । यथा—वह राजा पावन अर्थात् पवित्र होता हुआ भी स्थिर स्वभाववाला (दृढ़)था । कलाओंका निधानभूत चन्द्रमा हो करके भी वह निरस्तदोष अर्थात् दोषा (रात्रि) के संसर्गसे रहित था—चूँकि चन्द्र कभी रात्रिके संसर्गसे रहित नहीं होता है, इसलिए यद्यपि यहाँ वैसा कहनेपर आपाततः विरोध प्रतिभासित होता है, परन्तु यथार्थमें कोई विरोध नहीं है। यथा—कलाओंका निघान अर्थात् बृहत्तर कलाओंका ज्ञाता हो करके भी वह निरस्तदोप अर्थात् दोषोंसे रहित था। वह वृषवर्धक—बैलका बढ़ानेवाला महादेव—होता हुआ भी सत्यानुरागी अर्थात् सत्यभामासे अनुराग करनेवाला कृष्ण था-महादेव चूँकि कृष्ण नहीं हो सकता है, अतएव यहाँ आपाततः यद्यपि विरोध प्रतिभासित होता है, परन्तु यथार्थ अर्थके प्रहण करनेपर कोई विरोध नहीं रहता है। यथा—वह वृषवर्धक अर्थात् धर्मका बढ़ानेवाला होता हुआ भी सत्यानुरागी—सत्यसंभाषणमें अनुराग रखनेवाला था (विरोधा-भास ) ॥३६॥

उस जितशत्रु राजाके वायुवेगा नामकी अतिशय प्यारी पत्नी थी। वह विद्याधरी ३५) अ व इ तपनो वितापी; अ यतो सुरेन्द्रो। ३६) व बोधकारी; इ वृषवर्धनो। ३७) इ सर्व for भूरि।

३५) १. अज्ञानः मूर्खः । २. क मेरुः । ३. चन्द्रादयः ते ।

३६) १. पाषाणराजः । २. पवित्रः । ३. समूहः । ४. सत्यभामा । ५. धर्म ।

३७) १. कथित।

स्त्रियां क्वचिल्लोचनहारि रूपं शोलं परस्यां बुधवन्दनीयम् । शोलं च रूपं च बभूव यस्यामनन्यलभ्यं महनीयकान्त्याम् ॥३८ गौरीव शम्भोः कमलेव विष्णोः शिखेव दीपस्य दयेव साधोः । ज्योत्स्नेव चन्द्रस्य विभेव भानोस्तस्याविभक्ताजिन सा मृगाक्षी ॥३९ विधाय तां नूनमनूनकान्ति कोमं विधाता कृतरक्षितारम् । विलोकमानं सकलं जनं तां विच्याध बाणैः कथमन्यथासौ ।॥४० मनोरमा पल्लविता कराभ्यां फुल्लेक्षणाभ्यां विरराज यस्याः । तारुण्यवल्ली फलिता स्तनाभ्यां विगाह्यमाना तरुणाक्षिभृङ्गैः ॥४१॥ रंरम्यमाणः कुलिशोव शच्या रत्येव कामः कमनीयकायः । तया से साधं नयित स्म कालं विचिन्तितानन्तरलब्धभोगः ॥४२

बढ़ती हुई कामाग्निके लिए वायुके वेगके समान, श्रेष्ठ जिनेन्द्र भगवान्के द्वारा प्ररूपित धर्मविद्याकी धारक तथा साधी गयी बहुत सी विद्याओंसे सम्पन्न थी (यमकालंकार)॥३०॥

किसी स्त्रीमें यदि नेत्रोंको आनन्दरायक मनोहर रूप होता है तो दूसरीमें विद्वानोंके द्वारा वन्दना किये जाने योग्य शील रहता है। परन्तु श्रेष्ठ कान्तिको धारण करनेवाली उस वायुवेगामें दूसरोंके लिए दुर्लभ वे रूप और शील दोनों ही आकर एकत्रित हो गये थे।।३८॥

मृगके समान नेत्रोंको धारण करनेवाली वह वायुवेगा जितशतु राजाके लिए इस प्रकारसे अविभक्त थी—सदा उसके साथ रहनेवाली थी—जिस प्रकार कि महादेवके लिए पार्वती, विष्णुके लिए लक्ष्मी, दीपकके लिए उसकी शिखा, साधुकी दया, चन्द्रमाकी चाँदनी तथा सूर्यकी प्रभा उसके साथ रहती है।।३९॥

ब्रह्माने उस वायुवेगाको अतिशय कान्तियुक्त बना करके कामदेवको उसका रक्षक (पहरेदार) बनाया। कारण कि यदि ऐसा न होता तो फिर वह कामदेव उस (वायुवेगा) की ओर देखनेवाले जनसमूहको अपने समस्त बाणोंसे क्यों वेधता? नहीं बेधना चाहिए था।।४०॥

वायुवेगाकी मनोहर तारुण्यरूपी बेल (जवानीरूप लता) दोनों हाथोंरूप पत्तोंसे सहित, नेत्रोंरूप फुलोंसे विकसित और दोनों स्तनोंरूप फलोंसे फलयुक्त होकर युवा पुरुषोंके नेत्रोंरूप भौरोंसे उपभुक्त होती शोभायमान होती थी ॥४१॥

रमणीय शरीरको धारण करनेवाला वह जितशत्रु राजा चिन्तनके साथ ही भोगोंको प्राप्त करके उसके साथ रमता हुआ इस प्रकारसे कालको विता रहा था जिस प्रकार कि इन्द्राणीके साथ रमता हुआ इन्द्र तथा रितके साथ रमता हुआ कामदेव कालको विताता है ॥४२॥

४०) १. क कामदेवम् । २. कामः ।

४१) १. सेव्यमाना ।

४२) १. इन्द्रः । २. सो [ स ] जितशत्रुः ।

३८) इ बुधनीयशालं; तथा स्वरूपं च बभूव; ब °कान्त्याः। ३९) क उ इ विविक्ताजिनि । ४०) अ व सकलैंर्जनं।

तन्वी मनोवेगमिनन्द्यवेगं निषेग्यमाणा खचरेश्वरेण ।
सासूत शोकापनुदं तन्जं महोदयं नीतिरिवार्थनीयम् ॥४३
हिमांशुमालीवे हतान्धकारः कलाकलापेन विशुद्धवृत्तः ।
दिने दिने ऽसौ ववृधे कुमारः समं गुणौघेन विनिर्मलेन ॥४४
जग्राह विद्या वसुधाधिपानां बुद्ध्या चतस्रो ऽपि विशुद्धयासौ ।
समुद्रयोषा इव वेलयाब्धिलंक्ष्मीनिवासः स्थितिमानगाधः ॥४५
मुनीन्द्रपादाम्बुजचळ्ळरीको जिनेन्द्रवाक्यामृतपानपुष्टः ।
बभूव बाल्ये ऽपि महानुभावः सद्धमरागी महनीयबुद्धिः ॥४६
सद्यो वशीकर्तुमनन्तसौख्यामकल्मषां सिद्धिवधूं समर्थाम् ।
बभारे यः क्षायिकमर्चनीयं सम्यक्त्वरत्नं भवविह्नवारि ॥४७

विद्याधरोंके स्वामी जितशत्रुके द्वारा सेव्यमान उस कृशांगी (वायुवेगा) ने प्रशंसनीय वेगसे संयुक्त, शोकको नष्ट करनेवाले और महान् अभ्युद्यसे सिंहत ऐसे एक मनोवेग नामक पुत्रको इस प्रकारसे उत्पन्न किया जिस प्रकार कि नीति अभीष्ट पदार्थको उत्पन्न करती है ॥४३॥

जिस प्रकार चन्द्रमा अन्धकारको नष्ट करता हुआ प्रतिदिन अपनी कलाओंके समूह्के साथ वृद्धिको प्राप्त होता है उसी प्रकार विशुद्ध आचरण करनेवाला वह मनोवेग पुत्र अपने निर्मल गुणसमूहके साथ प्रतिदिन वृद्धिको प्राप्त होने लगा ॥४४॥

जिस प्रकार लक्ष्मी (रत्नोंरूप सम्पत्ति) का स्थानभूत, स्थिर एवं गहरा समुद्र अपनी बेला (किनारा) के द्वारा निद्योंको प्रहण किया करता है उसी प्रकार लक्ष्मी (शोभा व सम्पत्ति) के निवासस्थानभूत, दृढ़ एवं गम्भीर उस मनोवेगने अपनी निर्मल बुद्धिके द्वारा राजाओंकी चारों ही प्रकारकी विद्याओं (साम, दान, दण्ड व भेद) को प्रहण कर लिया॥४५॥

अतिशय प्रभावशाली व प्रशंसनीय बुद्धिवाला वह मनोवेग वाल्यावस्थामें ही मुनियोंके चरण-कमलोंका भ्रमर बनकर (मुनिभक्त होकर) जिनागमरूप अमृतके पीनेसे पुष्ट होता हुआ धर्ममें अनुराग करने लगा था ॥४६॥

उसने अनन्त सुखसे परिपूर्ण, कम-कलंकसे रहित एवं अनन्त सामर्थ्य (वीर्य) से सिहित ऐसी मुक्तिहप कामिनीको शीघ्र ही वशमें करनेके लिए पूजनेके योग्य क्षायिक सम्यक्त्वह्रप रत्नको धारण कर लिया। वह सम्यक्त्व संसारहरप अग्निको शान्त करनेके लिए जलके समान उपयोगी है।।४७॥

४३) १. क सूक्ष्माङ्गी । २. क शोकस्फेटकम् ।

४४) १. चन्द्रकिरण इवः क चन्द्रः।

४५) १. क राज्ञाम् । २. नदीव । ३. क निश्चलः ।

४६) १. क भ्रमरः । २. क पूजनीयवृद्धिः ।

४७) १. क धारयामास ।

४४) क इ सुनिम्में लेन। ४७) इ भवरत्नवारि।

प्रियापुरीनाथखगेन्द्रस्तुः परः सखासीत्पवनादिवेगः ।
तस्यार्थकारी क्षतजाडचवृत्तः समीरणो उग्नेरिव वेगशाली ॥४८
अन्योन्यमुन्मुच्य महाप्रतापौ स्थातुं क्षमौ नैकमिष क्षणं तौ ।
मतौ दिनार्काविव सज्जनानां मार्गप्रकाशप्रवणावभूताम् ॥४९
दुरन्तमिथ्यात्विवषावलीढो जिनेशवक्त्रोद्गततत्त्वबाह्यः ।
कुहेनुदृष्टान्तिविशेषवादी प्रियापुरीनाथसुतो उभवत्सः ॥५०
मिथ्यात्वयुक्तं तमवेक्षमाणो जिनेशधमें प्रतिकूलवृत्तिम् ।
मनोऽन्तरे मानसवेगभव्यस्ततामं शोकेन सुदुःसहेन ॥५१
दुःखे दुरन्ते सुहृदं पतन्तं मिथ्यात्वलीढं विनिवारयामि ।
मित्रं तमाहुः सुधियो ऽत्र पथ्यं यः पावने योजयते हि धर्मे ॥५२

डधर प्रियापुरीके स्वामी विद्याधर नरेशके एक पवनवेग नामका पुत्र था जो उस मनोवेगका गाढ़ मित्र था। जिस प्रकार वेगशाछी वायु अग्निकी वृद्धिमें सहायक होती है उसी प्रकार वह पवनवेग अज्ञानतापूर्ण प्रवृत्तिसे रहित (विवेकी) उस मनोवेगकी कार्य-सिद्धिमें अतिशय सहायक था॥४८॥

वे दोनों महाप्रतापी एक दूसरेको छोड़कर क्षणभर भी नहीं रह सकते थे। उक्त दोनों मित्र दिन और सूर्यके समान माने जाते थे, अर्थात् जैसे दिन सूर्यके साथ ही रहता है— उसके बिना नहीं रहता है—वैसे ही वे दोनों भी एक दूसरेके बिना नहीं रहते थे। तथा वे सूर्य और दिनके समान ही सज्जनोंके लिए मार्गके दिखलानेमें प्रवीण थे।।४९॥

प्रियापुरीके राजाका पुत्र वह पवनवेग दुर्विनाश मिश्यात्वरूप विषसे व्याप्त और जिनेन्द्रके मुखसे निकले हुए (उपिट्ट) तत्त्वसे बहिभूत—जिन भगवानके द्वारा प्ररूपित तत्त्वोंपर श्रद्धान न करनेवाला—होकर कुयुक्ति व खोटे दृष्टान्तोंके आश्रयसे विवाद किया करता था ॥५०॥

उसको मिथ्यात्वसे युक्त होकर जैन धर्मके प्रतिकूल प्रवृत्ति करते हुए देखकर भव्य मनोवेग अन्तःकरणमें दुःसह शोकसे सन्तप्त हो रहा था ॥५१॥

मिथ्यात्वसे प्रसित उस पवनवेग मित्रको दुर्विनाश दुखमें पड़ते हुए देखकर मनोवेगने विचार किया कि मैं उसे इस कुमार्गमें चलनेसे रोकता हूँ। ठीक भी है—विद्वान मनुष्य मित्र उसीको बतलाते हैं जो कि यहाँ उसे हितकारक पवित्र धर्ममें प्रवृत्त करता है।।५२।।

४८) १. प्रभाशङ्खविपुलमत्योरपत्यम् । २. क मित्र । ३. क मनोवेगस्य । ४. क हितकर्ता । ५. क क्षता निरस्ता जाड्यवृत्तिर्येनासौ, निर्मलबुद्धेः ।

४९) १. क मनोवेगपवनवेगौ । २. कथितौ; क मान्यौ ।

५१) १. क विपरीतस्वभावम् । २. मनो ऽभ्यन्तरे । ३. मनोवेगः । ४. पीडितवान्; क खेदं प्राप्तवान् ।

५२) १. गुणकारिणे [णि]। २. क स्थापयेत।

४९) इ स्थातुं क्षणं नैकमिप क्षमौ । ५१) इ जिनेशधर्मामृतमग्नवृत्तिः । ५२) इ मिथ्यात्वभावं विनिवार-यैनम्; योजयते सुधर्मे ।

मिश्यात्वमुत्सार्यं कथं मयोयं नियोजनीयो जिननाथधमें ।
मनोजवो नो लभते स्म निद्रां विचिन्तयन्तेवमहानशं सः ॥५३
जिनेन्द्रचन्द्रायतनानि लोके स वन्दमानो भ्रमित स्म नित्यम् ।
न धर्मकार्ये रचयन्ति सन्तः कदाचनालस्यमनर्थमूलम् ॥५४
निवर्तमानस्य कदाचनास्य प्रवन्द्य सर्वा जिनपुङ्गवार्चाः ।
श्रोकृत्रिमाकृत्रिमभेदभिन्ना विमानमार्गे स्खलितं विमानम् ॥५५
कि वैरिणा मे स्बलितं विमानं महाद्विभाजाथ तपस्विनेदम् ।
दध्योविति व्याकुलिचत्तवृत्तिविनिश्चलं वोक्ष्य विमानमेषः ॥५६
विबोद्धुकामः प्रतिबन्धहेतुं विलोकमानो वसुधामधस्तात् ।
पूराकरग्रामवनादिरम्यं स मालवाख्यं विषयं ददर्शं ॥५७

उस मनोवेगको दिन-रात यही चिन्ता रहती थी कि मैं पवनवेगके मिथ्यात्वको हटाकर किस प्रकारसे उसे जैनधर्ममें नियुक्त कहूँ। इसी कारण उसे नींद भी नहीं आती थी॥५३॥

होकमें जो भी श्रेष्ठ जिनेन्द्रदेवके आयतन (जिनभवन आदि) थे उनकी वन्द्नाके हिए वह निरन्तर घूमा करता था। ठीक है—सज्जन मनुष्य धर्मकार्यमें अनर्थके कारणभूत आहसको कभी नहीं किया करते हैं—वे धर्मकार्यमें सदा ही सावधान रहते हैं ॥५४॥

किसी समय वह मनोवेग कृत्रिम और अकृत्रिमके भेदसे भेदको प्राप्त हुईं समस्त जिनप्रतिमाओंकी वन्दना करके वापिस आ रहा था। उस समय उसका विमान अकस्मात् आकाशमें रुक गया॥५५॥

तब यह मनोवेग अपने विमानको निश्चल देखकर मनमें कुछ न्याकुल होता हुआ विचार करने लगा कि मेरे इस विमानको क्या किसी शत्रुने रोक दिया है अथवा वह किसी उत्कृष्ट ऋद्भिके धारी मुनिके प्रभावसे रुक गया है ॥५६॥

इस प्रकार विमानके रुक जानेके कारणके जाननेकी इच्छासे उसने नीचे पृथिवीकी ओर देखा। वहाँ उसे नगरों, खानों, गाँवों और वनादिकोंसे रमणीय माळव नामका देश दिखाई दिया॥५७॥

५३) १. क त्यक्ता । २. क मनोवेगेन स्थापनीयः । ३. क पवनवेगः । ४. क मनोवेगः ।

५४) १. क चैत्यालय । २. कथंभूतम् आलस्यम् । कथा-

५५) १. व्याघुट्यमानस्य । २. क आकाशमार्गे । ३. क स्तम्भितं ।

५६) १. क चिन्तयति सम।

५७) १. वाञ्छा; क ज्ञातुमिच्छुः । २. क विमानस्तम्भनकारणम् ।

५४) इ<sup>०</sup>नर्थभूतम् । ५५) ड इ अकृतिमाः कृतिम<sup>०</sup> । ५६) इ विमानमेषः । ५७) अ विवोधकामः; क ड इ वसुधां समस्तां; इ ग्रामिवशेषरम्यं ।

मध्यस्थितौमुज्जयिनीं प्रसिद्धां तस्यौलुलोके नगरीं गरिष्ठाम् ।
पुरन्दरस्येवं पुरीमुपेतां द्रष्टुं घरित्रीश्रियमुत्तमिद्धम् ॥५८
क्षिति विभिद्योज्ज्वलरत्नमूध्नी निरीक्षितुं नाकमिव प्रवृत्तः ।
शालो यदीयः शशिरिवमशुश्रो विभाति शेषौहिरिवाविलङ्क्ष्यः ॥५९
संपद्यमानोद्धैतभाववका पण्याङ्गनामानसवृत्तिकल्पा ।
अलभ्यमध्या परिला विरेजे समन्ततो यत्रं सुदुष्प्रवेशा ॥६०
अश्रंकषानेकविशालश्रङ्गा यत्रोच्छलच्वित्रमृदङ्गशब्दाः ।
प्रासादवर्या ध्वजलोलहस्तैनिवारयन्तीव कलिप्रवेशम् ॥६१

वहाँ उसने मालव देशकी पृथिवीपर मध्यमें अवस्थित गौरवशालिनी प्रसिद्ध उज्जयिनी नगरीको देखा। वह नगरी इस प्रकार सुशोभित थी मानो उत्तम ऋद्भिसे संयुक्त पृथिवीकी शोभाको देखनेकी इच्छासे इन्द्रकी ही नगरी आ गयी हो ॥५८॥

चन्द्रकी किरणोंके समान धवल उस नगरीका कोट ऐसा शोभायमान होता था जैसे कि मानो उज्ज्वल रत्नयुक्त शिरसे पृथिवीको भेदकर स्वर्गके देखनेमें प्रवृत्त हुआ अलंघनीय शेपनाग ही हो ॥५९॥

उस नगरीके चारों ओर जो खाई शोभायमान थी वह वेश्याकी मनोवृत्तिके समान थी — जिस प्रकार वेश्याकी मनोवृत्ति उद्धतभाव (अविनीतता) और वक्रता (कपट) से पिरपूर्ण होती है उसी प्रकार वह खाई भी उद्धतभाव (पानीकी अस्थिरता) के साथ वक्र (टेड़ी-मेड़ी) थी, जैसे वेश्याकी मनोवृत्तिका मध्य अलभ्य होता है — उसके अन्तःकरणकी बात नहीं जानी जा सकती है — वैसे ही उस खाईका मध्य भी अलभ्य था — मध्यमें वह अधिक गहरी थी, तथा जिस प्रकार वेश्याकी मनोवृत्तिमें प्रवेश पाना अशक्य होता है उसी प्रकार गहराईके कारण उस खाईमें भी प्रवेश करना अशक्य था।।६०।।

उस नगरीके भीतर आकाशको छूनेवाले ( ऊँचे ) अनेक विस्तृत शिखरोंसे सिहत और उठते हुए विचित्र मृदंगके शब्दसे शब्दायमान जो उत्तम भवन थे वे फहराती हुई ध्वजाओं-रूप चपल हाथोंके द्वारा मानो कलिकालके प्रवेशको ही रोक रहे थे ॥६१॥

५८) १. मालवदेशमध्यस्थिताम् उज्जयिनीं नगरीम्। २. क मालवस्य। ३. क दृष्टवान्। ४. इन्द्रस्य पुरीव। ५. आगताम्।

५९) १. धरणेन्द्रः।

६०) १. क उत्पद्यमान । २. क जलचरमकरादि । ३. क खातिका । ४. क उज्जयिन्याम् ।

६१) १. आकाशलग्ना । २. क प्रासादो देवभूभुजाम् ।

६०) इ अलब्धमध्या।

रामा विदग्धा<sup>भ</sup> रमणीयरूपाः कटाक्षविक्षेपशरैस्तुदन्त्यैः । भ्रूचारुचापास्तरुणं <sup>३</sup> जनौघं <sup>४</sup> जयन्ति यस्यां <sup>५</sup> द्युनिवासियोषाः ॥६२

यदीयलक्ष्मोमवलोक्य यक्षा वज्ञान्त लज्जां हृदि दुनिवाराम् । महानिधानाधिपतित्वगर्वाः सा शक्यते वर्णयतुं कथं पूः ॥६३

अस्त्युत्तरस्यां दिशि चारु तस्या महाफलैः सैद्भिरिवागैपूगैः । उद्यानमुद्द्योतितसर्वदिक्कं प्रप्रीणिताशेषशरीरिवगैः ॥६४

सर्वर्तुभिर्दिशतिचत्रचेष्टैविरोधमुक्तैरवगाह्यमानम् । यदि । व्यविन्द्रयानन्दकरैरनेकैः सैरवैरिवाभात्सुमेनोभिरामैः ॥६५

उस नगरीमें स्थित चतुर व सुन्दर रूपको धारण करनेवाली स्त्रियाँ कटाक्षोंके फेंकने-रूप बाणोंसे संयुक्त भ्रुकुटियोंरूप मनोहर धनुषोंके द्वारा युवावस्थावाले जनसमृहको पीड़ित करती हुई देवांगनाओंको जीतती हैं॥६२॥

जिस नगरीकी लक्ष्मीको देखकर महती सम्पत्तिके स्वामी होनेका अभिमान करने-वाले कुवेर हृदयमें अनिवार्य लज्जाको प्राप्त होते हैं उस नगरीका वर्णन भला कैसे किया जा सकता है ? अर्थान् नहीं किया जा सकता है—वह अवर्णनीय है ॥६३॥

उस उज्जयिनी नगरीकी उत्तर दिशामें एक सुन्दर उद्यान शोभायमान है। वह उद्यान सत्पुरुषोंके समान महान् फलोंको देनेवाले वृक्षसमूहोंके द्वारा सब दिशाओंको प्रकाशित करता था—जिस प्रकार सत्पुरुष दूसरोंके लिए महान् फल (स्वर्गादि) को दिया करते हैं उसी प्रकार उस उद्यानके वृक्षसमूह भी प्राणियोंके लिए अनेक प्रकारके फलों (आम, नीबू एवं नारंगी आदि) को देते थे तथा जैसे सब प्राणिसमूह सत्पुरुषोंके आश्रयसे सन्तुष्ट होते हैं उसी प्रकार वे उन वृक्षसमूहोंके आश्रयसे भी सन्तुष्ट होते थे। इसके अतिरिक्त वह उद्यान परस्परके विरोधसे रहित होकर प्राप्त हुई व अनेक प्रकारकी चेष्टाओंको दिखलानेवाली सब ऋतुओंके द्वारा सेवित होता हुआ जिस प्रकार इन्द्रियोंको आह्लादित करनेवाले अनेक प्राणियों (भील, सिंह-ज्याद्र एवं तोता आदि) से सुशोभित होता था उसी प्रकार वह सुन्दर सुमनों (फूलों तथा पवित्र मनवाले सुनियों आदि) से भी सुशोभित होता था।।६४-६५।।

६२) १. निपुणाः; क प्रवीणाः । २. पीडयन्त्यः; क पीडयन्तः । ३. क युवानम् । ४. क जनसमूहम् । ५. क नगर्या । ६. स्वर्ग । ७. क देवाङ्गनाः ।

६३) १. क कुबेरादयः । २. क उज्जियनी ।

६४) १. क मनोहरनगर्याः । २. सत्पुरुषैरिव । ३. वृक्षसमूहैः ।

६५) १. वनम् । २. वनचरैः स्वापदैः पक्षाभेः । ३. पुष्पं, पक्षे मनः ।

६२) अ °चारुचापैस्तरुणं ; °िनवासयोषाः । ६४) व सिद्धिरिवार्गे ; इ रिवाशुपूर्गः ; इ सर्वदिक्षुं ।

६५) इ विरोधिमुख्यैरव<sup>°</sup>।

नरामरव्योमचरैरुपासितं महामुनि केवलबोधलोचनम् । प्रेंक्ढघातिद्रुमदाहपावकं भवाम्बुराशि तरितुं तरण्डकम् ॥६६ महोच्छ्रयं । स्फाटिकमत्रे विष्टरं निजं यशः पुञ्जमिवैक्षताश्चितम् । उपास्यमानं मुनिभिविभास्वरैमरीचिँजालैरिव शीतरोचिषम् ॥६७ घनं । कलापीव रजोपहारिणं चिरप्रवासीवे सहोदरं प्रियम् । मुदं प्रपेदे भुवनेन्द्रवन्दितं मुनीन्द्रमालोश्य खगेन्द्रवन्दनः ॥६८ । ततो ऽवतीयेष विहायसेः कृती विसारिरत्नद्युतिमौलिभूषितः । विवेश नाकीव वनं महामना मुनिक्रमाम्भोजविलोकनोत्सुकः ॥६९

- ६६) १. अत्र कथान्तरम्-मुकोशलदेशे अयोध्यायां राजा वसुपूज्यः । तन्मण्डलिक-जयंधरः । तस्य भार्या सुन्दर्योः (?) पुत्री सुमितः वासुपूज्याय दत्ता । जयंधरस्य भागिनेयः पिङ्गलाख्यो रूपदिदः । मह्यं स्थिता कन्यानेन परिणीता । सांप्रतं मयास्य किचित् कर्तुं न शक्यते । भवान्तरे ऽस्य विनाशहेनुर्भवामीति तापसो भूत्वा मृतो राक्षसकुले धूमकेतुर्नाम देवो जातः इति । अयोध्यायां वासुपूज्यवसुमत्योर्ब्रह्मदत्ताख्यः पुत्रो जातः । राजा एकदा मेघविलयं दृष्ट्वा निर्विण्णः । तस्मै राज्यं दत्त्वा निष्कान्तः । सो ऽयं सकलागमधरो भूत्वा द्वादशवर्षेरेकविहारी जातः । स एकदा उज्जियनीबाह्योद्याने ध्यानेन स्थितः । विमानारूढो [ ढ ] धूमकेतुना दृष्टः । वैरं स्मृत्वा तेन मुनेर्दुर्धरोपसर्गः कृतः । समुत्पन्ने केवले देवागमो जातः । धनदेवेन [ देन ] समवसृतिश्व कृताः [ ता ] ततः । २. दीर्घ । ३. क जहाजं ।
- ६७) १. अत्युच्चम् । २. वने । ३. क सिंहासनम् । ४. दृष्ट । ५. मुनीश्वरम् । ६. क देदीप्यमानैः । ७. क किरणसमूहैः । ८. चन्द्रम् ।
- ६८) १. मेघम् । २. क दीर्घकालगतः । ३. क मनोवेगः ।
- ६९) १. मुनिदर्शनानन्तरम् । २. आकाशात्; क आकाशमार्गतः ।

उस उद्यानमें मनोवेगने एक ऐसे महामुनिको देखा जो मनुष्य, देव एवं विद्याधरोंके द्वारा आराधित; केवलज्ञानरूप नेत्रके धारक; उत्यन्न होकर विस्तारको प्राप्त हुए चार घातिया कर्मोक्ष्प वृक्षोंके जलानेमें अग्निकी समानताको धारण करनेवाले तथा संसाररूप समुद्रको पार करनेके लिए नौका जैसे थे। वे मुनिराज अपने यशसमूहके समान एक अतिशय उँचे स्फिटिक मणिमय आसनके आश्रित होकर मुनियों द्वारा संवित होते हुए ऐसे शोभायमान होते थे जैसे कि मानो अतिशय प्रकाशमान किरणसमूहोंसे सेवित चन्द्र ही हो॥६६-६७॥

तीनों छोकोंके स्वामियों ( इन्द्र, धरणेन्द्र और चक्रवर्ती ) से वन्दित उन मुनिराजको देखकर जितशत्रु विद्याधर नरेशके पुत्र ( मनोवेग ) को ऐसा अपूर्व आनन्द प्राप्त हुआ जैसा कि रज ( धूछि, मुनीन्द्रके पक्षमें ज्ञानावरणादि ) को नष्ट करनेवाछे मेघको देखकर मयूरको तथा प्रिय भाईको देखकर चिरकाछसे प्रवास करनेवाछे पथिकको प्राप्त होता है ॥६८॥

तत्परचात् फैलनेवाली रत्नोंकी कान्तिसे संयुक्त मुकुटको धारण करनेवाला वह महामनस्वी पुण्यशाली मनोवेग मुनिराजके चरण-कमलोंके दर्शनकी अभिलाषासे आकाशसे नीचे उतरकर देवके समान उस उद्यानके भीतर प्रविष्ट हुआ ॥६९॥ अमितंगतिविकल्पैर्मूर्धविन्यस्तहस्तै-मंनुजदिविजवर्गैः सेव्यमानं जिनेन्द्रम् । यतिनिवहसमेतं स प्रणम्योरुसत्त्वो मुनिसदिस निविष्टुरेतत्र संतुष्टचित्तः ॥७०

इति धर्मपरीक्षायाम् अमितगतिकृतायां प्रथमः परिच्छेदः ॥१॥

७०) १. अगणितमनुषा [ ष्य ] देवै: । २. उपविष्ट: ।

वहाँ जाकर उसने अपरिमित भेदोंसे सहित तथा नमस्कारमें तत्पर होकर शिरपर दोनों हाथोंको रखनेवाले ऐसे मनुष्यों एवं देवोंके समूहों द्वारा आराधनीय और मुनिसमूहसे विष्ठत उन मुनीन्द्रको प्रणाम किया और तत्पश्चान् मनमें अतिशय हर्षको प्राप्त होता हुआ वह महासत्त्वशाली मनोवेग वहाँ मुनिसभा (गन्धकुटी) में बैठ गया ॥७०॥

इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मएरीक्षामें प्रथम परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१॥

७०) ब क ड इ प्रणम्य प्रणम्य।

## [ २ ]

सभायामथ तत्रैको भव्यः पप्रच्छ भक्तितः।
नत्वा जिनर्मातं साधु मविधज्ञानलोचनम्।।१
भगवन्नत्र संसारे सरतां सारविजते।
कियत्सुखं कियद् दुःखं कथ्यतां मे प्रसादतः।।२
ततो ऽवादोद्यतिर्भद्रं श्रूयतां कथ्यामि ते।
विभागो दुःशकः कर्तुं संसारे सुखदुःखयोः।।३
मया निदर्शनं दत्त्वा किचित्ततिप कथ्यते।
न हि बोधियतुं शक्यास्तद्विनां मन्दमेधसः।।४
अनन्तसत्त्वकीर्णायां संसृत्यामिव मार्गगः।
दीर्घायां कश्चनीटव्यां प्रविष्टो दैवयोगतः।।५

उस सभामें किसी एक भव्यने जिनमति नामके अवधिज्ञानी साधुको भक्तिपूर्वक नमस्कार करके उनसे पूछा कि हे भगवन्! इस असार संसारमें परिश्रमण करनेवाले प्राणियोंको सुख कितना और दुःख कितना प्राप्त होता है, यह कृपा करके मुझे कहिए॥१-२॥

इसपर वे मुनि बोले कि हे भद्र ! सुनो, मैं उसको तुम्हें बतलाता हूँ। यद्यपि संसारमें सुख और दुःखका विभाग करना अशक्य है, तो भी मैं दृष्टान्त देकर उसके सम्बन्धमें कुछ कहता हूँ। कारण यह है कि विना दृष्टान्तके मन्दबुद्धि जनोंको समझाना शक्य नहीं है ॥३-४॥

जैसे—दुर्भाग्यसे कोई एक पथिक अनन्त जीवोंसे परिपूर्ण संसारके समान अनेक जीव-जन्तुओंसे ब्याप्त किसी लम्बे वनके भीतर प्रविष्ट हुआ ॥५॥

१) १. क मुनिम्।

२) १. भ्रमतां जीवानाम् ।

३) १. हे मनोवेग । २. असाध्यः अशक्यः; क दुःशक्यः ।

४) १. दृष्टान्तमाह । २. क तेन दृष्टान्तेन विना । ३. क मूर्खस्य ।

५) १. ना पुमान्।

१) इ पप्रच्छ सादरम्; ड जिनपति । ४) ड इ न विबोध ; ब शवयात्तद्विना ।

अध्वीकृतकरं रौद्रं कृतान्तिमव कुञ्जरम् । कृद्धं संमुखमायान्तं तत्रीदर्शद् गुरुस्यदम् ॥६ त्रस्तो ऽतो ऽग्रीकृतस्तेन पिथको भिल्लवर्त्मना । अदृष्टपूर्वके कूपे धावमानः पपात सः ॥७ शरस्तम्बं पतंस्तत्र त्रस्तधोः स व्यवस्थितः । भव्यो धर्ममिवालम्ब्य दुर्गमे नरकालये ॥८ अधस्तात्सम्धुरात्त्रस्तो यावदेष विलोकते । यमदण्डमिवाद्राक्षोत्तावत्तत्रं महाशयुम् ॥९ आखुभ्या शुक्लकृष्णाभ्यां पश्यति स्म स सर्वतः । खन्यमानं शरस्तम्बं पक्षाभ्यामिव जीवितम् ॥१० उरगांश्चतुरस्तत्र दिक्चतुष्टयवितनः । ददर्शाग्च्छतो दीर्घान् कषायानिव भोषणान् ॥११

वहाँ उसने सूँढ़को ऊपर उठाकर भयानक यमराजके समान अतिशय वेगसे सामने आते हुए कुद्ध हाथीको देखा ॥६॥

उस हाथीने उसे भीछोंके मार्गसे अपने आगे कर छिया। तब उससे भयभीत होकर वह पथिक भागता हुआ जिसको पहिछे कभी नहीं देखा था ऐसे कुएँके भीतर गिर पड़ा॥७॥

भयभीत होकर उसमें गिरता हुआ वह तृणपुंजका (अथवा खशके गुच्छे या वृक्षकी जड़ोंका) आलम्बन छेकर इस प्रकारसे वहाँ स्थित हो गया जिस प्रकार कोई भव्य जीव दुर्गम नरकरूप घरमें पहुँचकर धर्मका आलम्बन छेता हुआ वहाँ स्थित होता है।।८।।

हाथीसे भयभीत होकर जब तक यह नीचे देखता है तब तक उसे वहाँ यमके दण्डेके समान एक महान् अजगर दिखाई दिया ॥९॥

तथा उसने यह भी देखा कि उस तृणपुंजको—जिसके कि आश्रयसे वह छटका हुआ था—हवेत और काले रंगके दो चूहे सब ओरसे इस प्रकार खोद रहे हैं जिस प्रकार कि शुक्छ और कृष्ण ये दो पक्ष जीवित (आयु) को खोदते हैं—उसे क्षीण करते हैं ॥१०॥

इसके अतिरिक्त उसने वहाँ चार कषायोंके समान चारों दिशाओंमें आते हुए अतिशय भयानक चार छम्बे सर्पोंको देखा ॥११॥

६) १. क वने । २. महावेगम्; क गुरुतरशरीरं ।

७) १. भयभीतः।

९) १. क हस्तिनः । २. क कूपे । ३. अजगरम् ।

१०) १. क मूषकाभ्याम्।

६) अ ड इ °मायातं; अ इ तत्रापश्यद्; ब क उ इ गुष्टस्पदम्। ७) इ वर्त्मनि अ क इ अदृश्यपूर्वके।

८) अ क इ सरस्तंबं; इ त्रसधीः । ९) इ सिंधुरत्रस्तो । १०) इ सरस्तम्बं।

रष्टेन गजराजेन वृक्षः कूपतटस्थितः ।
किम्पतो रभसाभ्येत्यासंयतेनेव संयमः ॥१२
चिताः सर्वतस्तत्रे चिलते मधुमक्षिकाः ।
विविधा मधुजालस्था वेदना इव दुःखदाः ॥१३
मिक्षकाभिरसौ ताभिर्ममिविद्भिः समन्ततः ।
उद्यवे विलोकयामास दश्यमानो बृहद्व्यथः ॥१४
अध्वीकृतमुलस्यास्य वीक्षमाणस्य पादपम् ।
दोनस्यौष्ठतटे सूक्षमः पिततो मधुनः कणः ॥१५
श्वश्रवाधाधिकां बाधामवगण्य स दुर्मनाः ।
स्वादमानो महासौल्यं मन्यते मधुविष्ठुषम् ॥१६
अविचिन्त्यैवै ताः पीडास्तत्स्वीकृतमुखो ऽधमः ।
तदेवास्वादनासक्तः सो ऽभिलालष्यते पतनु ॥१७

उधर क्रुद्ध उस हाथीने आकर कुएँके किनारेपर स्थित वृक्षको इस प्रकार वेगसे झकझोर दिया जिस प्रकार कि असंयमी जीव आराधनीय संयमको झकझोर देता है।।१२।।

उस वृक्षके कम्पित होनेसे उसके ऊपर छत्तोंमें स्थित अनेक प्रकारकी मधुमिक्खयाँ दुःखद वेदनाओंके समान ही मानो सब ओरसे विचिह्नि हो उठीं ॥१३॥

मर्मको वेधनेवाळी उन मधुमिक्खियोंके द्वारा सब ओरसे काटनेपर वह पथिक महान् दुःखका अनुभव करता हुआ ऊपर देखने लगा ॥१४॥

उस वृक्षकी ओर देखते हुए उसने जैसे ही अपने मुँहको ऊपर किया वैसे ही उस वेचारे पथिकके ओठोंके किनारे एक छोटी-सी शहदकी बूँद आ पड़ी ॥१५॥

उस समय यद्यपि उसको नरककी वेदनासे भी अधिक वेदना हो रही थी, तो भी उसने उस वेदनाको कुछ भी न मानकर उस शहदकी बूँदके स्वादमें ही अतिशय सुख माना ॥१६॥

तव वह मूर्ख उन सब पीड़ाओंका कुछ भी विचार न करके अपने मुखमें वह शहद लेता हुआ उसी शहदकी बूँदके स्वादमें मग्न हो गया और उसीके बार-बार गिरनेकी अभिलाषा करने लगा॥१७॥

१२) १. शीघ्रम्।

१३) १. वृक्षे ।

१६) १. बिन्दुकम्; क कणं।

१७) १. [अ] विचार्य, विसार्य । २. क मधुकणः पुनर्वाञ्छन् ।

१२) अ व रभसा सेब्यः संय<sup>°</sup>; क <sup>°</sup>भ्येत्यासंयमेनेव। १३) अ इ दुःसहाः। १४) इ मर्मविद्भिः; इ बृहद्व्यथाम्। १६) अ व इ<sup>°</sup>मवमन्य। १७) अ व इ अविचिन्त्य स ताः पीडाः स्तब्धीकृतमुखो; अ <sup>°</sup>भिलाषेष्यते; अ ड पतन्।

प्रस्तावे ऽत्रास्य पान्थस्य यादृशे स्तः मुखासुले । जीवस्य तादृशे ज्ञेये संसारे व्यसनाकरे ॥१८ भिल्लवर्तमं मतं पापं शरीरी पथिको जनः । हस्ती मृत्युः शरस्तम्बो जीवितं कूपको भवः ॥१९ नरको ऽजगरः पक्षौ मूषिकावसितेतरौ । कषायाः पन्नगाः प्रोक्ता व्याघयो मधुमक्षिकाः ॥२० मधुसूक्ष्मकणास्वादो भोगसौख्यमुदाहृतम् । विभागमिति जानीहि संसारे सुखदुःखयोः ॥२१ भवे बंभ्रम्यमाणानामन्तरं सुखदुःखयोः । जायते तत्त्वतो नूनं मेरुसर्षपयोरिव ॥२२ दुःखं मेरूपमं सौख्यं संसारे सर्षपोपमम् । यतस्ततः सदा कार्यः संसारत्यजनोद्यमः ॥२३

बस, अब जैसे इस पथिकके प्रकरणमें उसे सुख और दुःख दोनों हैं वैसे ही सुख-दुःख इस आपत्तियोंके खानस्वरूप संसारमें प्राणीके भी समझने चाहिए॥१८॥

उपर्युक्त उदाहरणमें जिस भीलोंके मार्गका निर्देश किया गया है उसके समान प्रकृतमें पाप, पथिक जनके समान प्राणी, हाथीके समान मृत्यु, शरस्तम्व (तृणपुंज ) के समान आयु, कुएँके समान संसार, अजगरके समान नरक, चृहोंके समान कृष्ण और शुक्ल पक्ष, चार सपोंके समान चार कषाएँ, मधुमिक्खयोंके समान व्याधियाँ तथा शहदके छोटे बिन्दुके स्वाद के समान भोगजनित सुख माना गया है। इस प्रकार हे भव्य, उस पथिकके सुख-दुखके समान संसारमें परिभ्रमण करनेवाले प्राणियोंके सुख-दुःखके विभागको समझना चाहिए।।१९-२१।।

इस संसारमें बार बार परिश्रमण करनेवाले प्राणियोंके सुख और दुखके मध्यमें वस्तुतः इतना भारी अन्तर है जितना कि अन्तर मेरु पर्वत और सरसोंके बीचमें है—संसारी प्राणियोंका सुख तो सरसोंके समान तुच्छ और दुःख तो मेरु पर्वतके समान महान् है।।२२॥

जब कि संसारमें दुख तो मेर पर्वतके बराबर बहुत और सुख सरसोंके दानेके बराबर बहुत ही थोड़ा (नगण्य) है तब विवेकी जनको निरन्तर उस संसारके छोड़नेका उद्यम करना चाहिए॥२३॥

१८) १. भवतः । २. क दुःख ।

२०) १. क शुक्लकृष्णौ।

२१) १. क कथितं।

२२) १. संसारे। २. क निश्चयात्।

१८) ब प्रस्तावे त्रस्त, कड प्रस्तावे तत्र, इ प्रस्तावे त्वस्य। १९) कड जनैः; ब कूपकः पुनः।

२१) अ °कणाः स्वादो; ब संसारसुख । २३) अ त्यजनोपमः ।

ये ऽणुमात्रसुखस्यार्थे कुर्वते भोगसेवनम् ।
ते शङ्को शीतनाशाय भजन्ते कुलिशानलम् ॥२४
मृग्यमाणं हिमं जातु विह्नमध्ये विलोक्यते ।
संसारे न पुनः सौख्यं कथंचन कदाचन ॥२५
दुःखं वैषयिकं मूढा भाषन्ते सुखसंज्ञया ।
विध्यातो दीपकः किं न नित्तो भण्यते जनैः ॥२६
दुःखदं सुखदं जीवा मन्यन्ते विषयाकुलाः ।
कनकाकुलिताः किं न सर्वं पश्यन्ति काञ्चनम् ॥२७
संपन्नं धर्मतः सौख्यं निषेग्यं धर्मरक्षया ॥२८

जो मूर्ख परमाणु प्रमाण सुखके लिए विषयभोगोंका सेवन करते हैं वे मानो शैत्यको नष्ट करनेके लिए वज्राग्निका उपयोग करते हैं, ऐसी मुक्ते शंका होती है। अभिप्राय यह है कि जैसे वज्राग्निसे कभी शीतका दुःख दूर नहीं किया जा सकता है वैसे ही इन्द्रियविषयोंके सेवनसे कभी दुःखको दूर करके सुख नहीं प्राप्त किया जा सकता है ॥२४॥

यदि खोजा जाय तो कदाचित् अग्निके भीतर शीतलता मिल सकती है, परन्तु संसार-के भीतर सुख कभी और किसी प्रकारसे भी उपलब्ध नहीं हो सकता है ॥२५॥

मूर्ख जन विषयोंके निमित्तसे उत्पन्न हुए दुःखको 'सुख' इस नामसे कहते हैं। सो ठीक भी है—कारण कि क्या लोग बुझे हुए दीपक को 'बढ़ गया' ऐसा नहीं कहते हैं? कहते हीं। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार ज्यवहारी जन बुमे हुए दीपको 'बुझ गया' न कहकर 'बढ़ गया' ऐसा ज्यवहार करते हैं उसी प्रकार अज्ञानी जन विषयसेवनसे उत्पन्न होनेवाले दुःखमें सुखकी कल्पना किया करते हैं।।२६।।

विषयोंसे व्याकुल हुए प्राणी दुखदायीको सुख देनेवाला मानते हैं। ठीक भी है— धत्रेके फलको खाकर व्याकुल हुए प्राणी क्या सब वस्तुओंको सुवर्ण जैसा पीला नहीं देखते? अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार धत्रे फलके भक्षणसे मनुष्यको सब कुल पीला ही पीला दिखाई देता है उसी प्रकार विषयसेवनमें रत हुए प्राणीको भ्रान्तिवश दुख ही सुखस्वरूप प्रतीत होता है।।२७।।

प्राणियोंको जो सुख प्राप्त हुआ है वह धर्मके निमित्तसे ही प्राप्त हुआ है। अतएव उन्हें उस धर्मकी रक्षा करते हुए ही प्राप्त सुखका सेवन करना चाहिए। जैसे—बुद्धिमान् मनुष्य वृक्षसे उत्पन्न हुए फलको उस वृक्षकी रक्षा करते हुए ही खाया करते हैं।।२८।।

२४) १. क सेवन्ते । २. क वज्रानलम् ।

२५) १. क अवलोक्यमानं — विचार्यमाणम् ।

२७) १. धत्त्राकुलाः ।

२४) अ व इ भजन्ति । २६) अ निदितो । २७) अ इ दुःखं च, व विषयं for दुःखदं।

पश्यन्तः पापतो दुःखं पापं मुञ्चन्ति सज्जनाः । जानन्तो बह्नितो दाहं बह्नौ हि प्रविशन्ति के ॥२९ सुन्दराः सुभगाः सौम्याः कुलीनाः शीलशालिनः । भवन्ति धर्मतो दक्षाः शशाङ्कयशसः स्थिराः ॥३० विरूपा दुर्भगा द्वेष्या दुःकुलाः शोलनाशिनः । जायन्ते पापतो मूढा दुर्यशोभागिनेश्वलाः ॥३१ व्रजन्ति सिन्धुरारूढो धर्मतो जनपूजिताः । धावन्ति पुरतस्तेषां पापतो जननिन्दिताः ॥३२ लभन्ते वल्लभा रामा लावण्योत्यत्तिमेदिनीः । धर्मतः पापतो दोना जम्पानस्था वहन्ति ताः ॥३३ धर्मतो ददते केचिद् द्वव्यं कल्पद्वमा इव । याचन्ते पापतो नित्यं प्रसारितकराः परे ॥३४

सज्जन मनुष्य पापसे उत्पन्न हुए दुखको देखकर उस पापका परित्याग करते हैं। ठीक है—अग्निसे उत्पन्न होनेवाले संतापको जानते हुए भी कौन-से ऐसे मूर्ख प्राणी हैं जो उसी अग्निके भीतर प्रवेश करते हों? कोई भी समझदार उसके भीतर प्रवेश नहीं करता है।। २९॥

जो भी प्राणी सुन्दर, सुभग, सौम्य, कुलीन, शीलवान्, चतुर, चन्द्रके समान धवल यशवाले और स्थिर देखे जाते हैं वे सब धर्मके प्रभावसे ही वैसे होते हैं ॥३०॥

इसके विपरीत जो भी प्राणी कुरूप, दुर्भग, घृणा करने योग्य, नीच, दुर्व्यसनी, मूर्ख, बदनाम और अस्थिर देखे जाते हैं वे सब पापके कारण ही वैसे होते हैं ॥३१॥

धर्मके प्रभावसे मनुष्य अन्य जनोंसे पूजित होते हुए हाथीपर सवार होकर जाया करते हैं और पापके प्रभावसे दूसरे मनुष्य जननिन्दाके पात्र बनकर उनके (गजारूढ़ मनुष्योंके) ही, आगे-आगे दौड़ते हैं ॥३२॥

प्राणी धर्मके प्रभावसे सौन्दर्यकी उत्पत्तिकी भूमिस्वरूप प्रिय स्त्रियोंको प्राप्त किया करते हैं और पापके प्रभावसे वेचारे वे हीन प्राणी शिविकामें बैठी हुई उन्हीं स्त्रियोंको ढोया करते हैं ॥३३॥

कितने ही मनुष्य धर्मके प्रभावसे कल्पवृक्षोंके समान दूसरोंके छिए द्रव्य दिया करते हैं तथा इसके विपरीत दूसरे मनुष्य पापके प्रभावसे अपने हाथोंको फैलाकर याचना किया करते हैं—भीख माँगा करते हैं।।३४।।

३१) १. दुष्टो [ष्टं] यशो भजन्तीति दुर्यशोभागिनो ऽशुभा वा।

३२) १. गजचिंटताः; क गजारूढाः।

३३) १. क शिबिकारूढाः । २. क ललनाः ।

३१) अ भागिनश्चिरं, क नश्चरां, इ नः खलाः । ३२) व पापिनो जन । ३३) अ लभंति; अ दीनास्ते हुवंति युगस्थिताः, व दीना युग्यारूढा वह , इ जयानस्था । ३४) इ ददतः ।

धार्मिकाः कान्तयाहिलष्टाः शेरते मणिमन्दिरे ।
पापिनो रक्षणं तेषां कुर्वते शस्त्रपाणयः ॥३५
भुञ्जते मिष्टमाहारं सौवणीमत्रेसंस्थितम् ।
धार्मिकाः पापिनस्तेषामुन्छिष्टं मण्डला इव ॥३६
धार्मिका वसते वस्त्रं महार्घं कोमलं धनम् ।
लभन्ते न शतन्छिद्रं कौपीनमपि पापिनः ॥३७
गीयन्ते पुण्यतो धन्या लोकविख्यातकीतंयः ।
गायन्ति पुरतस्तेषां पापतिहचत्रचाटवः ॥३८
चिक्रणस्तीर्थंकर्तारः केशवाः प्रतिकेशवाः ।
सर्वे धर्मेण जायन्ते कीर्तिव्याप्तजगत्त्रयाः ॥३९
वामनाः पामनाः खञ्जा रोमशाः किङ्कराः शठाः ।
जायन्ते पापतो नोचाः सर्वलोकविनिन्दिताः ॥४०

पुण्यशाली मनुष्य स्त्रीके द्वारा आलिंगित होकर मणिमय भवनके भीतर सोते हैं और पापके प्रभावसे दूसरे मनुष्य हाथमें शस्त्रको प्रहण करके उक्त पुण्यशाली पुरुष-स्त्रियोंकी रक्षा किया करते हैं ॥३५॥

पुण्यपुरुष सुवर्णमय पात्रमें स्थित मधुर आहारको प्रहण किया करते हैं और पापी जन कुत्तोंके समान उनकी जूठनको खाया करते हैं ॥३६॥

धर्मात्मा जन प्रशस्त, बहुमूल्य, कोमल और सघन वस्नको प्राप्त करते हैं, परन्तु पापी जन सौ छेदोंवाली लँगोटीको भी नहीं प्राप्त कर पाते हैं।।३७॥

पुण्यके उदयसे जिनकी कीर्ति लोकमें फैली हुई है ऐसे प्रशंसनीय पुरुषोंका यशोगान किया जाता है और पापके उदयसे इनकी अनेक प्रकारसे खुशामद करनेवाले दूसरे जन उनके आगे उन्हींकी कीर्तिको गाया करते हैं ॥३८॥

तीनों लोकोंको अपनी कीर्तिसे व्याप्त करनेवाले चक्रवर्ती, तीर्थंकर, नारायण और प्रतिनारायण ये सब धर्मके प्रभावसे ही उत्पन्न होते हैं ॥३९॥

इसके विपरीत सब लोगोंके द्वारा अतिशय निन्दित बौने, खुजलीयुक्त शरीरवाले, कुबड़े, अधिक रोमोंवाले, दास, मूर्ख और नीच जन पापके उदयसे उत्तन्न हुआ करते हैं॥ ४०॥

३६) १. भाजनम्।

३७) १. अमृत्यम्; प्रमोत्यकम् ।

४०) १. कण्डूसंयुक्ताः ।

३५) अपापतो; अब कुर्वते । ३६) व मृष्टमाहारं; इ सौवर्णपात्रसं व क ड इ भुत्सृष्टं । ३७) अधार्मिका वसनं शस्तं, क इ वासते । ३८) क गायन्ते पुरते ।

धर्मः कामार्थमोक्षाणां काङ्क्षितानां वितारकः । अधर्मो नाशकस्तेषां सर्वानर्थमहाखिनः ।।४१ प्रशस्तं धर्मतः सर्वमप्रशस्तमधर्मतः । विख्यातिमित सर्वत्र बालिशेरिप बुध्यते ।।४२ प्रत्यक्षमिति विज्ञाय धर्माधर्मफलं बुधाः । अधर्मं सर्वथा मुक्त्वा धर्मं कुर्वन्ति सर्वदा ।।४३ नोचा एकभवस्यार्थे किचित्तत्कर्मे कुर्वते । लभन्ते भवलक्षेषु यतो दुःखमनेकशः ।।४४ दुःसहामुखसंविधिविषयासेवमोहिताः । कृपणाः कुर्वते पापमद्यक्षीने ऽपि जीविते ।।४५ न किचिद् विद्यते वस्तु संसारे क्षणभङ्गरे । शर्मदं सहगं पूतमात्मनीनेमनक्वरम् ।।४६

धर्म तो अभीष्ट काम, अर्थ और मोक्ष इनका देनेवाला तथा सब अनर्थोंकी खानस्वरूप अधर्म उन्हीं कामादिकोंको नष्ट करनेदाला है ॥४१॥

लोकमें जितने भी प्रशंसनीय पदार्थ हैं वे सब धर्मके प्रभावसे तथा जितने भी निन्द्-नीय पदार्थ हैं वे सब पापके प्रभावसे होते हैं, यह सर्वत्र विख्यात है और इसे मूर्व भी जानते हैं ॥४२॥

इस प्रकार धर्म और अधर्मके फलको प्रत्यक्षमें जान करके विवेकी जीव सब प्रकारसे अधर्मका परित्याग करते हुए निरन्तर धर्म किया करते हैं ॥४३॥

नीच पुरुष एक भवमें ही किंचित् सुखकी अभिलाषासे वह कार्य कर बैठते हैं कि जिससे उन्हें लाखों भवोंमें अनेक प्रकारके दुःखोंको भोगना पड़ता है ॥४४॥

क्षुद्र जन दुःसह दुखको बढ़ानेवाली विषयरूप मदिराके सेवनमें मुग्ध होकर जीवनके आज-कल रहनेवाला (नइवर) होनेपर भी पाप कर्मको किया करते हैं ।।४५।।

क्षणनश्वर संसारमें ऐसी कोई भी वस्तु नहीं है जो कि सुखप्रद, जीवके साथ जाने-वाली, पवित्र, आत्माके लिए हितकारक और स्थायी हो ॥४६॥

४१) १. क दाता।

४२) १. क मुर्खै:।

४४) १. विषयोद्भवसुखस्यार्थे । २. क पापकर्म । ३. क यस्मात्पापकर्मणः सकाशात् ।

४५) १. मद्यः क पञ्चेन्द्रियविषयोद्भवमोहिताः । २. अद्यश्वसंबंधीनादीचिते [?]

४६) १. क सहजोत्पन्नम् । २. क आत्महितम् । ३. क निरन्तरं ।

४२) इ शैरिप कथ्यते । ४५) ब दुःसहाः सुख; इ दुःसहातुःख, अ ड इ कुटिलाः कुर्वते । ४६) अ नीनम-विनश्वरं ।

तारुण्यं जरसा ग्रस्तं जीवितं समर्वातनां ।
संपदो विपदा पुंसां तृष्णैका निरुपद्रवा ।।४७
आरोहतु धराधीशं धात्रीं भ्राम्यतु सर्वतः ।
प्राणी विश्वतु पातालं तथापि ग्रसते उन्तकः ।।४८
सज्जनाः पितरो भार्याः स्वसारो भातरो उङ्गजाः ।
नागच्छन्तं क्षमा रोद्धं समर्वातमतङ्गजम् ।।४९
हस्त्यश्वरथपादाति बलं पुष्टं चतुविधम् ।
भक्ष्यमाणं न शक्नोति रक्षितुं मृत्युरक्षसा ।।५०
दानपूजामिताहारमन्त्रतन्त्ररसायनैः ।
पायते न निराकर्तुं कोपनो यमपन्नगः ।।५१
स्तनंधयो युवा वृद्धो दरिद्रः सधनो ऽधनः ।
बालिशः कोविदः शुरः कातरः प्रभुरप्रभुः ।।५२

मनुष्योंकी युवावस्था (जवानी) बुढ़ापेसे, जीवित यम (मृत्यु) से और सम्पत्तियाँ विपत्तिसे व्याप्त हैं। हाँ, यदि कोई बाधासे रहित है तो वह उनकी एक तृष्णा ही है। अभिप्राय यह है कि युवावस्था, जीवन और सम्पत्ति ये सब यद्यपि समयानुसार अवश्य ही नष्ट होनेवाले हैं फिर भी अज्ञानी मनुष्य विषयतृष्णाको नहीं छोड़ते हैं—वह उनके साथ युवावस्थाके समान वृद्धावस्थामें भी निरन्तर बनी रहती है।।४७॥

प्राणी चाहे पर्वतके ऊपर चढ़ जावे, चाहे पृथिवीके ऊपर सब ओर घूमे, और चाहे पातालमें प्रविष्ट हो जावे; तो भी यमराज उसे अपना ग्रास बनाता ही है—बह मरता अवश्य है ॥४८॥

सत्पुरुष, पिता ( गुरुजन ), स्त्रियाँ, बहिनें, भाईजन और पुत्र; ये सब आते हुए उस यमराजरूप उन्मत्त हाथीके रोकनेमें समर्थ नहीं हैं—मृत्युसे बचानेवाला संसारमें कोई भी नहीं है ॥४९॥

हाथी, घोड़ा, रथ और पादचारी; यह परिपुष्ट चार प्रकारका सैन्य भी मृत्युरूप राक्षसके द्वारा खाये जानेवाले प्राणीकी रक्षा करनेमें समर्थ नहीं है ॥५०॥

दान, पूजा, परिमित भोजन, मन्त्र, तन्त्र और रसायन (रोगनाशक औषधि) इनके द्वारा भी उस क्रोधी यमरूप सर्पका निराकरण नहीं किया जा सकता है ॥५१॥

स्तनपान करनेवाला शिशु, युवा, बृद्ध, दरिद्र, धनवान् , निर्धन, मूर्ख, विद्वान् , शूर,

४७) १. क यमेन।

४८) १. क यम: ।

४९) १. भगिनी [नयः]।

५१) १. अवमोदर्य । २. न प्रवर्तते शक्यते; क सामर्थ्यते ।

५२) १. क बालकः । २. अज्ञानी मूर्खः ।

४७) ड तृष्णैव । ४८) अ प्रविशत्पातालम् । ४९) ह पितरौ । ५०) अ ब पादातबलं; अ मृत्युराक्षसात् ।

वदान्यः कृषणः पापी धार्मिकः सज्जनः खलः ।
न को ऽपि मुच्यते जीवो दहता मृत्युविद्विना ॥५३॥ युग्मम् ।
हन्यन्ते त्रिदशा येने बिलनः सपुरंदराः ।
न नरान्निध्नतस्तस्य मृत्योः खेदो ऽस्ति कश्चन ॥५४
दह्यन्ते पर्वता येन दृढपाषाणबन्धनाः ।
विमुच्यन्ते कथं तेन विद्विना तृणसंचयाः ॥५५
नोपायो विद्यते को ऽपि न भूतो न भविष्यति ।
निवार्यते यमो येन प्रवृत्तः प्राणिचवंणे ॥५६
सर्वज्ञभाषितं धर्म रत्नित्रितयलक्षणम् ।
विहाय नापरः शक्तो जरामरणमर्दने ॥५७
जीविते मरणे दुःखे मुखे विपदि संपदि ।
एकाको सर्वदा जीवो न सहायो ऽस्ति कश्चन ॥५८

कायर, स्वामी, सेवक, दाता, सूम, पापी, पुण्यात्मा, सज्जन, और दुर्जन; इनमेंसे कोई भी जीव उस जलानेवाली मृत्युसे नहीं छूट सकता है—समयानुसार ये सब ही मरणको प्राप्त होनेवाले हैं ॥५२-५३॥

जिस मृत्युके द्वारा इन्द्रके साथ अतिशय बलवान देव भी मारे जाते हैं उस मृत्युको मनुष्योंको मारनेमें कोई खेद नहीं होता है। ठीक ही है—जो अग्नि मजबूत पत्थरोंसे सम्बन्धित पर्वतोंको जला डालती है वह अग्नि तृणसमूहों (घास फूस) को भला कैसे छोड़ सकती है ? नहीं छोड़ती है।।५४-५५॥

वह कोई भी उपाय न वर्तमानमें है, न भूतकालमें हुआ है, और न भविष्यमें होने-वाला है; जिसके कि द्वारा जीवोंके चवानेमें प्रवृत्त हुए यमको रोका जा सके—उनको मरनेसे बचाया जा सकता हो ॥५६॥

सर्वज्ञके द्वारा उपिदृष्ट रत्नत्रयस्वरूप धर्मको छोड़कर और दूसरा कोई भी जरा एवं मृत्युके नष्ट करनेमें समर्थ नहीं है—यदि जन्म, जरा एवं मरणसे कोई बचा सकता है तो वह सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र स्वरूप रत्नत्रय ही बचा सकता है।।५७।

जीवित और मरण, सुख और दुख तथा सम्पत्ति और विपत्ति इनके भोगनेमें प्राणी निरन्तर अकेटा ही रहता है; उसकी सहायता करनेवाटा दूसरा कोई नहीं है ॥५८॥

५३) १. दातार; क दाता।

५४) १. क अग्निना । २. इन्द्रेण सहिताः । ३. निहतः । ४. यमस्य ।

५५) १. क अग्निना।

५३) **ब इ** om युग्मम् । ५६) अ प्राणचर्नणे, ब जनचर्नणे ।

भिन्नप्रकृतिका भिन्ना जन्तोर्ये ऽत्रैव बान्धवाः ।
ते ऽमुत्रे न कथं असित निजकमंवशीकृताः ॥५९ नात्मनः किंचनात्मीयं निरस्यात्मानमञ्जसा । अयं निजः परश्वायं कल्पना मोहकल्पिता ॥६० आत्मनः सह देहेन नैकत्वं यस्य विद्यते । बिह्मूंतैः कथं तस्य मित्रपुत्राङ्गनादिभिः ॥६१ कार्यमृद्दिश्ये निःशेषा भजन्त्यत्र जने जनाः । न वाचमिष यच्छन्ति स्वकीयां कार्यवीजताः ॥६२ न को ऽिष कुरुते स्नेहं विना स्वार्थेन निश्चितम् । क्षीरक्षये विमुद्धन्ति मातरं कि न तर्णकाः । ॥६३ दुःखदं मुखदं मत्वा स्थावरं गत्वरं जनाः । बतानात्मीर्यमात्मीयं कुर्वते पापसंग्रहम् ॥६४

भिन्न-भिन्न स्वभाववाले जो बन्धुजन इसी भवमें प्राणीसे भिन्न हैं वे अपने-अपने कर्मके आधीन होकर भला परभवमें कैसे भिन्न नहीं होंगे ? भिन्न होंगे ही ॥५९॥

वास्तवमें अपनी आत्माको छोड़कर और कुछ भी अपना निजी नहीं है। यह अपना है और यह दूसरा है, यह केवल मोहके द्वारा कोरी कल्पना की जाती है ॥६०॥

जिस आत्माकी शरीरके साथ भी एकता नहीं है, उसकी क्या मित्र, पुत्र और स्त्री आदि बाहरी पदार्थीके साथ कभी एकता हो सकती है ? नहीं हो सकती है ॥६१॥

समस्त जन अपने कार्यके उद्देश्यंसे ही यहाँ मनुष्यकी सेवा करते हैं। कार्यसे रहित होनेपर वे अपने वचनको भी नहीं देते हैं—बात भी नहीं करते हैं।।६२॥

स्वार्थके बिना निश्चयसे कोई भी स्नेह नहीं करता है। ठीक ही है—दूधके नष्ट हो जानेपर क्या नवजात बछड़े भी माँ को (गायको) नहीं छोड़ देते हैं ? छोड़ ही देते हैं ॥६३॥

यह खेदकी बात है कि प्राणी दुखदायक वस्तुको सुखदायक, अस्थिरको स्थिर और परको स्वकीय मानकर यों ही पापका संचय करते हैं ॥६४॥

५९) १. क भिन्नस्वभावाः । २. परलोके । ३. केन प्रकारेण ।

६०) १. विहाय । २. कल्पकल्पने ।

६१) १. आत्मनः; क नरस्य।

६२) १. क विचार्य।

६३) १ वत्सकाः।

६४) १. अनित्यम् । २. क अहितम् ।

५९) अ जन्तोरत्रैव, कड जन्तोर्ह्यत्रैव, इ जन्तोरत्रैव। ६०) ड किल्पताः। ६१) ब भिद्यते for विद्यते। ६२) कड स्वकीया वर्जिता।

पुत्रमित्रशरीराथं कुर्वते कत्मषं जनाः ।

ववश्रादिवेदनां घोरां सहन्ते पुनरेककाः ॥६५

न क्वापि वृश्यते सौख्यं मृग्यमाणं भवाणंवे ।

उद्देष्टिते ऽपि कि सारो रम्भास्तम्भे विलोक्यते ॥६६

न को ऽपि सह गन्तेति जानद्भिरपि सज्यते ।

यत्तदर्थं महारम्भे मूढत्वं किमतः परम् ॥६७

अक्षार्थमुखतो दुःखं येत्तपः क्लेशतः मुखम् ।

तदक्षार्थमुखं हित्वा तप्यते कोविदैस्तपः ॥६८

थे यच्छन्ति महादुःखं पोष्यमाणा निरन्तरम् ।

विषयेभ्यः परस्तेभ्यो न वैरी को ऽपि दुस्यजः ॥६९

प्राणी पुत्र, मित्र और शरीर आदिके छिए तो पापाचरण करते हैं, परन्तु उससे उत्पन्न होनेवाछी नरकादिकी वेदनाको भोगते वे अकेछे ही हैं ॥६५॥

खोजनेपर संसाररूप समुद्रके भीतर कहींपर भी सुख नहीं दिखता है। ठीक ही है— केलेके खम्भेको छीलनेपर भी क्या उसमें कभी सार देखा जाता है? नहीं देखा जाता है॥ ६६॥

कोई भी बाह्य पदार्थ अपने साथ जानेवाला नहीं है, यह जानते हुए भी प्राणी जो उन्हीं बाह्य पदार्थोंके निमित्तसे महान् आरम्भमें प्रवृत्त होते हैं; इससे दूसरी मूर्खता और कीन-सी होगी? अभिप्राय यह है कि जब कोई भी चेतन व अचेतन पदार्थ प्राणीके साथ नहीं जाता है तब उसके निमित्तसे ज्यर्थ ही पापकार्यमें प्रवृत्त नहीं होना चाहिए ॥६॥

चूँकि इन्द्रियविषयजनित सुखसे भविष्यमें दुःख तथा तपश्चरणजनित दुःखसे भविष्यमें अतिशय सुख प्राप्त होता है, इसीलिए विद्वज्जन उस इन्द्रियविषयजनित सुखको छोड़कर तपको किया करते हैं॥६८॥

निरन्तर पोषण करनेपर भी जो विषय महान दुख दिया करते हैं उनसे दूसरा और कोई भी दुःसह शत्रु नहीं हो सकता है। अभिष्राय यह है कि इन्द्रियविषय शत्रुसे भी अधिक दुखदायक हैं। कारण कि शत्रु तो ष्राणीको केवल उसी भवमें दुख दे सकता है, परन्तु वे विषय उसे अनेक भवोंमें भी दुख दिया करते हैं॥६९॥

६५) १ क पापम् । २. एकाकिनः ।

६६) १. क प्रविचार्यमाणम् । २. क छेदिते सित ।

६७) १ तेन सह गन्ता । २. क क्रियते ।

६८) १. कारणात् । २. त्यक्त्वा ।

६९) १. विषयाः । २. क ददन्ते । ३. स्यात् ।

६५) इ °वदनां घोरां । ६७) अ इ महारम्भो । ६८) इ अक्षार्थं....तदक्षार्थं । ६९) अ दुस्सहः ।

नायान्ति प्रािंयताः विवापि ये यान्त्यप्रेषिताः स्वयम् । आत्मीयास्ते कथं सन्ति धनबन्धुगृहादयः ॥७० संसारे यत्र विश्वासस्ततः संपद्यते भयम् । अविश्वासः सदा यत्र तत्र सौख्यमनुत्तरम् ॥७१ आत्मकार्य्रमपाकृत्ये देहकार्येषु ये रताः । परकर्मकराः सन्ति परे तेम्यो न निन्दिताः ॥७२ अनेकभवसौख्यानि पावनानि हरन्ति ये । तस्करेम्यो विशिष्यन्ते न कथं ते सुतादयः ॥७३ अनात्मनोनमालोच्य सर्वं सांसारिकं सुखम् । आत्मनीनः सदा कार्यो बुवैर्धमों जिनोदितः ॥७४

जो धन, बन्धु और घर आदि प्रार्थना करनेपर कहींपर आते नहीं हैं और भेजनेके बिना स्वयं ही चले जाते हैं वे धनादि भला अपने कैसे हो सकते हैं ? अभिप्राय यह है कि जो धन आदि बाह्य पदार्थ हैं उनका संयोग और वियोग अपनी इच्छानुसार कभी भी नहीं होता है—वे प्राणीके कर्मानुसार स्वयं ही आते और जाते रहते हैं। इसीलिए उनके संग्रहमें प्रवृत्त होकर पापकार्य करना योग्य नहीं है। 1901

संसारमें जिन बाह्य पड़ार्थों के विषयमें विश्वास है उनसे भय उत्पन्न होता है—वे वास्तवमें दुख ही देनेवाले हैं और जिन सम्यग्दर्शनादि या तपश्चरणादिमें प्राणीका कभी विश्वास नहीं रहता है उनसे अनुपम सुख प्राप्त होता है।।७१॥

जो प्राणी आत्मकार्यको छोड़कर शरीरके कार्योंमें संलग्न रहते हैं वे परके ही गुलाम रहते हैं, उनसे निकृष्ट और दूसरे नहीं हैं।।७२।।

जो पुत्र-मित्रादि अनेक भवोंके पिवत्र सुखोंका अपहरण किया करते हैं वे भला चोरों-से विशिष्ट कैसे न होंगे ? उन्हें लोकप्रसिद्ध चोरोंसे भी विशिष्ट चोर समझना चाहिये— कारण कि चोर तो धन आदिका अपहरण करके एक ही भवके सुखको नष्ट करते हैं, परन्तु ये विशिष्ट चोर अपने निमित्तसे प्राणीको पापाचरणमें प्रवृत्त करके उसके अनेक भवोंके सुखको नष्ट किया करते हैं। 1931।

जितना कुछ भी सांसारिक सुख है वह सब आत्माके छिए हितकारक नहीं है— उसे नरकादिके कष्टमें डालनेवाला है, ऐसा विचार करके विवेकी जनोंको निरन्तर जिनेन्द्रके द्वारा उपदिष्ट धर्मका आचरण करना चाहिए, क्योंकि आत्माके छिए हितकारक वही है।।७४॥

७०) १. क वाञ्छिताः । २. धनबन्धुगृहादयः । ३. क अप्रेरिताः ।

७२) १. क परित्यज्य।

७४) १. आत्मनो ऽहितम्।

७०) अयान्ति प्रे । ७१) ड इ विश्वासस्तत्र; ब स्वयं for भयम्; अ ब क ततः सौस्य । ७२) इ परं तेम्यो । ७४) क अनात्मनीयमालोक्य ।

धर्मो ऽस्ति क्षान्तितः कोपं मानं मार्ववतो ऽस्प्रतेः ।
मायामार्जवतो लोभं क्षिप्रं संतोषतः परः ॥७५
निर्मलं दधतेः शीलं धर्मो ऽस्ति जिनमचंतः ।
पात्रेभ्यो ददतो दानं सदा पर्वण्यनाश्नुषः ॥७६
देहिनो रक्षतो धर्मो वदतः सूनृतं वचः ।
स्तेयं वर्जयतो रामां राक्षसीमिव मुक्कतः ॥७७
धीरस्य त्यजतो ग्रन्थं संतोषामृतपायिनः ।
वत्सलस्य विनीतस्य धर्मो भवति पावनः ॥७८
यो भावयति भावेन जिनानामिति भाषितम् ।
विध्याययति संसारवज्रविह्नं सुदुःखदम् ॥७९
योगिनो वचसा तेन प्रीणिता निखला सभा ।
पर्जन्यस्येव तोयेन मेदिनी तापनोदिता ॥८०

जो जीव क्षमाके आश्रयसे कोधको, मृदुताके आश्रयसे मानको, ऋजुता (सरलता) के आश्रयसे मायाको तथा सन्तोषके आश्रयसे लोभको भी शीव्र फेंक देता है—नष्ट कर देता है—उसके धर्म रहता है।।७५॥

जो भन्य जीव सदा निर्मल शीलको धारण करता है, जिन भगवानकी पूजा करता है, पात्रोंके लिए दान देता है, तथा पर्व (अष्टमी आदि) में उपवास करता है; उसके धर्म होता है (वह धर्मात्मा है)।।७६॥

जो प्राणी अन्य प्राणियोंकी रक्षा करता है, सत्य वचन बोलता है, चोरीका परित्याग करता है, स्त्रीको राक्षसीके समान छोड़ देता है, तथा परिग्रहका त्याग करके सन्तोषरूप अमृतका पान करता है; उसी धीर प्राणीके पवित्र धर्म होता है। ऐसा प्राणी नम्रीभूत होकर धर्मात्मा जनोंसे अतिशय अनुराग करनेवाला होता है। १७७-७८॥

जो भव्य जीव यथार्थमें जिनदेवके भाषित (जिनागम) का विचार करता है वह अतिशय कठिनाईसे शान्त होनेवाली संसाररूप वज्र-अग्निको बुझाता है । ७९॥

उन जिनमति मुनिराजके इस कथनसे ( धर्मोपरेशसे ) सारी सभा इस प्रकारसे प्रसन्न हुई जिस प्रकार कि तापको नष्ट करनेवाले मेघके जलसे पृथिवी प्रसन्न हो जाती है ॥८०॥

७५) १. त्यजतात् [ त्यजतः ]।

७६) १. धरतः । २. क उपवासं कुर्वतः ।

७७) १. जीवानां दय तः।

८०) १. क मेघस्य ।

७५) कड इपरम्। ७७) अकरक्षितो। ७८) अ<sup>०</sup>पायतः, इपानतः। ७९) अव सुदुःशमम्।

८०) इ सकला सभा, अ व इ तापनोदिना ।

धर्मीपदेशिनरता े ऽवधिबोधनेत्रो विज्ञाय तं े जिनमितिजितशत्रपुत्रम् । वात्सल्यकर्मकुशलो निजगाद योगी भव्येषु धर्ममनसामिप पक्षपातः ॥८१ क्षेमेण तिष्ठति पिता तव भद्र भव्यो धर्मोद्यतः परिजनेन निजेन सार्धम् । एतिज्ञशम्य वचनं खगराजसूनु-र्वाणोमवोचदिति हृष्टमनाः प्रणम्य ॥८२ पादाः सदा विद्धते तव यस्य रक्षां विष्ना भवन्ति कथमस्य खचारिभर्तुः । यं पालयन्ति विनतातनया हि वे साधो

उक्त्वेति मस्तकनिविष्टकराम्बुजो ऽसौ प्रोत्थाय केवलमरीचिविकासितार्थम् । पत्रच्छ केवलिरींव विनयेन नत्वा कृत्स्नं हिर्सायसमो न परो हिनस्ति ॥८४

कि पीडचते विषयरें स कदाचनापि ॥८३

इस प्रकार धर्मोपदेशको समाप्त करके उन अवधिज्ञानी जिनमति मुनिराजने जब यह ज्ञात किया कि यह जितशत्रु राजाका पुत्र मनोवेग है तब धर्मात्मा जनोंसे अनुराग करनेमें कुशल वे योगिराज उससे इस प्रकार बोले। ठीक है—जिनका चित्त केवल धर्ममें ही आसक्त रहता है ऐसे योगी जनोंको भी भन्य जीवोंके विषयमें पक्षपात (अनुराग) हुआ ही करता है।। ८१।।

हे भद्र ! धर्ममें निरत तेरा भव्य पिता अपने परिवारके साथ कुशलपूर्वक है ? तब राजा जितशत्रु विद्याधरका पुत्र वह मनोवेग मुनिराजके इस वाक्यको सुनकर हर्षित होता हुआ प्रणामपूर्वक इस प्रकार बोला ॥८२॥

हे मुनीन्द्र! जिस विद्याधरोंके स्वामी (मेरे पिता) की रक्षा निरन्तर आपके चरण करते हैं उसके छिए भछा विद्नवाधाएँ कैसे हो सकती हैं ? अर्थात् नहीं हो सकती हैं। ठीक है— जिसकी रक्षा गरुड़ पक्षी करते हैं उसे क्या सर्प कभी भी पीड़ा पहुँचा सकते हैं ? नहीं पहुँचा सकते हैं शटशा

इस प्रकार कहकर वह मनोवेग उठा और मस्तकपर दोनों हस्त-कमलोंको रखता हुआ केवलज्ञानरूप किरणोंके द्वारा पदार्थोंको विकसित (प्रगट) करनेवाले उन केवलीरूप

८१) १. क धर्मोपदेशं कथयित्वा स्थितः । २. ज्ञात्वा । ३. क मनोवेगं । ४. धर्मवताम् । ५. भवेत् ।

८३) १. तस्य । २. गरुडपक्षिणः; क विनता गरुडमाता स्यात् । ३. यस्मात् कारणात् । ४. क सर्पैः ।

८४) १. क केवलज्ञानिकरणप्रकाशित नदार्थम् । २. यस्मात् कारणात् । ३. स्फेटयित ।

८१) अ ब  $^{\circ}$ विरतो; अ जिनपित  $^{\circ}$ । ८३) ब च  $^{\circ}$ ित हि। ८४) ब केवलर्राव।

प्राणिप्रयो मम सृहद्विपरीतचेता मिथ्यात्वदुर्जरविषाकुलितो ऽस्ति खेटेः। वर्तिष्यते किमयैमत्र जिनेन्द्रधर्मे कि वा न जातु मम देव निवेदयेदम् ॥८५ वज्राश्चश्वणिशिखामिव देव वित्ते चिन्तां ददाति कुपथे से विवर्तमानः। दुर्वारतापजननीं मम दृश्यमानं सल्यं अस्वाय समशीलगुणेन सार्थम ॥८६ मिथ्यापथे विविधदुःखनिधानभूते ये वारयन्ति सहदं न विषक्तचित्तम् । क्षे विभीषणभुजङ्गमलीढमध्ये ते नोदयन्ति निपतन्तमलभ्यमूले ॥८७ मिथ्यात्वतो न परमस्ति तमो दूरन्तं सम्यक्तवतो न परमस्ति विवेककारि। संसारतो न परमस्ति निषेधनीयं निर्वाणतो न परमस्ति जनार्थनीयम् ॥८८

सूर्यसे प्रणामपूर्वक सविनय इस प्रकार पृछने छगा। ठीक भी है, क्योंकि केवछीरूप सूर्यके बिना दूसरा कोई सन्देहरूप अन्धकारको पूर्णरूपसे नहीं नष्ट कर सकता है ॥८४॥

है देव! मेरे एक प्राणोंसे प्यारा विद्याधर मित्र है जो कि दुर्विनाश मिश्यात्वरूप विषसे व्याकुल होकर विपरीत मार्गमें प्रवृत्त हो रहा है। वह क्या कभी इस जैन धर्ममें

प्रवृत्त होगा अथवा नहीं होगा, यह मुझू बतलाइए ॥८५॥

हे देव ! उसे इस प्रकार कुमार्गमें वर्तमान देखकर मेरे मनमें जो चिन्ता है वह मुझे दुर्निवार सन्तापको उत्पन्न करनेवाली वज्राग्निकी शिखाके समान सन्तप्त कर रही है। ठीक है— समान स्वभाव और गुणवालेके साथमें जो मित्रता होती है वही वास्तवमें सुख देने-वाली होती है। ८६॥

जो मनुष्य अनेक प्रकारके दुःखोंको उत्पन्न करनेवाले मिथ्या मार्गमें आसक्त हुए मित्रको उससे नहीं रोकते हैं वे उसे भयानक सर्पोंसे ज्याप्त अतिशय गहरे कुएँमें गिरनेके लिए

प्रेरित करते हैं ॥८७॥

मिथ्यात्वको छोड़कर और दूसरा कोई दुविनाश अन्धकार नहीं है, सम्यग्दर्शनके

८५) १. अधमविद्याधरः, क पवनवेगः । २. पवनवेगः ।

८६) १. क वज्राग्निशिखा । २. क पवनवेगः । ३. क मित्रत्वम् ।

८७) १. क ये पुरुषा: । २. क निवारयंति । ३. क लग्निचत्त । ४. प्रेरयन्ति ।

८८) १. क याचनं; प्रार्थनीयं - याचनीयम् ।

८५) ब कुलितो हि । ८६) अस च वर्त । ८७) अव दुःखिवधानदक्षे; इ नियतं तमलम्य ।

भव्यत्वमस्ति जिन नास्त्यथ तस्ये पूतं तत्त्वप्रपञ्चरचनास्तद्ते निरर्थाः । व्यर्थीभवन्ति सकलाः खलु कंकडुके मृद्गे विपाकविधयो विनिवेश्यमानाः ॥८९ पृष्टवेति तत्र विरते सति खेटपुत्रे भाषानघा यतिपतेरुदपादि हद्या । मिथ्यात्वदोषमपहास्यति भद्र सद्यो नीत्वा सँ पुष्पनगरं प्रतिबोध्यमानः ॥९० मिश्यात्वशल्यमवगाह्ये मनःप्रविष्टं दृष्टान्तहेतुनिवहैरभिपाटयार्स्य । संदंशकैरिव शरीरगतं सुबुद्धे काण्डादिँ दुःसहनिरन्तरकष्टकारि ॥५१ प्रत्यक्षतः परमतानि विलोकमानः पूर्वापरादिबहदूषणदूषितानि । मिथ्यान्धकारमपहाये सं भूरिदोषं ज्ञानप्रकाशमुपयास्यति तत्रं सद्यः ॥९२

सिवाय अन्य कोई विवेकको उत्पन्न करनेवाला नहीं है, संसारके अतिरिक्त अन्य किसीका निषेध करना योग्य नहीं है, तथा मुक्तिके बिना और कोई भी वस्तु मनुष्योंके द्वारा प्रार्थनीय नहीं है। ८८॥

हे सर्वज्ञ देव! उसके पित्रत्र भव्यपना है अथवा नहीं है? कारण कि उसके विना वस्तुस्वरूपकी प्ररूपणा व्यर्थ होती है। ठीक है —कंकड़क (कांकटुक) मूँगके (न सीझने योग्य उड़दके) होनेपर उसके पकानेके लिए की जानेवाली सुब ही विधियाँ व्यर्थ ठहरती हैं॥८९॥

इस प्रकार पूछकर उस विद्याधरकुमार (मनोवेग) के चुप हो जानेपर यतिश्रेष्ठकी निष्पाप एवं मनोहर भाषा उत्पन्न हुई—हे भद्र ! पुष्पनगर (पटना) छे जाकर प्रतिबोधित करनेपर वह शीव्र ही उस मिथ्यात्वके दोषको छोड़ देगा ॥९०॥

हे सुबुद्धे ! तुम उसके मनमें स्थान पाकर प्रविष्ट हुए उस मिथ्यात्वरूप काँटेको अनेक दृष्टान्त एवं युक्तियोंके द्वारा इस प्रकारसे निकाल दो जिस प्रकार कि शरीरके भीतर प्रविष्ट होकर निरन्तर दुःसह दुःखको देनेवाले काँटे आदिको संडासियोंके द्वारा निकाला जाता है।। ९१।।

वह वहाँ पूर्वापर आदि अनेक दोषोंसे दूषित अन्य मतोंको प्रत्यक्ष देखकर शीघ्र ही

८९) १. मित्रस्य । २. भव्यत्वं विना । ३. भवन्ति ।

९०) १. मौनाश्रिते । २. उत्पन्ना । ३. क त्यजित । ४. तव मित्रः । ५. क पट्टननगरं ।

९१) १. क व्याप्यमान । २. क निःकासय । ३. सांढिस वा । ४. क मालि; शल्य-बाण ।

९२) १. त्यक्त्वा । २. क पवनवेगः । ३. पाटलिपुरे; क पट्टणनगरे ।

८९) व रचना....निरर्था; इ कंकटूके । ९०) अ व इ जिनवते । ९१) अ °हत्वादयास्य, इ °हत्वाटयास्य ।

याविजनेन्द्रवस्तानि न सन्ति लोके
तावल्खसन्ति विपरीतदृशां वचांसि ।
लोकप्रकाशकुशले सित तिग्मरदमी ।
लोकप्रकाशकुशले सित तिग्मरदमी ।
लोकप्रकाशकुशले सित तिग्मरदमी ।
शुद्धैरभव्यमपहाये विरुद्धदृष्टि
वाक्यें जिनेन्द्रगिवतेनं विबोध्यते कः ।
ध्वान्तापहारचतुरै रिवरिद्मजालेध्वं विमुच्य सकलो ऽपि विलोकते ऽर्थम् ॥९४
श्रुत्वेति वाचमवनम्ये गुरुप्रमोदेः
पापापनोवि जिनवेवपदारिवन्दम् ।
खेटाङ्गजो ऽमितगितः सँ जगाम गेहं
विद्याप्रभावकृतिदृश्यविमानवर्ती ॥९५
इति धर्मपरीक्षायामितगितकृतायां
द्वितीयः परिच्छेदः ॥२

लोकमें जब तक जिनेन्द्रके वचन नहीं है—जैन धर्मका प्रचार नहीं है—तब तक ही मिथ्यादृष्टियोंके वचन (उपदेश) प्रकाशमें आते हैं। ठीक है—लोकमें प्रकाश करनेमें कुशल ऐसे सूर्यके विद्यमान होनेपर क्या प्रहसमूहकी प्रभा दिखती है ? नहीं दिखती है ॥९३॥

जिनेन्द्र भगवानके द्वारा कहे गये शुद्ध वाक्योंके द्वारा अभव्यको छोड़कर और दूसरा कौन प्रतिबोधको नहीं प्राप्त होता है ? अर्थात् अभव्यको छोड़कर शेष सब ही प्राणी जिन-प्ररूपित तत्त्वस्वरूपके द्वारा प्रतिबुद्ध होते हैं। ठीक है—अन्धकारके नष्ट करनेमें प्रवीण सूर्यकी किरणोंके समृहोंसे उल्लूको छोड़कर शेष सब ही प्राणी पदार्थका अवलोकन करते हैं।।९४।।

इस प्रकार केवलीकी वाणीको सुनकर वह विद्याधरकुमार (मनोवेग) अतिशय आनन्दको प्राप्त हुआ। तत्पश्चात् वह पापको नष्ट करनेवाले जिनदेवके चरणकमलों में नमस्कार करता हुआ विद्याके प्रभावसे दिन्य विमानको निर्मित करके व उसमें बैठकर अपरिमित गतिके साथ घरको चला गया॥९५॥

> इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें द्वितीय परिच्छेद समाप्त हुआ । २॥

९३) १. क दीप्यन्ति । २. क सूर्ये ।

९४) १. विना।

९५) १. क नत्वा । २. क गुरुतरहर्षः । ३. क पापस्फेटकम् । ४. क मनोवेगः ।

प्रचुर दोषयुक्त उस मिथ्यात्वरूप अन्धकारको छोड़ता हुआ ज्ञानरूप प्रकाशको प्राप्त करेगा। ९२॥

९४) अ बुद्धैरभव्य । ९५) ब इ प्रमोदं; अ गेहे; व इति द्वितीयः परिच्छेदः ।

## [ ३ ]

अथ यावन्मनोवेगो याति स्वां नगरीं प्रति । दिव्यं विमानमारूढो नाकीव स्फुरितप्रभः ॥१ विमानवित्ना तावत् सुरेणेव सुरोत्तमः । दृष्टः पवनवेगेन से संमुखमुपेयुषा ॥२ स दृष्टो गदितस्तेन क्व स्थितस्त्वं मया विना । इयन्तं कालमाचक्ष्वे नयेनेवै स्मरातुरः ॥३ यो न त्वया विना शक्तः स्थातुमेकमपि क्षणम् । दिवसो भास्करेणेव से तिष्ठामि कथं चिरम् ॥४ मया त्वं यत्नतो मित्र सर्वत्रापि गवेषितेः । धर्मो निर्वाणकारीव शुद्धसम्यक्तवशालिना ॥५

वह मनोवेग देदीण्यमान कान्तिसे प्रकाशमान देवके समान दिव्य विमानपर चढ़कर अपनी नगरीकी ओर जा ही रहा था कि इस बीचमें उसे विमानमें बैठकर सन्मुख आते हुए पवनवेगने इस प्रकारसे देखा कि जिस प्रकार एक देव दूसरे किसी उत्तम देवको देखता है—उससे मिळता है ॥१–२॥

तव उसको देखकर पवनवेगने पूछा कि जिस प्रकार नीतिके बिना कामातुर मनुष्य बहुत काल स्थित रहता है उस प्रकार तुम मेरे बिना ( मुझे छोड़कर ) इतने काल तक कहाँपर स्थित रहे, यह मुझे बतलाओ ॥३॥

जिस प्रकार सूर्यके बिना दिन नहीं रह सकता है उस प्रकार जो मैं तुम्हारे बिना एक क्षण भी रहनेको समर्थ नहीं हूँ वही मैं भला इतने दीर्घ काल तक तुम्हारे बिना कैसे रह सकता हूँ ? नहीं रह सकता हूँ ॥४॥

हे मित्र! मैंने तुम्हें प्रयत्नपूर्वक सर्वत्र इस प्रकारसे खोजा जिस प्रकार कि शुद्ध सम्यग्दृष्टि जीव मुक्तिप्रद धर्मको खोजता है ॥५॥

२) १. प्रवर्तमानः [?]। २. क मनोवेगः। ३. प्राप्तेन; क प्राप्तवता।

३) १. पवनवेगेन । २. क कथय । ३. क नीत्या ।

४) १. अहम् । २. सो ऽहम् ।

५) १. क आलोकितः । २. मोक्षैषिणा-वाञ्छया ।

१) व प्रमं। ३) व क ड इ दृष्टा। ५) अ शुद्धः।

आरामे नगरे हट्टे मया राजगृहाङ्गणे। सर्वेषु जिनगेहेषु यदा त्वं न निरोक्षितः॥६ विता पितामहः पृष्टो गत्वोद्धिग्नेने ते तदा। नरेण क्रियते सर्वेमष्टसंयोगकाङ्क्षिणा॥७ वार्तामलभमानेने त्वदीयां पृच्छताभितः। दैवयोगेन दृष्टो ऽसि त्वमत्रागच्छता सता॥८ कि हित्वा अमिस स्वेच्छं संतोषमिव संयतः। मां वियोगासहं मित्रमानन्दजननक्षमम्॥६ तिष्ठतोनी वियोगे ऽपि वातपावक्ष्योरिव। प्रसिद्धिमात्रतः सस्यं तिर्यगुष्वंविहारिणोः॥१०

इस प्रकार खोजते हुए जब मैंने तुम्हें उद्यान, नगर, बाजार, राजप्रासादके आँगन और समस्त जिनालयोंमें-से कहींपर भी नहीं पाया तब घबड़ाकर मैं तुम्हारे घर गया और वहाँ तुम्हारे पिता तथा पितामह (आजा) से पूछा। ठीक है—इष्टसंयोगकी इच्छा करनेवाला मनुष्य सब कुछ करता है ॥६–७॥

इस प्रकार मैंने सब ओर पूछा, परन्तु मुझे तुम्हारा वृत्तान्त प्राप्त नहीं हुआ। अब दैवयोगसे मैंने तुम्हें यहाँ आते हुए देखा है ॥८॥

जिस प्रकार संयमी पुरुष सन्तोषको छोड़कर इच्छानुसार घूमता है उसी प्रकार तुम मुझ जैसे मित्रको—जो कि तुम्हारे वियोगको नहीं सह सकता है तथा तुम्हें आनन्द उत्पन्न करनेवाला है—छोड़कर क्यों अपनी इच्छानुसार घूमते हो ? अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार संयमी पुरुषका सन्तोषको छोड़कर इधर-उधर घूमना उचित नहीं है उसी प्रकार मुझको छोड़कर तुम्हारा भी इच्छानुसार इधर-उधर घूमते फिरना उचित नहीं है ॥९॥

वायु स्वभावसे तिरछा जाता है तथा अग्नि ऊपर जाती है। इस प्रकार पृथक-पृथक् स्थित रहनेपर भी जिस प्रकार इन दोनोंके मध्यमें मित्रताकी प्रसिद्धि है उसी प्रकार वियोगमें स्थित होकर भी हम दोनोंके बीचमें प्रसिद्धिमात्रसे मित्रता समझना चाहिए॥१०॥

६) १. क वने।

७) १. उच्चाटेन । २. तव ।

८) १. मया।

९) १. त्यक्त्वा । २. हे मित्र अहम् । ३. क त्वदीयविरहसहनाशकः ।

१०) १. आवयोः । २. वचनमात्र ।

६) अ<sup>थ</sup>गृहीगणे। ७) इ चेतसा for ते तदा। ८) कड पृच्छता हितः। ९) आसंयमः, कइ संयमी। १०) आप्रसिद्धमा<sup>°</sup>।

नाजन्ममृत्युपर्यन्तो वियोगो विद्युते ययोः ।
देहात्मनोरिव क्वापि तयोः संगतमुत्तमम् ॥११
कीदृशी संगतिर्दंशे सूर्याचन्द्रमसीरिव ।
एकदा मिलतोर्मासे सप्रतापाप्रतापयोः ॥१२
तत्कर्तव्यं बुधैमित्रं कलत्रं च मनोरमम् ।
यज्जातु न पराधीनं चित्रस्थिमव जायते ॥१३
शंसनीया तयोर्मेत्रो शश्वदव्यभिचारिणोः ।
वियोगो न ययोरस्ति दिवसादित्ययोरिव ॥१४
यः क्षीणे क्षीयते साधौ वर्धते विधते सित ।
तेनामा श्लाच्यते सख्यं चन्द्रस्येव पयोधिना ॥१५
ततो ऽवोचन्मनोवेगो मा कोपीस्त्वं महामते ।
भ्रान्तो ऽहं मानुषे क्षेत्रे वन्दमानो जिनाकृतीः ॥१६

शरीर और आत्माके समान जिन दोनोंका जन्मसे छेकर मरणपर्यन्त कहींपर भी वियोग नहीं होता है उनका संयोग (मित्रता) ही वास्तवमें उत्तम है ॥११॥

जो तेजस्वी सूर्य और निस्तेज चन्द्रमा दोनों महीनेमें केवल एक बार अमावस्थाके दिन परस्पर मिला करते हैं उनके समान भिन्न स्वभाववाले होकर महीनेमें एक-आध बार परस्पर मिलनेवाले दो प्राणियोंके बीचमें भला मित्रता किस प्रकार हो सकती है ? नहीं हो सकती है ॥१२॥

बुद्धिमान मनुष्योंको ऐसे मनोरम (मनको मुदित करनेवाले) प्राणीको मित्र और स्त्री बनाना चाहिए जो कि चित्रमें स्थितके समान कभी भी दूसरोंके अधीन नहीं हो सकता हो॥१३॥

निरन्तर एक दूसरेके विना न रहनेवाले दिन और सूर्यके समान जिन दो प्राणियोंमें कभी वियोगकी सम्भावना नहीं है उनकी मित्रता प्रशंसनीय है ॥१४॥

जो साधु (सज्जन) के क्षीण (कृश) होनेपर स्वयं क्षीण होता है तथा उसके वृद्धिंगत होनेपर वृद्धिको प्राप्त होता है उसके साथ की गयी मित्रता प्रशंसाके योग्य है। जैसे—समुद्रके साथ चन्द्रकी मित्रता। कारण कि कृष्ण पक्षमें चन्द्रके क्षीण होनेपर वह समुद्र भी स्वयं क्षीण होता है तथा उसके शुक्ल पक्षमें वृद्धिंगत होनेपर वह भी वृद्धिको प्राप्त होता है।।१५॥

पवनवेगके इस उलाहनेको सुनकर मनोवेग बोला कि हे अतिशय बुद्धिमान् मित्र!

११) १. मित्रत्वम् ।

१२) १. अमावास्यायाम् ।

१४) १. अवञ्चकयोः ।

१२) क इ सूर्यचन्द्रें; क सत्प्रतापाँ। १४) इ वियोगे न । १५) इ यत्क्षीणे; अ इ साधो; ब इ तन्नाम; इ श्लाघते सत्यं। १६) अ ब मानुषक्षेत्रे ।

कृत्रिमाकृतिमाः केचित्ररामरनमस्कृताः ।
द्वीपेष्वधंतृतीयेषु ये जिद्यन्ते ऽर्हदालयाः ॥१७
ते मया भक्तितः सर्वे वन्दिताः पूजिताः स्तुताः ।
अजितं निर्मलं पुण्यं दुःखविद्रवणक्षमम् ॥१८
न जात्यहं त्वया होनेस्तिष्ठाम्येकमपि क्षणम् ।
संयमः प्रशमनेवं साधोहंदयतोषिणा ॥१९
भ्रमता भरतक्षेत्रे ललनातिलकोपमम् ।
अर्दाश पाटलीपुत्रं नगरं बहुवणंकम् ॥२०
गगने प्रसरन्यत्र यज्ञधूमः सदेक्ष्यते ।
चक्करोककुलक्यामः केशपाश इव स्त्रियः ॥२१
चतुर्वेदध्वनि श्रुत्वा बिधरीकृतपुष्करम् ।
नत्यन्ति केकिनो यत्र नीरदारवशिङ्कृतः ॥२२

त् क्रुद्ध न हो। कारण कि मनुष्यक्षेत्र (अढ़ाई द्वीप) में स्थित जिनप्रतिमाओंकी वन्दना करता हुआ घूमता रहा हूँ ॥१६॥

जिनको मनुष्य और देव नमस्कार किया करते हैं ऐसे जो कुछ भी कृत्रिम और अकृत्रिम जिनालय अहाई द्वीपोंके भीतर स्थित हैं उन सबकी मैंने भक्तिपूर्वक पूजा, बन्दना और स्तुति की है। इससे जिस निर्मल पुण्यका मैंने उपार्जन किया है वह सब प्रकारके दुखका विनाश करनेमें समर्थ है ॥१७–१८॥

जिस प्रकार साधुके हृदयको सन्तुष्ट करनेवाले प्रशम (कषायोपशमन) के विना कभी संयम नहीं रह सकता है उसी प्रकार में तुम्हारे विना एक क्षण भी कभी नहीं रह सकता हूँ ॥१९॥

भैंने भरतक्षेत्रमें घूमते हुए बहुत वर्णों (ब्राह्मण आदि ) से संयुक्त पाटलीपुत्र नगरको देखा है । वह नगर महिलाके मस्तकगत तिलकके समान श्रेष्ठ है ॥२०॥

इस नगरमें निरन्तर आकाशमें फैलनेवाला यज्ञका धुआँ ऐसे देखनेमें आता है जैसे कि मानो भ्रमरसमूहके समान कृष्ण वर्णका स्त्रीके बालोंका समृह ही हो ॥२१॥

उस नगरमें आकाशको बहरा करनेवाली चार वेदोंकी ध्वनिको सुनकर मेघोंके आगमनकी शंका करनेवाले मयूर नाचा करते हैं ॥२२॥

१७) १. क द्वीप अढाई।

१८) १. स्फेटने विध्वंसने समर्थः; क दुःखनाशनसमर्थम् ।

१९) १. विना । २. उपशमेन विना ।

२१) १. भ्रमरसमूह।

२२) १. आकाशम् । २. क मेघशब्दात् शङ्कितः ।

१८) अ ब ड इ पूजिता विन्दिताः । १९) इ संयमाः; क ड साधो हृदये । २०) अ व क्षेत्रं । २१) अ नगरे प्रसरत्यत्र; ब इ सदेक्षते; ब इव श्रियः । २२) अ नीरदा इव शें, ब नीरदागंमशे ।

वसिष्ठव्यासवात्मीकमनुब्रह्मादिभिः कृताः ।
श्रूयन्ते स्मृतयो यत्रे वेदार्थप्रतिपादकाः ॥२३
दृश्यन्ते परितश्छात्राः संचरन्तो विशारदाः ।
गृहीतपुस्तका यत्र भारतीतनया इव ॥२४
वचोभिर्वादिनो उन्योन्यं कुर्वते मर्मभेदिभिः ।
यत्र वादं गतक्षोभा । युद्धं योघाः शरैरिव ॥२५
सर्वतो यत्र दृश्यन्ते पण्डिताः कर्लभाषिभिः ।
शिष्यरनुवृता हृद्याः पद्मखण्डा इवालिभिः ॥२६
ध्यानाध्ययनतिन्नष्ठा । यत्र मुण्डितमस्तकाः ।
गङ्गातटे विलोक्यन्ते भन्या मस्करिणो ऽभितः ॥२७
यत्राम्बुवाहिनोः श्रुत्वा कुर्वतोः शास्त्रनिश्चयम् ।
वादकण्ड्वागताः । क्षिप्रं पलायन्ते उन्यवादिनः ॥२८

वहाँ वेदके अर्थका प्रतिपादन करनेवाली ऐसी वसिष्ठ, व्यास, वाल्मीकि, मनु और ब्रह्मा आदिके द्वारा रची गयीं स्मृतियाँ सुनी जाती हैं॥२३॥

वहाँ पुस्तकोंको लेकर सब ओर संचार करनेवाले विद्वान् विद्यार्थी सरस्वतीके पुत्रों जैसे दिखते हैं ॥२४॥

जिस प्रकार योद्धा उद्वेगसे रहित होकर मर्मको भेदन करनेवाले बाणोंसे परस्पर युद्ध किया करते हैं उसी प्रकार उस नगरमें वादीजन उद्वेगसे रहित होकर मर्मभेदी वचनोंके द्वारा परस्परमें वाद किया करते हैं ॥२५॥

वहाँपर सब ओर मधुरभाषी शिष्योंसे वेष्टित पण्डित जन भ्रमरोंसे वेष्टित मनोहर कमलखण्डोंके समान दिखते हैं।।२६॥

उस नगरमें सिरको मुड़ाकर ध्यान व अध्ययनमें संलग्न रहनेवाले उत्तम संन्यासी गंगाके किनारे सब ओर देखे जाते हैं॥२७॥

वहाँ शास्त्रनिश्चयको करनेवाली अम्बुवाहिनीको सुनकर वादकी खुजलीको मिटानेके लिए आये हुए दूसरे वादी जन शीघ्र ही भाग जाते हैं।।२८।।

२३) १. क पट्टणनगरे । २. क कथकाः ।

२५) १. रहितक्षोभाः।

२६) १. मध्र । २. क युक्ताः; वेष्टितालकृताः । ३. भ्रमरैरलकृताः ।

२७) १. तत्पराः । २. संन्यासिनः; क परिव्राजकाः ।

२८) १. क वादखर्जू।

२३) इ वाल्मीकि । २५) व वादिनो नित्यं; अ मर्मवेदिभिः । २६) व शिष्यैश्च संयुता, क शिष्यैरनुगता, ड शिष्यैरनुदुता । २८) ड इ वाहिनों....कुर्वतों ।

अग्निहोत्रादिकर्माणि ुर्वन्तो यत्र भूरिशः ।
वसन्ति ब्राह्मणा दक्षा नेदा इव सिवप्रहोः ॥२९
मीमांसां यत्र सर्वत्र मीमांसन्ते ऽनिशं द्विजाः ।
विभ्रमा इव भारत्याः सर्वशास्त्रविचारिणः ॥३०
अष्टादशपुराणानि व्याख्यायन्ते सहस्रशः ।
यत्र ख्यापियतुं धर्मं दुःखदौरुहुताशनम् ॥३१
तर्कं व्याकरणं काव्यं नीतिशास्त्रं पदे पदे ।
व्याचक्षाणेर्यंदालोढं वाग्देव्या इव मन्दिरम् ॥३२
वेला मे महती याता पश्यतस्तत्समन्ततः ।
व्याक्षिप्तचेतसा भद्र गतः कालो न बुध्यते ॥३३
यदाश्चर्यं मया दृष्टं तत्राश्चर्यंनिकेतने ।
विवक्षामि न शक्नोमि तद्वक्तं वचनैः परम ॥३४

वहाँ बहुत बार अग्निहोत्र आदि कार्योंको करनेवाले चतुर ब्राह्मण शरीरधारी वेदोंके समान निवास करते हैं ॥२९॥

उस नगरमें समस्त शास्त्रोंका विचार करनेवाले ब्राह्मण संरस्वतीके विलासोंके समान सर्वत्र निरन्तर मीमांसा (जैमिनीय दर्शन) का विचार किया करते हैं ॥३०॥

जो धर्म दुःखरूपी लक्षड़ियोंको भस्म करनेके लिए अग्निके समान है उसकी प्रसिद्धिके लिए वहाँ अठारह पुराणोंका हजारों बार ज्याख्यान किया जाता है ॥३१॥

स्थान-स्थानपर तर्क, ब्याकरण, काव्य और नीतिशास्त्रका व्याख्यान करनेवाले विद्वानों-से व्याप्त वह नगर साक्षात् सरस्वती देवीके मन्दिरके समान प्रतीत होता है ॥३२॥

हे भद्र ! उस नगरको चारों ओर देखते हुए मेरा बहुत-सा काल बीत गया। ठीक भी है—जिसका चित्त विक्षिप्त होता है वह बीते हुए कालको नहीं जान पाता है।।३३॥

आश्चर्यके स्थानस्वरूप उस पाटलीपुत्र नगरमें मैंने जो आश्चर्य देखा है उसको मैं कहना तो चाहता हूँ परन्तु वचनोंके द्वारा उसे कह नहीं सकता हूँ ॥३४॥

२९) १. सशरीराः।

३०) १. वेदविचारणाम् । २. विचारयन्ति । ३. विलासाः ।

३१) १. क कथयितुं। २. काष्ठ।

३२) १. व्याख्यानं कुर्वद्भिः पुरुषेः वाचकैः । २. नगरं व्याप्तम्; क यत्स्वनगरं पण्डितरालीढम् ।

३३) १. मया; क व्यग्रचित्तेन।

२९) ब अग्निहोत्राणि; अ कुर्वन्ते । ३०) क °शास्त्रविशारदाः । ३१) इ व्यापियतु । ३२) अ वाग्देवीमिव । ३३) ब क ड इ महती जाता । ३४) इ कि वक्ष्यामि ।

भावां भद्रानुभूयन्ते ये हृषीकैः शरीरिणा
सरस्वत्यापि शक्यन्ते वचोभिस्ते न भाषितुम् ॥३५
यत्त्वां धर्ममिव त्यक्त्वा तत्र भद्र चिरं स्थितः ।
क्षमितव्यं ममाशेषं वृिवनीतस्य तत्त्वया ॥३६
उक्तं पवनवेगेन हसित्वा शुद्धचेतसा ।
को धूर्तो भुवने धूर्तेवं इच्यते न वशंवदैः ॥३७
वर्शयस्य ममापीदं यद्दृष्टं कौतुकं त्वया ।
संविभागं विना साधो भुञ्जते न हि सज्जनाः ॥३८
मित्रागच्छ पुनस्तत्र ममोत्पन्नं कुतूहलम् ।
प्रार्थनां कुवंते ऽमोद्यां सुहृदः सुहृदां न हि ॥३९
मनोवेगस्ततो ऽवोचद् गमिष्यामः स्थिरीभव ।
उत्तालवशतः साधो पच्यते न ह्युम्बरः ॥४०
विधाय भोजनं प्रातगंमिष्यामो निराकुलाः ।
बुभुक्षाग्लानचित्तानां कौतुकं हि पलायते ॥४१

हे भद्र ! प्राणी इन्द्रियोंके द्वारा जिन वस्तुओंका अनुभव किया करता है उनको वचनोंके द्वारा कहनेके लिए सरस्वती भी समर्थ नहीं है ॥३५॥

हे भद्र ! धर्मके समान तुमको छोड़कर में दुर्विनीत जो वहाँपर बहुत काल तक स्थित रहा हूँ इस मेरे सब अपराधको तुम क्षमा करो ॥३६॥

यह सुनकर निर्मलचित्त पवनवेगने हँसकर कहा कि लोकमें कौन सा धूर्त अपने अधीन होकर भाषण करनेवाले ( अनुकूलभाषी ) धूर्तोंके द्वारा नहीं ठगा जाता है ? ॥३७॥

हे सज्जन! तुमने जो कौतुक देखा है उसे मुझे भी दिखलाओ। कारण कि सज्जन पुरुष दूसरोंको विभाग करनेके बिना कभी किसी वस्तुका उपभोग नहीं किया करते हैं॥३८॥

हे मित्र ! वहाँ फिरसे चलो, मुझे देखनेका अतिशय कुतूहल है । कारण कि मित्र जन मित्रोंकी प्रार्थनाको न्यर्थ नहीं किया करते हैं ॥३९॥

इसपर मनोवेग वोला कि हे मित्र! स्थिर होओ, चलूँगा; क्योंकि, शीव्रतासे कभी ऊमरका फल नहीं पकता है ॥४०॥

भोजन करके प्रातःकालमें निश्चिन्त होकर दोनों चलेंगे, क्योंकि भूखरूप अग्निकी चिन्तामें सब कौतुक भाग जाता है ॥४१॥

३५) १. इन्द्रियविषयाः । २. इन्द्रियैः ।

३७) १. मधुरविदैः; क पण्डितैः।

३९) १. विफलाम् । २. मित्राणि । ३. मित्राणाम् ।

३५) क इ शरीरिणाम् । ३६) ब यस्त्वां...यत्र भद्र चिरं स्थिरः; इ मया शेषं । ३९) ब मित्र गच्छ; इ पुनः सौख्यं; अ ममात्यन्तं । ४०) अ गमिष्यामि; इ स्थिरो भव; ब ह्युदंबरं । ४१) ब गमिष्यामि; अ चितायां ।

एकीभूय ततः प्रीतौ जग्मतुस्तौ स्वमन्दिरम् ।
सुन्दरस्फुरितश्रीकौ नयोत्साहाविवोजितौ ॥४२
मिलितौ शयितौ भुक्तौ तत्र तावासितौ स्थितौ ।
क्षमन्ते न वियोगं हि स्नेहलङ्घतचेतसः ।॥४३
प्रातिवमानमारुह्य कामगं प्रस्थिताविमौ ।
सुराविव वराकारौ विव्याभरणराजितौ ॥४४
वेगेन तौ ततः प्राप्तौ पावनं पुष्पपत्तनम् ।
विचित्राश्चर्यसंकीणं मनसेव मनीषितम् ॥४५
अवतीणौ तदुद्याने तौ काङ्क्षितफलप्रदे ।
अनेकपादपालीढे त्रिदशाविव नन्दने ॥४६
स्तबकंस्तननम्राभिवंल्लीभिर्यंत्र वेष्टिताः ।
शोभन्ते सर्वतो वृक्षाः कान्ताभिरिव कामुकाः ॥४७

तत्पश्चात् सुन्दर एवं प्रकाशमान छक्ष्मीसे संयुक्त वे दोनों वृद्धिगत नय (नीति) और उत्साहके समान एक होकर प्रसन्नतापूर्वक अपने घरको गये॥४२॥

वहाँ उन दोनोंने मिलकर भोजन किया और फिर वे साथ ही बैठे, स्थित हुए एवं साथ ही सोये भी। ठीक है—जिनका चित्त स्नेहसे परिपूर्ण होता है वे एक दूसरेके वियोग-को नहीं सह सकते हैं ॥४३॥

फिर प्रातःकालमें दिव्य आभरणोंसे विभूषित होकर उत्तम आकारको धारण करने-बाले वे दोनों मित्र दो देवोंके समान इच्छानुसार गमन करनेवाले विमानपर चढ़कर पाटलीपुत्रकी ओर चल दिये ॥४४॥

तत्पश्चात् वे दोनों मित्र विचित्र आश्चर्योंसे व्याप्त उस पवित्र पाटलीपुत्र नगरमें इतने वेगसे जा पहुँचे जैसे किसी अभीष्ट स्थानमें मनके द्वारा शीघ्र जा पहुँचते हैं ॥४५॥

वहाँ वे अनेक बृक्षोंसे व्याप्त होकर इच्छित फलोंको देनेवाले उस (पाटलीपुत्र) के उद्यानमें इस प्रकारसे उतर गये जिस प्रकार मानो दो देव नन्दन वनमें ही उतरे हों ॥४६॥

उस उद्यानमें गुच्छोंरूप स्तनोंसे झुकी हुई बेलोंसे वेष्टित वृक्ष सब ओर इस प्रकारसे सुशोभित थे जिस प्रकार कि गुच्छोंके समान सुन्दर स्तनोंके बोझसे झुकी हुई स्त्रियोंसे वेष्टित होकर कामी जन सुशोभित होते हैं ॥४७॥

४२) १. नीत्युद्यमौ ।

४३) १. प्रमः।

४४) १. इंब्टं गच्छतीति । २. चलितौ निर्गतौ ।

४५) १. मनोवाञ्छितं स्थानमिव ।

४७) १ झुंबखै: लंब्यै: [लुम्बाभि:]। २. भर्तारः।

४३) क तौ वसितौ, इ तौ वसिता । ४४) इ प्रस्थितावुभी; क नराकारौ ।

मनोवेगेन तत्रोक्तं तक मित्र कुत्तहरूम्।
पूरयामि तदानीं त्वं कुरुषे यदि मे वक्दः।।४८
ततः पवनवेगो ऽपि श्रुत्वा तस्य वची ऽगदत्।
गिरं तव करिष्यामि मा सिङ्क्ष्णा महामते।।४९
सुहृदस्ते वचः सर्वं कुर्वे ऽहमिति निश्चितम्।
अन्योन्यवळ्ळनाकृतौ मित्रता कीदृशीं सर्वे।।५०
श्रुत्वेति वचनं सर्व्युमंनोवेगो व्यक्तित्वत्।
भविष्यत्येष सद्दृष्टिर्नान्यया जिनभाषितम्।।५१
सो ऽवादीति ततस्तेनं तोषाकुलितचेतसा।
यद्येवं तर्हि गच्छावो विश्वावो नगरं सर्वे।।५२
गृहीत्वा तृणकाष्ठानि चित्रालङ्कारघारिणौ ।
अविक्षता तो ततो मध्यं लीलया नगरस्य तौ।।५३
दृष्ट्वा तौ तादृशौ लोका विस्मयं प्रतिपेविरे।
अदृष्टपूर्वके दृष्टे चित्रीयन्ते न के भुवि।।५४

वहाँपर मनोवेगने पवनवेगसे कहा कि हे मित्र ! तुम यदि मेरा कहना मानते हो तो मैं नगरके भीतर छे जाकर तुम्हारे कौतूहरूको पूरा करता हूँ ॥४८॥

उसके वचनको सुनकर पवनवेग भी बोला कि हे महाबुद्धि ! मैं तुम्हारा कहना मानूँगा, तुम इसमें शंका न करो ॥४९॥

हे मित्र ! में तुम जैसे मित्रके सब वचनोंका परिपालन करूँगा, यह निश्चित समझो। कारण यह कि यदि परस्परमें एक दूसरेको ठगनेकी वृत्ति रही तो फिर दोनोंके बीचमें मित्रता ही कैसे स्थिर रह सकती है ? नहीं रह सकती ॥५०॥

मित्र पवनवेगके इन वचनोंको सुनकर मनोवेगने विचार किया कि यह भविष्यमें सम्यग्दृष्टि हो जायेगा, जिन भगवानका कहना असत्य नहीं हो सकता ॥५१॥

फिर उसने मनमें अतिशय सन्तुष्ट होकर पवनवेगसे कहा कि यदि ऐसा है तो है मित्र ! चल्लो फिर हम दोनों नगरके भीतर चल्लें ॥५२॥

तब अनेक प्रकारके आभूषणोंको धारण करनेवाले वे दोनों घास और लक**ड़ियोंको** ब्रहण करके लीला (क्रीड़ा ) से उस नगरके भीतर प्रविष्ट हुए ॥५३॥

उन दोनोंको उस प्रकारके वेषमें देखकर लोगोंको बहुत आश्चर्य हुआ। ठीक है— लोकमें जिस वस्तुको पहले कभी नहीं देखा है उसके देखनेपर किनको आश्चर्य नहीं होता है ? अर्थात् सभीको आञ्चर्य होता है ॥५४॥

५२) १. पवनवेगः । २. मनोवेगेन । ३. नगरमध्ये ।

५३) १. प्रविष्टौ; क प्रवेशं कुरुताम् ।

४८) अ तदा नीत्वा। ४९) अ मा संकष्ट। ५०) अ मा कुर्ध्वं for सर्वं। ५२) ब नगरे। ५३) इ मध्ये; अ नगरांतके। ५४) अ misses verses 54 to 87; क चित्रायन्ते।

ेप्रेंक्षकैवेष्टितौ लोके भ्रंमन्तौ तौ समन्ततः ।
गुडपुञ्जौ महारावे मंक्षिकानिवहैरिव ॥५५
केचिदूचुनंरास्तत्र पश्यताहो सभूषणौ ।
वहतस्तृणदारूणि वराकाराविमौ कथम् ॥५६
जजल्पुरपरे स्वानि विक्रोयाभरणानि किम् ।
भूरिमौल्यानि सौख्येन तिष्ठतो न नराविमौ ॥५७
अन्ये ऽवोचन्नहो न स्तस्ताणंदारिवकाविमौ ।
देवौ विद्याधराकेतौ कुतो ऽपि भ्रमतः स्फुटम् ॥५८
बभाषिरे परे भद्राः कि कृत्यं परचिन्तया ।
परचिन्ताप्रसक्तानां पापतो न परं फलम् ॥५९
तावालोक्य स्फुरत्कान्तो क्षुभ्यन्ति स्म पुराङ्गनाः ।
निरस्तापरकर्माणो मनोभववशोकृताः ॥६०
एको मनोनिवासोति प्रसिद्धिविनिवृत्तये ।
जातः कामो विधा नूनमित्यभाषन्त काश्चन ॥६१

उस समय इस प्रकारके वेषमें सब घूमते हुए उन दोनोंको दर्शकजनोंने इस प्रकारसे घेर छिया जिस प्रकार कि मानो महान् शब्दको करनेवाली मक्खियोंके समूहोंने गुड़के दो ढेरोंको ही घेर लिया हो ॥५५॥

उनको इस प्रकारसे देखकर वहाँ कुछ लोगोंने कहा कि देखो ! आइचर्य है कि भूपणों-से विभूषित होकर उत्तम आकारको धारण करनेवाले ये दोनों बेचारे घास और लकड़ियोंके भारको कैसे धारण करते हैं ? ॥५६॥

दूसरे कुछ मनुष्य बोले कि ये दोनों मनुष्य अपने बहुमूल्य भूषणोंको वेचकर सुखसे क्यों नहीं स्थित होते ? ॥५७॥

अन्य कुछ मनुष्य बोले कि विचार करनेपर ऐसा प्रतीत होता है कि ये दोनों घास और लकड़ी बेचनेवाले नहीं हैं, किन्तु ये दोनों देव अथवा विद्याधर हैं जो कि स्पष्टतः किसी कारणसे घूम रहे हैं ॥५८॥

दूसरे कुछ भद्र पुरुष बोले कि हमें दूसरोंकी चिन्तासे क्या करना है, क्योंकि, जो दूसरोंकी चिन्तामें आसक्त रहते हैं उन्हें पापके सिवा दूसरा कुछ भी फल प्राप्त नहीं होता है।।५९।

अतिशय कान्तिशाली उन दोनोंको देखकर कामके वशीभूत हुईँ नगरकी स्नियाँ अन्य कामोंको छोड़कर श्लोभको प्राप्त हुईँ ॥६०॥

कुछ स्त्रियाँ बोलीं कि कामदेव एक है यह जो प्रसिद्धि है उसको नष्ट करनेके लिए ५५) ब °निकरैरिव। ५८) इ तृण for तार्ण; ड वि for sिष । ६१) क ड प्रसिद्धिविनिवर्तये, इ प्रसिद्धि विनिवर्तये ।

५५) १. क अवलोकनं कुर्वद्भिः।

६१) १. क कामदेवः।

निजगादापरा दृष्टास्ताणिकाः काष्ठिका मया ।
परासाधारणश्रीकौ नेदृशौ रूपिणौ परौ ॥६२
मन्मथाकुलितावादोदन्या तज्जलपकाङ्क्षिणी ।
वयस्ये काष्ठिकावेतौ क्षिप्रमाह्रयतामिह ॥६३
तृणकाष्ठं यथा दत्तस्तथा गृह्णामि निश्चितम् ।
इष्टेम्यो वस्तुनि प्राप्ते गणना क्रियते न हि ॥६४
इत्यादिजनवाक्यानि श्रुण्वन्तौ चार्हविग्रहौ ।
बह्मशालामिमौ प्राप्तौ सचामीकरविष्टराम् ॥६५
मुक्तवात्रे तृणकाष्ठानि भेरीमाताङ्य वेगतः ।
एतौ सिहाविवारूढौ निभयौ कनकासने ॥६६
क्षुम्यन्ति स्म द्विजाः सर्वे श्रुत्वा तं भेरिनिःस्वनम् ।
कृतः को ऽत्र प्रवादीति वदन्तो वादलालसाः ॥६७

ही मानो वह कामदेव निश्चयसे दो प्रकारका हो गया है। अभिप्राय यह है कि वे दोनों मित्र उन स्त्रियोंके छिए साक्षात् कामदेवके समान दिख रहे थे।।६१।।

दूसरी कोई स्त्री बोली कि मैंने घास और लकड़ियोंके बेचनेवाले तो बहुत देखे हैं, परन्तु अन्य किसीमें न पायी जानेवाली ऐसी अनुपम शोभाको धारण करनेवाले इन दोनोंके समान अतिशय सुन्दर घास एवं लकड़ियोंके बेचनेवाले कभी नहीं देखे हैं।।६२।।

अन्य कोई कामसे व्याकुल स्नी उनके साथ सम्भाषण करनेकी इच्छासे बोली कि हे सिख ! तू इन दोनों लकड़हारोंको शीघ्र बुला ॥६३॥

ये दोनों घास और लकड़ियोंको जैसे (जितने मूल्यमें) देंगे मैं निश्चयसे वैसे (उतने मूल्यमें) ही लूँगी। ठीक है—अभीष्ट जनोंसे वस्तुके प्राप्त होनेपर मूल्य आदिकी गिनती नहीं की जाती है।।६४।।

उत्तम शरीरके धारक वे दोनों मित्र इत्यादि उपर्युक्त वाक्योंको सुनते हुए सुवर्णमय आसनसे संयुक्त ब्रह्मशाला (ब्राह्मणोंकी वादशाला ) में जा पहुँचे ॥६५॥

यहाँ ये घास और लकड़ियोंको छोड़कर भेरीको बजाते हुए सिंहके समान निर्भय होकर वेगसे उस सुवर्णमय आसनपर बैठ गये ॥६६॥

उस भेरीके शब्दको सुनकर कौन वादी यहाँ कहाँसे आया है, इस प्रकार बोलते हुए सब ब्राह्मण वादकी इच्छासे क्षोभको प्राप्त हुए ॥६७॥

६३) १. क हे सखे।

६५) १. क मनोवेगपवनवेगौ।

६६) १. क सभायाम् । २ क उपविष्टौ ।

६२) कड निजगाद परा; ब रूपिणौ परं। ६३) ब हूयतामिति। ६७) ड ते भेरि°; इ तद्भेरि°।

विद्यादर्गं हुताशेन बह्यमाना निरन्तरम् ।
निरीयुर्जाह्मणाः क्षित्रं परवादिजिगीषया ॥६८
केचित्तत्र वदन्ति स्म कि तर्काध्ययनेन नः ।
वादे पराङ्मुखीकृत्य यदि कश्चन गच्छति ॥६९
युष्मार्भिर्नाजता वादा बहवः परदुर्जयाः ।
यूयं तिष्ठत मौनेन वयं वादं विदध्महे ॥७०
एवमेव गतः कालः कुर्वतां पठनश्रमम् ।
अवादिषुः गरे तत्रे विद्याः प्रज्ञामदोद्धताः ॥७१
अपरे बभणुस्तत्र पातियत्वा यशःफलम् ।
परनिर्जयदण्डेन गृह्णीमो वादवृक्षतः ॥७२
एवमादीनि वाक्यानि जल्पन्तो द्विजपुंगवाः ।
वादकण्ड्ययोशिलष्टाः ब्रह्मशालां प्रपेदिरे ॥७३

तव निरन्तर विद्याके अभिमानरूप अग्निसे जलनेवाले वे ब्राह्मण दूसरे वादीको जीतने-की इच्छासे निकल पड़े।।६८।।

वहाँ कुछ ब्राह्मण विद्वान् बोछे कि यदि कोई हमें वादमें पराङ्मुख करके चला जाता है तो फिर हमारे तर्कशास्त्रके पढनेका फल ही क्या होगा ?।।६९।।

कुछ विद्वान् बोले कि जो बहुत-से वाद् (शास्त्रार्थ) दूसरोंके द्वारा नहीं जीते जा सकते थे उन्हें आप लोग जीत चुके हैं। अतएव अब आप लोग मौनसे स्थित रहें, इस समय हम वाद् करेंगे।।७०।।

दूसरे कुछ ब्राह्मण विद्वान वहाँ बुद्धिके अभिमानमें चूर होकर बोले कि पढ़नेमें परिश्रम करनेवाले हमलोगोंका समय अब तक यों ही गया। अर्थान् अब तक कोई वादका अवसर न मिलनेसे हम अपने विद्याध्ययनमें किये गये परिश्रमका कुछ भी फल नहीं दिखा सके थे, अब चूँकि वह अवसर प्राप्त हो गया है अतएव अब हम वादीको परास्त कर अपने पाण्डित्यको प्रकट करेंगे।।७१॥

वहाँ अन्य विद्वान् बोले कि अब हम बादीको बादमें परास्त करके उसके ऊपर प्राप्त हुई विजयरूपी लाठीके द्वारा बादरूपी वृक्षसे यशरूपी फलको गिराकर उसे प्रहण करते हैं।।७२।।

इनको आदि छेकर और भी अनेक वाक्योंको बोछते हुए वे श्रेष्ठ ब्राह्मण वादकी खुजछी-से संयुक्त होकर ब्रह्मशालामें जा पहुँचे ॥७३॥

७१) १. क ब्रुवन्ति स्म । २. क सभायाम् ।

७३) १. क वादखर्जया।

६८) व परवाद । ६९) क ड इ <sup>°</sup>ध्ययने मम; इ वादैः; क कश्चिन्त । ७२) ब परिनिर्जय ।

हारकञ्ज्ञणकेयूरश्रीवत्समुकुटाविभिः ।
अलंकृतं मनोवेगं ते दृष्ट्वा विस्मयं गताः ॥७४
नूनं विष्णुरयं प्राप्तो ब्राह्मणानुजिघृक्षया ।
शरीरस्येदृशी लक्ष्मीनिन्यस्यास्ति मनोरमा ॥७५
निगद्येति नमन्ति स्म भक्तिभारवशीकृताः ।
प्रशस्तं क्रियते कार्यं विश्वान्तमितिभः कदा ॥७६
तत्र केष्विस्माषन्त ध्रुवमेष पुरन्दरः ।
नापरस्येदृशी कान्तिर्भुवनानन्ददायिनी ॥७७
परे प्राहुरयं शंभः संकोच्याक्षि तृतीयकम् ।
धरित्रीं द्रष्टुनायातो रूपमन्यस्य नेदृशम् ॥७८
अन्ये ऽवदस्तर्यं कश्चिद्विद्याधारो मवोद्धतः ।
करोति विविधां क्रीडामोक्षमाणो महीतलम् ॥७९
नैवमालोचयन्तो ऽपि चकुस्ते तस्य निश्चयम् ।
प्रभापूरितदिक्रस्य विश्वरूपमणे रिव ॥८०

वहाँ भी हार, कंकण, केयूर, श्रीवत्स और मुकुट आदि आभूषणोंसे विभूषित मनोवेगको देखकर आश्चर्यको प्राप्त हुए ॥७४॥

वे बोले कि यह निश्चयसे ब्राह्मणोंका अनुमह करनेकी इच्छासे हमें भगवान विष्णु ही प्राप्त हुआ है, क्योंकि, दूसरे किसीके भी शरीरकी ऐसी मनोहर कान्ति सम्भव नहीं है। यह कहते हुए उन लोगोंने उसे अतिशय भक्तिके साथ प्रणाम किया। ठीक ही है—जिनकी बुद्धिमें विपरीतता होती है वे भला उत्तम कार्य कैसे कर सकते हैं ? अर्थान् वे ऐसे ही जघन्य कार्य किया करते हैं ॥७५-७६॥

उनमेंसे कुछ बोले कि यह निश्चयसे इन्द्र है, क्योंकि, लोकको आनन्द देनेवाली ऐसी उत्तम कान्ति दूसरेकी नहीं हो सकती है ॥৩৩॥

अन्य कितने ही बोले कि यह महादेव हैं और अपने तीसरे नेत्रको संकुचित करके पृथिवीको देखनेके लिए आया है, क्योंकि, ऐसी सुन्दरता और दूसरेके नहीं हो सकती है।।७८॥

दूसरे कुछ ब्राह्मण बोले कि यह कोई अभिमानी विद्याधर है जो पृथिवीतलका निरीक्षण करता हुआ अनेक प्रकारकी क्रीड़ा कर रहा है।।৩९।।

इस प्रकार विचार करते हुए भी वे ब्राह्मण विश्वकर मणि (सर्वरत्न) के समान अपनी प्रभासे समस्त दिशाओंको परिपूर्ण करनेवाछे उस मनोवेगके विषयमें कुछ भी निश्चय नहीं कर सके ॥८०॥

७५) १. क कृपया।

८०) १. क मनोवेगस्य । २. क सूर्यस्य ।

७ ) इ ध्रुवमेव । ७९) क ड इ महोद्धतः ।

कश्चनेति निजगाव कोविदो निश्चयार्थमयमेव पृच्छचताम् । कङ्कणे सित करे व्यवस्थिते नादरं विद्यवते ऽब्दके बुधाः ॥८१ वादिनिजंयविषक्तंमानसो वादमेष यदि कर्तुमागतः । तं तदा सममनेन कुमंहे सर्वशास्त्रपरमार्थवेदिनः ॥८२ दशंनेषु न तदस्ति दर्शनं षद्मु यस्न सकलो ऽपि बुध्यते । तत्त्वतो ऽत्र नगरे बुधाकुले कि बदिष्यति कुधीरयं परम् ॥८३ भारतीमिति निशम्य तस्य तां किश्चवेत्य निजगाद तं द्विजः । को भवानिह किमर्थमागतस्त्वं विष्द्वकरणो निगद्यताम् ॥८४ तं जगाद खचराङ्क अस्ततो भट्ट निधंनशरोरभूरहम् । आगतो ऽस्मि तृणकाष्ठविक्वयं कर्तुमत्र नगरे गरोयसि ॥८५ भाषते स्म तमसौ ततो द्विजो भद्र वादमविजित्य विष्टरे । कि न्यविक्षते भवानिहाचिते दुम्बुमि लघु निहत्य वादिकम् ॥८६

उस समय कोई विद्वान बोला कि यह कौन है, इसका निश्चय करनेके लिए इसीसे पूछ लेना चाहिए; क्योंकि, हाथमें कंकणके स्थित रहनेपर विद्वान् मनुष्य दर्पणके विषयमें आदर नहीं किया करते हैं—हाथ कंगनको आरसी क्या ॥८१॥

यदि यह वादियोंके जीतनेकी इच्छासे यहाँ वाद करनेके लिए आया है तो समस्त शास्त्रोंके रहस्यको जाननेवाले हम लोग इसके साथ उसे (वादको) करेंगे ॥८२॥

छह दर्शनोंमें वह कोई भी दर्शन नहीं है जिसे कि यथार्थमें पूर्णरूपसे हम न जानते हों। यह नगर विद्वानोंसे भरपूर है, यहाँ यह दुर्बुद्धि दूसरा (छह दर्शनोंसे बाह्य) क्या बोलेगा ? ॥८३॥

उसकी इस वाणीको सुनकर कोई एक ब्राह्मण आकर मनोवेगसे बोला कि आप कौन हैं और विरुद्ध कार्यको करते हुए तुम यहाँ किस लिए आये हो, यह हमें बतलाओ ॥८४।

यह सुनकर उससे वह विद्याधर पुत्र (मनोवेग) बोला कि हे भट्ट ! मैं एक निर्धन मनुष्य का पुत्र हूँ और इस बड़े भारी नगरमें घास व लकड़ियोंको बेचनेके लिए आया हूँ॥८५॥

इसपर वह ब्राह्मण उससे बोला कि हे भद्र पुरुष ! आप यहाँ वादको जीतनेके बिना ही शीघतासे वादकी भेरीको बजाकर इस पूज्य सिंहासनके ऊपर क्यों बैठ गये ? ।।८६।।

८१) १. क आदर्शे।

८२) १. क आसक्त।

८३) १. क शिवबौद्धवेदनैयायिकमीमांसकजैनमतानि ।

८५) १. क निर्धनपुत्रः।

८६) १. क अनिर्जित्य । २. क उपविष्ट[वा]न् । ३. क शीघ्रम् ।

८१) क ड इ पृच्छतां; ब ड इ करव्ये ; ड विद्धतेष्टके । ८२) ब निषक्त । ८३) ड इ वरं for परं।

८५) इ भद्र । ८६) इ<sup>°</sup>मवजित्य; ब विष्टरं, ड न्यविक्ष्यत; इ न्यवीक्षत ।

शक्तिरस्ति यवि वावनिर्जये त्वं कुरूष्य सह पण्डितेस्तवा।
वावमेभिरनवद्यबुद्धिभविविवर्णवलनैद्धिजोत्तमेः ॥८७
को ऽपि याति न पुरावतो बुधो वावनिर्जययशोविभूषितः ।
मूढ नागभवनावपैति कः शेषमूर्धमणिरिश्मरिखतः ॥८८
वातको किमु पिशाचको नु कि यौवनोजितमवानुरो ऽसि किम्।
येन विव्यमणिरत्नभूषणस्त्वं करोषि तृणकाष्ठिविक्रयम् ॥८९
सन्ति धृष्टमनसो जगत्त्रये भूरिशो जनमनोविमोहकाः।
त्वावृशो न परमत्र वृश्यते यस्तनोति बुधलोकमोहनम्॥९०
जल्पति स्म स ततो नभश्चरो विश्व कि विफलमेव कुप्यसि।
कारणेन रहितेन रुष्यते पश्चगेन न पुनमंनीषिणा ॥९१
काञ्चनासनमवेक्ष्य बन्धुरं कौ केन विनिविष्टवानहम्।
भोः कियान् वियति जायते ध्वनिश्वतेतसेति निहतदचं बुन्दुभिः॥९२

यदि तुममें वादको जीतनेकी शक्ति है तो फिर तुम निर्मल बुद्धिसे संयुक्त होते हुए वादिजनोंके अभिमानको चूर्ण करनेवाले ये जो श्रेष्ठ ब्राह्मण विद्वान् हैं उनके साथ वाद करो ॥८७॥

हे मूर्ख! इस नगरसे कोई भी विद्वान वादियोंके जीतनेसे प्राप्त यशसे विभूषित होकर नहीं जाता है। ठीक ही है—नागभवनसे कौन-सा मनुष्य शेषनागके मस्तकगत मणिकी

किरगोंसे रंजित होकर जाता है ? अर्थात् कोई नहीं जा पाता है ॥८८॥

क्या तुम वातूल ( वायुके विकारको न सह सकनेवाले ) हो, क्या पिशाचसे पीड़ित हो अथवा क्या जवानीके वृद्धिंगत डन्मादसे व्याकुल हो; जिससे कि तुम दिव्य मणिमय एवं रक्षमय आभूषणोंसे भूषित होकर घांस व लकड़ियोंके वेचनेरूप कार्यको करते हो ? ॥८९॥

तीन लोकोंमें प्राणियोंके मनको मुग्ध करनेवाले बहुत-से ढीठचित्त (प्रगल्भ) मनुष्य हैं, परन्तु तुम जैसा ढीठ मनुष्य यहाँ दूसरा नहीं देखा जाता है जो कि पण्डितजनोंको मोहित करता हो ॥९०॥

तत्पश्चात् वह मनोवेग विद्याधर बोला कि है विप्र! तुम व्यर्थ ही कोध क्यों करते हो ? देखो, कारणके बिना सर्प कोधको प्राप्त होता है, परन्तु बुद्धिमान् मनुष्य कारणके बिना कोधको प्राप्त नहीं होता । ९१॥

इस रमणीय (या उन्नत-आनत) सुवर्णमय आसनको देखकर मैं कौतुकसे उसके ऊपर

८८) १. सन् । २. क प्राप्नोति ।

८९) १. क वातरोगवान् । २. अहो ।

९०) १. दृढः धीरः।

९१) १. पण्डितेन ।

९२) १. क मनोहरम् । २. वादितः ।

८७) क वादनिर्णये; ड वाददपं । ८८) क ड इ रैदुपैति । ८९) क ड भूषितस्त्वं । ९०) अ व विमोहिकाः । ९१) इ कुप्यसे । ९२) इ अधेतसीति; क ड निहितः ।

तार्णदारिवकदेहजा वयं शास्त्रमार्गमिष विद्य नाञ्जसा । वादनाम तव वाक्यतो ऽधुना भट्ट बुद्धेमपबुद्धिना मया ॥९३ भारतादिषु कथासु भूरिशः सन्ति कि न पुरुषास्तवेदृशाः । केवलं हि परकोयमीक्षते दूषणं जगित नात्मनो जनः ॥१४ काळ्ळने स्थितवता मनःक्षतिर्विष्टरे यदि मयात्र ते तदा । उत्तरामि तरसेत्यवातरत् बेचरो ऽमितगितस्ततः सुधीः ॥९५

इति वर्मं परीक्षायामिमतगतिकृतायां तृतीयः परिच्छेदः ॥३

बैठ गया तथा हे विप्र ! इसकी आकाशमें कितनी ध्वनि होती है, इस विचारसे मैंने भेरी-को भी बजा दिया । ९२॥

हम तो तृण-काष्ठ वेचनेवालेके लड़के हैं जो वास्तवमें शास्त्रके मार्गको भी नहीं जानते हैं। हे भट्ट! मैं बुद्धिहीन हूँ, 'वाद' शब्दको इस समय मैंने तुम्हारे वाक्यसे जाना है ॥९३॥

क्या तुम्हारे यहाँ महाभारत आदिकी कथाओं में ऐसे (मुझ जैसे) पुरुष नहीं हैं ? ठीक है—संसारमें मनुष्य केवल दूसरोंके ही दोषको देखा करता है, किन्तु वह अपने दोषको नहीं देखता है। १८॥

यदि मेरे इस सुवर्णमय सिंहासनपर बैठ जानेसे तुम्हारे मनमें खेद हुआ है तो मैं उसके ऊपरसे उतर जाता हूँ, यह कहता हुआ वह अपरिमित गतिवाला बुद्धिमान मनोवेग विद्याधर उसपरसे शीघ्र ही उतर पड़ा ॥९५॥

> इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें तीसरा परिच्छेद समाप्त हुआ ॥३॥

९३) १. क परमार्थेन । २. ज्ञातम् । ३. अल्पबुद्धिनाः, क विगतबुद्धिना ।

९४) १. पुराणेषु । २. मादृशाः ।

९५) १ मनःपीडा । २. इत्युक्त्वा विष्टरात् उत्तीर्यं [णैं:] ।

९३) कड<sup>े</sup>दारुविक; ब नाञ्जसं; अ बुद्धमि। ९५) अ कड इ मनःक्षिति<sup>°</sup>।

## [8]

तमालोक्यासनोत्तीर्णमथावादीद् द्विजाग्रणीः । तार्णिकाः काष्टिका दृष्टा न मया रत्नमण्डिताः ॥१ परप्रेष्यकरा भत्या दिव्यालङ्कारराजिताः । वहन्तस्तृणकाष्टानि दृश्यन्ते न कदाचन ॥२

से प्राह भारताद्येषु पुराणेषु सहस्रज्ञः । श्रूयन्ते न प्रपद्यन्ते भवन्तो विधियः परम् ।।३

यदि रामायणे दृष्टा भारते वा त्वयेदृशाः । प्रत्येष्यामस्तदा ब्रूहि द्विजेनेत्युदिते ऽवदत् ॥४

ब्रवीमि केवलं विप्रा ब्रुवाणो ऽत्र बिभेम्यहम्। यतो न दृश्यते को ऽपि युष्मन्मध्ये विचारकः॥५

तत्पश्चात् मनोवेगको आसनसे उतरा हुआ देखकर ब्राह्मणोंमें अग्रगण्य वह ब्राह्मण उससे बोला कि मैंने रत्नोंसे अलंकत होकर घास और लकड़ियोंके बेचनेवाले नहीं देखे हैं। स्वर्गीय अलंकारोंसे सुशोभित मनुष्य दूसरोंकी सेवा करते हुए अथवा तृण-काष्ठोंको ढोते हुए कभी भी नहीं देखे जाते हैं।।१-२।।

यह सुनकर मनोवेग वोला कि महाभारत आदि पुराणोंमें ऐसे हजारों मनुष्य सुने जाते हैं। परन्तु आप जैसे लोग उन्हें स्वीकार नहीं करते हैं।।३।।

इसपर वह ब्राह्मण विद्वान् बोला कि यदि तुमने रामायण या महाभारतमें ऐसे मनुष्य देखे हैं तो बतलाओ, हम उन्हें स्वीकार करेंगे। इस प्रकार उक्त ब्राह्मणके कहनेपर मनोवेग बोला कि हे विप्र! मैं केवल बतला तो दूँ, परन्तु कहते हुए मैं यहाँ डरता हूँ। कारण इसका यह है कि आप लोगोंमें कोई विचार करनेवाला नहीं दिखता है।।४–५॥

२) १. क परकार्यंकराः ; कार्यं।

३ ) १. क मनोवेगः । २. क कथयन्ते; जानन्ति । ३. अज्ञानिनः; क निर्बुद्धयः । ४**. क अन्यम् ;** पण । [ मराठी ? ]

४) १. प्रतीतिं कुर्मः ; क अङ्गीकर्तुः।

५) १. पण। [ मराठी ? ]

१) व क<sup>°</sup>मथ वादी<sup>°</sup>। २) अ व इ रत्नालङ्कार ; व वहन्ति तृण<sup>°</sup> ; इ न दृश्यन्ते कदाचन ।

३) ड इ. ज्ञायन्ते न; ब भवन्ति; अ ब ड इ विधयः। ५) अ ब ड इ विप्र।

खलाः सत्यमिष प्रोक्तमादायासत्यबुद्धितः ।
मुष्टिषोडशकन्यायं रचयन्त्यविचारकाः ॥६
कोदृशो ऽसौ महाबुद्धे ब्रहीति गदिते द्विजैः ।
उवाचेति मनोवेगः श्रूयतां कथयानि वैः ॥७
देशो मलयदेशो ऽस्ति संगालो गिलतासुखः ।
तत्र गृहपतेः पुत्रो नाम्ना मधुकरो ऽभवत् ॥८
एकदा जनकस्यासौ निगत्य गृहतो रुषा ।
अश्रमोद्धरणीपृष्ठं रोषतः क्रियते न किम् ॥९
आभीरविषये तुङ्गा गतेनानेन राशयः ।
दृष्टा विभज्यमानानां चणकानामनेकशः ॥१०
तानवेक्ष्य विमुग्धेन तेन विस्मितचेतसा ।
अहो चित्रमहो चित्रं मया दृष्टमितीरितम् ॥११

- ७) १. न्यायः । २. क युष्मान् ।
- ८) १. मलयदेशे मृणालग्रामे भ्रमरस्य पुत्रो मधुकरगतिः इति वा पाठः । २. ग्रामे । ३. भ्रमरस्य पुत्रो मधुकर इति ।
- ९) १. मधुकरगतिः।
- १०) १. क देशे।
- ११) १. क कथितम्।

जो दुष्ट मनुष्य विचारसे रहित (अविवेकी) होते हैं वे कही गयी सच वातको भी असत्य बुद्धिसे प्रहण करके मुष्टिषोडशक (सोलह मुक्केरूप) न्यायकी रचना करते हैं ॥६॥

इसपर हे अतिशय बुद्धिशालिन्! वह मुष्टिवोडशक न्याय किस प्रकारका है, यह हमें बतलाइए। इस प्रकार उन ब्राह्मणोंके पूलनेपर मनोवेग बोला कि मैं तुम्हें उसे बतलाता हूँ, सुनिए।।७॥

मलय नामका जो एक देश है उसमें दुःखोंसे रहित एक संगाल नामका श्राम है। वहाँ एक गृहपति (सदा अन्नादिका दान करनेवाला—सत्री) रहताथा। उसके मधुकर नामका एक पुत्र था।।८॥

एक समय वह पिताके उपर रुष्ट होकर घरसे निकला और पृथिवीपर घूमने लगा। ठीक है—क्रोधके वश होकर मनुष्य क्या नहीं करता है ? अर्थात् क्रोधके वशमें होकर मनुष्य नहीं करने योग्य कार्यको भी किया करता है ॥९॥

इस प्रकार घूमता हुआ वह आभीर देशमें पहुँचा। वहाँपर उसने अलग-अलग विभक्त किये हुए चनोंको अनेक ऊँची-ऊँची राशियाँ देखीं ॥१०॥

उनको देखकर उस मूर्खने आश्चर्यसे चिकत होकर कहा कि अरे ! मैंने बहुत आश्चर्य-जनक बात देखी है ॥११॥

६) अ इ षोडशकं न्यायं। ७) अ ते for वः। ८) ड मालवदेशो°; अ संगाले....सुखे, क मंगलो।

९) इ बम्भ्रमी°; ड °पृष्ठे । ११) अ विमुखेन; अ दृष्टमतीकृतम; ब विमत्ती चिरं ।

किमाइचर्यं त्वया दृष्टं करणेनेति भाषिते । अगदीदिति मूढो ऽसौ जानात्यज्ञो हि नापदम् ॥१२

यादृशा विषये ऽमुत्र तुङ्गाश्चणकराशयः। मरीचिराशयः सन्ति तादृशा विषये मम ॥१३

करणेन ततो ऽवाचि से भृशं कुपितात्मना । किं त्वं ग्रस्तो ऽसि वातेन येनासत्यं विभाषसे ॥१४

मरोचिराशयस्तुल्या दृष्टाश्चणकराशिभिः। नास्माभिविषये ववापि दुष्टबुद्धे कदाचन ॥१५

किलात्र चणका देशे मरीचानीव दुर्लभाः। मम नो गणना क्वापि मरीचेष्वपि विद्यते ॥१६

विज्ञायेत्ययेमस्माकं दुष्टो मुग्धत्वनर्मणा । उपहासं करोतीति क्षिप्रमेष निगृह्यताम् ॥१७

यह सुनकर उनके अधिकारीने उससे पूछा कि तुमने यहाँ कौन-सी आइचर्यजनक बात देखी है ? इसपर वह मूर्ख इस प्रकार बोला। ठीक है—अज्ञानी पुरुष आनेवाली आपत्ति-को नहीं जानता है ॥१२॥

वह बोटा—इस देशमें जैसी ऊँची वनोंकी राशियाँ हैं मेरे देशमें वैसी मिरचोंकी राशियाँ हैं ॥१३॥

यह सुनकर अधिकारीने अतिशय क्रोधित होकर उससे कहा कि क्या तुम वायुसे ग्रस्त (पागल) हो जो इस प्रकारसे असत्य बोलते हो ॥१४॥

हे दुर्बुद्धे! हम लोगोंने किसी भी देशमें व कभी भी चनोंकी राशियोंके समान मिरचों-की राशियाँ नहीं देखी हैं ॥१५॥

इस देशमें मिरचोंके समान चना दुर्लभ है, मेरी गिनती कहींपर भी मिरचोंमें भी नहीं है; ऐसा जान करके यह दुष्ट मूर्खतासे हम लोगोंकी हँसी करता है। इसीलिए इसको शीव्र दण्ड दिया जाना चाहिए॥१६-१७॥

१४) १. मधुकरः।

१५) १. क नगरे।

१६) १. चणकेषु।

१७) १. मधुकरः । २. हासेन । ३. वध्यताम् ।

१२) अभाषितः, बभाषितं। १३) कड मरीच<sup>°</sup>। १४) अब<sup>°</sup>सत्यानि भाषसे। १६) इमरीचात्यन्त<sup>°</sup>; बगणका। १७) वमुग्धेन; इभर्मणा; बकड<sup>°</sup>मेव।

करणस्येतिवाक्येन बबन्धुस्तं कुटुम्बिनः ।
अश्रद्धेयवचोवादी बन्धनं लभते न कः ॥१८
केनापि करुणाईण तत्रावादि कुटुम्बिना ।
अनुरूपो ऽस्य दोषस्य दण्डो भद्र विधोयताम् ॥१९
वर्तुलो वर्तुले ऽमुख्य दीयताम् इम्हर्धित ।
उपहासं पुनर्येन न कस्यापि करोत्यसौ ॥२०
तस्येतिवचनं श्रुत्वा विमुच्यास्य कुटुम्बिभः ।
वर्तुला मस्तके दत्ता निष्ठुरा निघृणात्मिभः ॥२१
यत्त्यक्तो वर्तुलैरेभिलिभो ऽयं परमो मम ।
जीवितव्ये ऽपि संदेहो दुष्टमध्ये निवासिनाम् ॥२२
विचन्त्येति पुनर्भोतो निजं देशमसौ गतः ।
बालिशो न निवर्तन्ते कदाचिदकद्यिताः ॥२३

- १८) १. क अश्रद्धवचन ; अगगमतावचोवादी ।
- १९) १. सदृशः।
- २०) १. मुष्टयः। २. क मस्तके।
- २१) १. क दयारहितैः।
- २२) १ कुटुम्बिभः।
- २३) १. अज्ञानिनः ; क मूर्खाः । २. व्याघुटन्ते । ३. अपीडिताः ।

इस प्रकार उस अधिकारीके कहनेसे किसानोंने उस मधुकरको बाँघ छिया। ठीक ही है—अविश्वसनीय वचनको बोछनेवाला ऐसा कौन-सा मनुष्य है जो बन्धनको न प्राप्त होता हो ? ॥१८॥

उस समय वहाँ कोई एक दयालु किसान बोला कि हे भद्र ! इस बेचारेको इसके अपराधके अनुसार दण्ड दिया जाये ॥१९॥

इसके गोल शिरके ऊपर आठ वर्तुला (मुक्के) दी जावें, जिससे कि वह फिर किसीकी भी हँसी न करे ॥२०॥

उसके इस वचनको सुनकर उन किसानोंने उसे बन्धनमुक्त करते हुए मस्तकपर कठोर आठ वर्तुलाएँ दे दीं ॥२१॥

इन लोगोंने जो मुक्ते इन आठ वर्तुलोंके साथ छोड़ दिया है, यह मुक्ते बहुत बड़ा लाभ हुआ। कारण यह कि जो लोग दुष्टजनोंके मध्यमें रहते हैं उनके तो जीवनके विषयमें भी सन्देह रहता है, फिर भला मुझे तो केवल आठ मुक्के ही सहने पड़े हैं ॥२२॥

यही विचार करके वह भयभीत होता हुआ अपने देशको वापस चला गया। ठीक ही है—मूर्ख जन कभी कष्ट सहनेके विना वापस नहीं होते हैं ॥२३॥

१९) अ दण्डस्य, ब दण्डस्य for दोषस्य; अ ब भद्रा। २०) इ वर्तुले मुख्ट्या। २१) क ड इ विमुञ्चास्य; क ड इ निर्देयात्मभिः। २२) ड ँतव्येति ; ब ँमध्यनिवासिनां।

विभागेन कृतास्तेन देशं संगालमीयुषां।
मरीचिराशयो दृष्टास्तुल्याश्चणकराशिभः॥२४
तत्र तेन तदेवोक्तं लब्धो दण्डो ऽिप पूर्वंकः।
बालिशो जायते प्रायः खण्डितो ऽिप न पण्डितः।॥२५
मुष्टिषोडशकं प्राप्तं यतः सत्ये ऽिप भाषिते।
मुष्टिषोडशकं प्राप्तं यतः सत्ये ऽिप भाषिते।
मुष्टिषोडशकन्यायः प्रसिद्धिमगमत्ततः॥२६
न सत्यमिप वक्तव्यं पुंसां साक्षिविर्वाजतम्।
परैव्यापीडचते लोकरसत्यस्येव भाषकाः॥२७
असत्यमिप मन्यन्ते लोकाः सत्यं ससाक्षिकम्।
वञ्चकैः सकलो लोको वञ्च्यते कथमन्यया॥२८
पुंसा सत्यमसत्यं वा वाच्यं लोकप्रतीतिकम्।
भवन्तो महती पीडा परथा केन वायंते॥२९

जब वह (मधुकर) अपने संगाल देशमें वापस आ रहा था तब उसने वहाँ चनोंकी राशियोंके समान विभक्त की गयीं मिरचोंकी राशियोंको देखा ॥२४॥

तब उसने वहाँपर भी वही बात (जैसी यहाँ मिरचोंकी राशियाँ हैं वैसी आभीर देशमें मैंने चनोंकी राशियाँ देखी हैं) कही और वही पूर्वका दण्ड (आठ मुक्के) भी प्राप्त किया। ठीक है—मूर्ख मनुष्य कष्टको पाकर भी चतुर नहीं होता।।२५॥

इस प्रकार सत्य बोलनेपर भी चूँकि मधुकरको सोलह सुक्कोंस्वरूप दण्ड सहना पड़ा इसीलिए तबसे 'मुष्टिपोडशन्याय' प्रसिद्धिको प्राप्त हुआ ॥२६॥

पुरुपको साक्षीके विना सत्य भाषण भी नहीं करना चाहिए, अन्यथा उसको असत्य-भाषीके समान दूसरोंके द्वारा पीड़ा सहनी पड़ती है ॥२७॥

साक्षीके रहनेपर लोग असत्यको भी सत्य मानते हैं, नहीं तो किर धूर्त लोग सब जनोंको धोखा कैसे दे सकते हैं ? नहीं दे सकते ॥२८॥

इसिलए पुरुपको चाहे वह सत्य हो और चाहे असत्य हो, ऐसा वचन बोलना चाहिए जिसपर कि लोग विश्वास कर सकें। क्योंकि, नहीं तो फिर आगे होनेवाले महान् कष्टको कौन रोक सकता है ? कोई भी नहीं रोक सकेगा ॥२९॥

२४) १. गतेन तेन।

२५) १. निपुणः ।

२६) १. प्राप्तवान् ।

२७) १. निपुणेन ।

२८) १. धूर्तै: ।

२४) इ 24 after 25; ब सांगाल, क मंगाल, ड मंगल; अ ब मरीच। २५) ड तेन तत्र; अ इ दण्डरच। २७) अ परतः पीड्यते. ब परथा पीड्यते. इ परं ब्या<sup>2</sup>: इ <sup>2</sup>रसत्यस्यैत। २९) ब पुंसां: अ परघातेन वार्यते।

पुंसा सत्यमिप प्रोक्तं प्रपद्यन्ते न बालिशाः । यतस्ततो न वक्तव्यं तन्मध्ये हितमिच्छता ॥३० अनुभूतं श्रुतं दृष्टं प्रसिद्धं च प्रपद्यते । अपरं न यतो लोको न वाच्यं पटुना ततः ॥३१ ममापि निर्विचाराणां मध्ये ऽत्र वदतो यतः । ईदृशो जायते दोषो न वदामि ततः स्फुटम् ॥३२ विचारयित यः किच्चत् पूर्वापरिवचारकः । उच्यते पुरतस्तस्य न परस्य पटोयसा ॥३३ इत्युक्तवावसिते खेटे जगाद द्विजपुंगवः । मैवं साधो गदीर्नास्ति किच्चदेत्राविवेचकः ॥३४

पुरुष यदि सत्य बात भी कहता है तो भी मूर्खजन उसे नहीं मानते हैं। इसिछए विचारशील मनुष्यको अपने हितकी इच्छासे मूर्खोंके मध्यमें सत्य बात भी नहीं कहना चाहिए।।३०।।

लोकमें जो बात अनुभवमें आ चुकी है, सुनी गयी है, देखी गयी है या प्रसिद्ध हो चुकी है उसीको मनुष्य स्वीकार करता है; इसके विपरीत वह अननुभूत, अश्रुत, अदृष्ट या अप्रसिद्ध बातको स्वीकार नहीं करता है। इसीलिए चतुर पुरुषको ऐसी (अननुभूत आदि) बात नहीं कहना चाहिए ॥३१॥

यहाँ विचारहीन मनुष्योंके बीचमें बोछते हुए चूँकि मेरे सामने भी वही दोष उत्पन्न हो सकता है, इसीछिए में यहाँ स्पष्ट बात नहीं कहना चाहता हूँ ॥३२॥

पूर्वापरका विचार करनेवाला जो कोई मनुष्य दूसरेके कहे हुए वचनपर विचार करता है उसके आगे ही चतुर पुरुष बोलता है, अन्य (अविचारक) के आगे वह नहीं बोलता।।३३॥

इस प्रकार कहकर मनोवेगके चुप हो जानेपर ब्राह्मणोंमें प्रमुख वह विद्वान बोला कि हे सज्जन ! ऐसा मत कहो, क्योंकि इस देशमें अविवेकी कोई नहीं है—सब ही विचारक हैं॥३४॥

३०) १. मन्यन्ते । २. अज्ञानिमध्ये ।

३२) १. वचनस्य मम मनोवेगस्य ।

३३) १. विभाषितम् । २. न कथ्यते । ३. अविचारकस्य ।

३४) १. स्थितवति, मौने कृते सति ; क उक्तवा स्थिते सति । २. क सभायाम् ।

३१) अ च for न; अ क लोके । ३४) अ जादीन्नास्ति देशे ज्ञाप्यविवेचकः; इ $^{\circ}$ दत्ताविचारकः।

मा ज्ञासीरविचाराणां दोषमेषु विचारिषु ।
पश्तां जायते धर्मो मानुषेषु न सर्वथा ॥३५
आभीरसदृशानस्मान्मा बुधो मुग्धेचेतसः ।
वायसैः सदृशाः सन्ति न हंसा हि कदाचन ॥३६
अत्रे न्यायपटीयांसो युक्तायुक्तविचारिणः ।
सर्वे ऽपि बाह्मणा भद्र मा शङ्किष्ठा वदेष्सितम् ॥३७
यद्युक्त्या घटते वाक्यं साधुभिर्यंच्च बुध्यते ।
तद् बूहि भद्र निःशङ्को ग्रहोष्यामो विचारतः ॥३८
इति विप्रवचः श्रुत्वा मनोवेगो ऽलपेद्वचः ।
जिनेशचरणाम्भोजचळ्ळरीकः कलस्वनः ॥३९
रक्तो द्विष्टो मनोमूढो व्युद्ग्राहो पित्तदूषितः ।
चूतः क्षीरो ऽगुरुर्क्रयाश्चन्दनो बालिशो दशै ॥४०

तुमने जो दोप आभीर देशके अविचारी जनोंमें देखा है उसे इन विचारशील विद्वानों-में मत समझो। कारण यह कि पशुओंका धर्म मनुष्योंमें विलक्षुल नहीं पाया जाता है ॥३५॥

तुम हम लोगोंको आभीर देशवासियोंके अविचारक मत समझो, क्योंकि, कौबोंके समान कभी हंस नहीं हुआ करते हैं ॥३६॥

हे भद्र ! यहाँ पर सब ही ब्राह्मण नीतिमें अतिशय चतुर और योग्य-अयोग्यका विचार करनेवाले हैं। इसलिए तुम किसी प्रकारकी शंका न करके अपनी अभीष्ट बातको कहो॥३७॥

हे भद्र ! जो वचन युक्तिसे संगत है तथा जिसे साधुजन योग्य मानते हैं उसे तुम निःशंक होकर बोलो । हम लोग उसे विचारपूर्वक ग्रहण करेंगे ॥३८॥

इस प्रकार उस ब्राह्मणके द्वारा कहे गये वचनको सुनकर जिनेन्द्र भगवान्के चरणरूप कमलोंका भ्रमर (जिनेन्द्रभक्त ) वह मनोवेग मधुर वाणीसे इस प्रकार बोला ॥३९॥

रक्त, द्विष्ट, मनोमूढ, ब्युद्घाही, पित्तदूषित, चूत, क्षीर, अगुरु, चन्दन और बालिश ये दस मूर्ख जानने चाहिए ॥४०॥

३५) १. क विचाररहितः धर्मः ।

३६) १ मूढ । २ क काकपक्षिभिः।

३७) १. क सभायां । २. क न्यायप्रवीणाः । ३. क मनोभिलिषतम् ।

३९) १. क अवादीत्। २. सूस्वरः।

४०) १. इति दश मूढा ज्ञेयाः।

३५) इ. मानवेषु । ३६) अ. ब. बुद्धा, क. बुधा । ३७) इ. राङ्किष्ट । ३८) अ. यद्युक्त्वा । ४०) अ. क. ड. दुष्टो, ब. दिष्टो; क. ड. मतो मूढो, ड. क्षीरागुरः ज्ञेयाश्चंदना; क. ड. इ. बालिशा ।

पूर्वापरिवचारेण तिर्यञ्च इव विजताः ।
सन्त्यमी यदि युष्मामु तदा वक्तुं बिभेम्यहम् ॥४१
मनुष्याणां तिरक्ष्यां च परमेति हभेदकम् ।
विवेचयिन्ते यत्सर्वं प्रथमा नेतरे पुनः ॥४२
पूर्वापरिवचारज्ञा मध्यस्था धर्मकाङ्क्षिणः ।
पक्षपाति विन्मुंक्ता भव्याः सभ्याः प्रकीर्तिताः ॥४३
सुभाषितं मुखाधायि मूखेंषु विनियोजितम् ।
ददाति महतीं पौडां पयःपानिमवाहिषु ॥४४
पर्वते जायते पद्मं सिलले जातु पावकः ।
पीयूषं कालकूटे च विचारस्तु न बालिको ॥४५
कीदृशाः सन्ति ते साधो द्विजैरिति निवेदिते ।
वक्तुं प्रचक्रमे खेटो रक्ति दृष्टादिचेष्टितम् ॥४६

मनुष्यों और पशुओंमें केवल यही भेद है कि प्रथम अर्थात् मनुष्य तो सब कुछ विचार करते हैं, किन्तु दूसरे (पशु) कुछ भी विचार नहीं करते हैं। ॥४२॥

जो भन्य मनुष्य पूर्वापरविचारके ज्ञाता, राग-द्वेषसे रहित, धर्मके अभिलापी तथा पक्षपातसे रहित होते हैं वे ही सभ्य सदस्य (सभामें बैठनेके योग्य) कहे गये हैं ॥४३॥

यदि मूर्खोंके विषयमें सुखदायक सुन्दर वचनका भी प्रयोग किया जाता है तो भी वह इस प्रकारसे महान् पीड़ाको देता है जिस प्रकार कि सर्पोंको पिछाया गया दूध महान् पीड़ाको देता है ॥४४॥

कदाचित् पर्वतके ऊपर कमल उत्पन्न हो जावे, जलमें आग उत्पन्न हो जावे और या कालकूट विषमें अमृत उत्पन्न हो जावे; परन्तु कभी मूर्व पुरुषमें विचार नहीं उत्पन्न हो सकता है।।४५॥

हे सत्पुरुष ! वे रक्तादि दस प्रकारके मूर्ख कैसे होते हैं, इस प्रकार उन ब्राह्मणोंके पूछनेपर उस मनोवेग विद्याधरने उक्त रक्त व द्विष्ट आदि मूर्ख पुरुषोंकी चेष्टा (स्वरूप) को कहना प्रारम्भ किया ॥४६॥

४१) १. मुढा।

४२) १. विचारयन्ति देवकुदेवादिपृथक्करणे मनुष्याः, तिर्यश्चः न । २. मनुष्याः । ३. तिर्यञ्चः ।

४३) १. सभायाः योग्याः ; क सभायां साधवः।

४४) १. क सुष्ठु वचनम् । २. क स्थापितं; सुखकर । ३. सर्पेषु ।

४५) १. क मूर्खे ।

४६) १. मूर्खाः । २. प्रारेभे ।

ये मूर्ख पशुओंके समान पूर्वापरिवचारसे रहित होते हैं। वे यदि आप छोगोंके बीचमें हैं तो मैं कुछ कहनेके लिए डरता हूँ ॥४१॥

४६) क ड रक्तदुष्टादि , अ रक्तदुष्टादिवेरितं।

सामन्तनगरस्थायी रेवायां दक्षिणे तटे।
प्रामक्टो बहुद्रव्यो बभूव बहुधान्यकः ॥४७
सुन्दरी च कुरङ्गी च तस्य भार्ये बभूवतुः।
भागीरथां च गौरी च शम्भोरिव मनोरमे।॥४८
कुरङ्गों तरुणीं प्राप्य वृद्धां तत्याजं सुन्दरीम्।
सरसायां हि लब्धायां विरसां को निषेवते।॥४९
सुन्दरी भणिता तेनं गृहीत्वा भागमात्मनः ।
ससुता तिष्ठ भद्रे त्वं विभक्तां भवनान्तरे।॥५०
साध्वी तथा स्थिता सापि स्वामिना गदिता यथा।
शीलवत्यो न कुर्वन्ति भर्तृवावयव्यतिक्रमम् ।॥५१
अष्टौ तस्या बलीवर्दा वितीर्णा दश धनवः।
हे दास्यो हालिकौ हो च मन्दिरं सोपचारकम् ॥५२

रेवा नदीके दक्षिण किनारेपर एक सामन्त नगर है। उसका स्वामी एक बहुधान्यक नामका प्रामकृट ( शुद्र ) था जो बहुत धन और धान्यसे सम्पन्न था ॥४०॥

जिस प्रकार महादेवके गंगा और पार्वती ये दो मनोहर पत्नियाँ हैं उसी प्रकार उसके सुन्दरी और कुरंगी नामकी दो रमणीय स्त्रियाँ थीं ॥४८।

इनमें कुरंगी युवती और सुन्दरी वृद्धा थी। तब उसने युवती कुरंगीको स्वीकार कर सुन्दरीका परित्याग कर दिया। ठीक है—सरस स्त्रीके प्राप्त होनेपर भला नीरस स्त्रीका सेवन कौन करता है ? कोई नहीं करता।।४९।

उसने सुन्दरीसे कहा कि हे भद्रे ! तू अपना हिस्सा लेकर पुत्रके साथ अलगसे दूसरे मकानमें रह ॥५०॥

तव उत्तम स्वभाववाली वह सुन्दरी भी जैसा कि पतिने कहा था तद्नुसार अलग मकानमें रहने लगी। ठीक है—शीलवती स्त्रियाँ कभी अपने पतिकी आज्ञाका उल्लंघन नहीं करती हैं॥५१॥

उस समय श्रामकूटने उसे आठ बैंट, इस गायें, हो दासियाँ, हो हलवाहे (हल चलानेवाले) और एक उपकरणयुक्त घर दिया॥५२॥

४७) १. क रेवानदी।

४८) १. गंगा।

४९) १. क असौ ग्रामकूटः ।

५०) १. क ग्रामकूटेन । २. स्वस्य । ३. भिन्ना ।

५१) १. क भर्तारकवचनउल्लङ्घनम्।

५२) १. क सुन्दर्याः । २. क वृषभाः । ३. दत्ताः । ४. उपकरणसहितम्; क बहुधान्यकम् ।

४७) अ<sup>°</sup>नगरस्वामी, इ<sup>°</sup>नगरस्थाया। ४८) अ ब ड इ भागीरथीव गौरीव। ५०) **ब भुवनान्तरे।** ५१) अ ब क शीलवंत्यो।

भुज्ञानः काङ्क्षितं भोगं कुरङ्ग्या से विमोहितः ।
न विवेद गतं कालं वारुण्येव मदातुरः । ॥५३
आसाद्य सुन्दराकारां तां प्रियां नवयौवनाम् ।
पौलोम्यालिङ्गितं । शक्रं स मेने नातमनो ऽधिकम् ॥५४
युवतो राजते नारी न वृद्धे पुरुषे रता ।
कि विभाति स्थिता जीर्णे कम्बले नेत्रपट्टिका । ॥५५
अवज्ञाय जरां योषां तरुणीं यो निषेवते ।
विपदा पोडचते सद्यो ददात्याशु सदा व्यथाम् ॥५६
तरुणीतः परं नास्ति वृद्धस्यासुखवर्धकम् ।
विद्विज्वालामपाकृत्य कि परं तापकारणम् ॥५७
तरुणीसंगपर्यन्ता वृद्धानां जीवितस्थितः ।
वज्जविह्नशिखासंगे स्थितः शुष्कतरोः कृतः ॥५८

उधर कुरंगीमें आसक्त होकर इच्छानुसार भोगको भोगते हुए उसका बहुत-सा समय इस प्रकार बीत गया जिस प्रकार कि शराबके नशेमें चूर होकर शराबीका बहुत समय बीत जाता है और उसे भान नहीं होता है॥५३॥

वह प्रामकूट सुन्दर आकृतिको धारण करनेवाली और नवीन यौवन (जवानी) से विभूषित उस प्यारी पत्नीको पाकर इन्द्राणीसे आलिंगित इन्द्रको भी अपनेसे अधिक नहीं मानता था—उसे भी अपनेसे तुच्छ समझने लगा था।।५४।।

पुरुषके वृद्ध हो जानेपर उसमें अनुरक्त स्त्री सुशोभित नहीं होती है। ठीक है—पुराने कम्बलमें स्थित रेशमी वस्त्र क्या कभी शोभायमान होता है ? नहीं होता है ॥५५॥

जो जरारूप स्त्रीका तिरस्कार करके युवती स्त्रीका सेवन करता है वह शीघ्र ही विपत्तिसे पीड़ित किया जाता है। उसे वह युवती निरन्तर कष्ट दिया करती है।।५६।।

युवती स्त्रीको छोड़कर दूसरी कोई भी वस्तु वृद्ध पुरुषके दुखको बढ़ानेवाली नहीं है— उसे सबसे अधिक दुख देनेवाली वह युवती स्त्री ही है। ठीक है—अग्निकी ज्वालाको छोड़कर और दूसरा सन्तापका कारण कीन हो सकता है ? कोई नहीं ॥५७॥

वृद्ध पुरुषोंके जीवनकी स्थितिका अन्त—उनकी मृत्यु—उक्त युवती स्त्रियोंके ही संयोगसे होता है। ठीक है —व क्राग्तिकी शिखाका संयोग होनेपर भला सूखे वृक्षकी स्थिति कहाँसे रह सकती है ? नहीं रह सकती ॥५८॥

५३) १. बहुधान्यकः नाम । २. सन् । ३. क मदिरया । ४. पीडितः मोहितः प्राणी ।

५४) १. इन्द्राण्यालिङ्गितं इन्द्रम् । २. ज्ञातवान् ।

५५) १. पट्टकूल ।

५६) १. जरामेव स्त्रियम् । २. कष्टम् ।

५४) व नात्मनाधिकं। ५५) क स्थिरा; अ पिट्टिकाः, व पित्रका। ५६) व क ड ददत्याशु। ५७) इ

कुरङ्गीवदनाम्भोजं स्नेहादित्यप्रबोधितम् । तस्यावलोक्षमानस्य स्कन्धावारो उभवत्प्रभोः । ।५९ विषयस्वामिनाह्य भणितो बहुधान्यकः । स्कन्धावारं व्रज क्षिप्रं सामग्रीं त्वं कुरूचिताम् ॥६० स नत्वैवं करोमीति निगद्य गृहमागतः । आलिङ्ग्य वल्लभां गाढमुवाच रहिस स्थिताम् ॥६१ कुरङ्गि तिष्ठ गेहे त्वं स्कन्धावारं व्रजाम्यहम् । स्वस्वामिनां हि नादेशो लङ्ग्यनीयः मुलाथिभिः ॥६२ कटकं मम संपन्नं स्वामिनस्तत्र सुन्दरि । अवश्यमेव गन्तव्यं परथा कुप्यति प्रभुः ॥६३ आकर्ण्येति वचस्तन्वी सा बभाषे विषण्यधीः । । मयापि नाथ गन्तव्यं त्वया सह विनिश्चितम् ॥६४ शक्यते सुलतः सोढुं प्लोषमाणो विभावसुः । । वियोगो न पुनर्नाथ तापितालिलविग्रहः ॥६५

वहुधान्यकके अनुरागरूप सूर्यके द्वारा विकासको प्राप्त हुए उस कुरंगीके मुखरूप कमलका अवलोकन करते हुए राजाके कटकका अवस्थान हुआ ॥५९॥

तव उस देशके राजाने बहुधान्यकको बुटाकर उससे कहा कि तुम कटकमें जाओ और समुचित सामग्रीको तैयार करो ॥६०॥

उस समय वह राजाको नमस्कार करके यह निवेदन करता हुआ कि मैं ऐसा ही करता हूँ, घर आ गया। वहाँ वह एकान्तमें स्थित प्रियाका गाढ़ आर्छिगन करके उससे बोठा कि हे कुरंगी ! तू घरमें रहना, मैं कटकमें जाता हूँ, क्योंकि जो सुखकी इच्छा करते हैं उन्हें कभी अपने स्वामीकी आज्ञाका उल्लंघन नहीं करना चाहिए ॥६१–६२॥

हे सुन्दरी ! मेरे स्वामीका कटक सम्पन्न है, मुझे वहाँ अवश्य जाना चाहिए, नहीं तो राजा क्रोधित होगा ॥६३॥

बहुधान्यकके इन वचनोंको सुनकर वह कुश शरीरवाली कुरंगी खिन्न होकर बोली कि हे स्वामिन ! तुम्हारे साथ मुझे भी निश्चयसे चलना चाहिए॥६४॥

हे नाथ ! कारण इसका यह है कि जलती हुई अग्निको तो सुखसे सहा जा सकता है, किन्तु समस्त शरीरको सन्तप्त करनेवाला तुम्हारा वियोग नहीं सहा जा सकता है।।६५॥

५९) १. विकसितम् । २. कटकम् । ३. राज्ञः ।

६०) १. देशाधिपेन ।

६४) १. व्याकुलधीः ।

६५) १. दह्यमानो । २. क अग्निः ।

६१) ब मत्वैवं; अ निवेदा । ६२) क ड स्कन्धावारे । ६३) इ नान्यथा । ६५) ब विभासुरः ।

वरं मृता तवाध्यक्षं प्रविद्य ज्वलने विभी ।
न परोक्षे तव क्षिप्रं मारिता विरहारिणा ॥६६
एकाकिनीं स्थितामत्र मां निशुम्भितं मन्मथः ।
कुरङ्गीमिव पञ्चास्यः कानने द्याणोज्झताम् ॥६७
यदि गच्छिस गच्छ त्वं पत्थानः सन्तु ते द्यावाः ।
ममापि जीवितव्यस्य गच्छतो यममन्दिरम् ॥६८
ग्रामकूटस्ततो ऽवादीन्मैवं वादीमृंगेक्षणे ।
स्थिरीभूय गृहे तिष्ठ मा कार्षीगमने मनः ॥६९
परस्त्रीलोलुपो राजा त्वां गृह्णातीक्षितां यतः ।
स्थापियत्वा ततः कान्ते त्वां गच्छामि निकेतने ॥७०
त्वादृत्रीं विभ्रमाधारां दृष्ट्वा गृह्णाति पाथिवः ।
अनन्यसदृशाकारं स्त्रीरत्नं को विमुञ्चित ॥७१
संबोध्येति प्रियां मुक्त्वा स्कन्धावारमसौ गतः ।
ग्रामकूटपतिर्गेहं समर्प्यं धनपूरितम् ॥७२

हे स्वामिन ! तुम्हारे देखते हुए अग्निमें प्रविष्ट होकर मर जाना अच्छा है, किन्तु तुम्हारे बिना वियोगरूप शत्रुके द्वारा शीच्र मारा जाना अच्छा नहीं है ॥६६॥

यहाँ अकेले रहनेपर मुझे कामदेव इस तरहसे मार डालेगा जिस प्रकार कि जंगलमें

रक्षकसे रहित हिरणीको सिंह मार डालता है।।६७।।

फिर भी यदि तुम [ मुझे अकेळी छोड़कर ] जाते हो तो जाओं, तुम्हारा मार्ग कल्याण-कारक हो । इधर यमराजके घरको जानेवाळे मेरे जीवनका भी मार्ग कल्याणकारक हो— तुम्हारे बिना मेरी मृत्यु निश्चित है ।।६८।।

कुरंगीके इन बचनोंको सुनकर वह बहुधान्यक बोला कि हे मृग जैसे नेत्रोंवाली! तू इस प्रकार मत बोल, तू स्थिर होकर घरपर रह और मेरे साथ जानेकी इच्ला न कर ॥६९॥

कारण यह है कि राजा परस्नीका लोलुपों है, वह तुझे देखकर ब्रहण कर लेगा। इसीलिए मैं तुझे घरपर रखकर जाता हूँ ॥७०॥

राजा तुम जैसी विलासयुक्त स्त्रीको देखकर ग्रहण कर लेता है। ठीक है—अनुपम आकृतिको धारण करनेवाली स्त्रीरूप रत्नको भला कौन छोड़ता है ? कोई नहीं छोड़ता ॥७१॥

इस प्रकार वह ग्रामकूट अपनी प्रिया (कुरंगी ) को समझाकर और वहींपर छोड़कर धनसे परिपूर्ण घरको उसे समर्पित करते हुए कटकको चला गया ॥७२॥

६६) १. समीपम् । २. वरं न । ३. देशान्तरं गते ।

६७) १. पीडयति । २. सिंहः ।

६८) १. कल्याणकारिणः।

६६) अ मृतं, क इ तवाध्यक्षे । ६८) अ सन्ति....जीवितस्यास्य....गच्छता । ७१) अ विमुञ्जते; इ हि for वि । ७२) इ प्रियामुक्त्वा ।

अयं धर्मः सरागस्य यदवाप्य मनीषितम् ।
न विश्वसिति कस्यापि वियोगे च मुमूर्षति ।।७३
मण्डलो मण्डलीं प्राप्य मन्यते भुवनाधिकम् ।
भषित ग्रहणत्रस्तो दीनः स्वगंपतेरपि ।।७४
नीचः कलेवरं लब्ध्वा कृमिजालमलाविलम् ।
कपिलो मन्यते दीनः पीयूषमपि दूरसम् ।।७५
रक्तो थो यत्र तस्यासौ कुरुते रक्षणं परम् ।
काकः पालयते कि न विष्टां संगृह्य सर्वतः ।।७६
सुन्दरं मन्यते रक्तो विरूपमपि मूढधोः ।
गवास्थि ग्रसते श्वा हि मन्यमानो रसायनम् ।।७७
विक्रीड सा विटैः साधं सदेहैरिव दुनंयैः ।
गते भर्तरि निःशङ्का मन्मयादेशकारिणी ।।७८
भोजनानि विचित्राणि धनानि वसनानि च ।
सा विटेभ्यो ददाति सम कृतकाममनोरथा।।७९

यह रागी प्राणीका स्वभाव होता है कि वह अभीष्टको प्राप्त करके किसीका भी विश्वास नहीं करता है तथा उसके वियोगमें मरनेकी अभिलाषा करता है ॥७३॥

कुत्ता कुत्तीको पाकर के वह उसे संसारमें सबसे श्रेष्ठ मानता है। वह बेचारा उसके प्रहणसे भयभीत होकर इन्द्रको भी गुर्राता है॥७४॥

बेचारा नीच कुत्ता कीड़ोंके समृहके मैछेसे मिछन मृत शरीर ( शव ) को पाकर अमृत-को भी दृषित स्वादवाला मानता है।।৩५।।

जो प्राणी जिसके विषयमें अनुरक्त होता है वह उसकी पूरी रक्षा करता है। ठीक है—कौआ क्या विष्टाका संग्रह करके उसकी सबसे रक्षा नहीं करता है ? करता है ॥७६॥

अनुरागी मनुष्य मृ्दबुद्धि होकर कुरूपको भी सुन्दर मानता है। ठीक है—कुत्ता गायकी हड्डीको रसायन मानकर खाया ( चवाया ) करता है ॥৩৩॥

पतिके चले जानेपर वह कुरंगी कामकी आज्ञाका पालन करती हुई शरीरधारी दुर्नयों (अन्यायों) के समान व्यभिचारी जनोंके साथ निर्भय होकर रमण करने लगी ॥७८॥

कामकी इच्छाको पूर्ण करनेवाली वह कुरंगी उन जार पुरुषोंके लिए अनेक प्रकारके भोजनों, धनों और वस्त्रोंको भी देने लगी।।७९॥

७३) १. विश्वासं करोति । २. मृत्युम् इच्छति ।

७५) १. सान्द्रम् । २. क कुर्कुरः; श्रृगालः ।

७६) १. प्रीतः।

७८) १. कुरङ्गी । २. शरीरसहितदुर्नयैरिव ।

७९) १. कृतः कामस्य मनोरथो यस्य [ यया ]।

७३) ब समवाप्य; अ वि for च। ७६) ब तस्यापि । ७९) ब क इ<sup>°</sup>मनोरथा:।

ददाति या निजं देहं संस्कृत्ये चिरपालितम् ।
रक्ताया द्रविणं तस्या ददत्याः को ऽपि न श्रमः ॥८०
वासरेर्नवदशैरपि रक्ता जारलोकनिवहाय वितीयं ।
खादति स्म सकलं धनराशि किंचनापि भवने न मुमोच ॥८१
कामबाणपरिपूरितदेहा सा चकार वसीते हतबुद्धिः ।
कुप्यभाण्डधनधान्यविहीनां मूषकत्रजविहारधरित्रीम् ॥८२
सर्वतो ऽपि विजहारे विशङ्का संयुता विटगणैर्मदनाती ।
यत्र तत्र पेशुकर्मविषक्ता निक्तीव वृषभेर्मदनातीः ॥८३
पत्युरागममवेत्य विटौधैः सा विल्रण्टच सकलानि धनानि ।
मुच्यते स्म बदरी दरयुक्तैस्तस्करैरिव फलानि पथिस्था ॥८४
सा विबुध्य दियतागमकालं किंपतोत्तमसतीजनवेषा ।
तिष्ठित स्म भवने त्रपमाणा विद्यना हि सहजा विनितानाम् ॥८५

- ८०) १. श्रुङ्गारसहितं विधाय ।
- ८२) १. गृहम्।
- ८३) १. भ्रमित स्म । २. क मैथुनकर्म । ३. नूतनगौः, रजस्वला गौः; गाय ।
- ८४) १. क पुरुषैः । २. भययुतैः । ३. क पंथीजनाः ।
- ८५) १. लज्जमाना ।

जो स्त्री चिरकालसे रक्षित अपने शरीरको अलंकृत करके जार पुरुषोंके लिए दे सकती है उस अनुरागिणीको भला धन देनेमें कौन सा परिश्रम होता है ? कुछ भी नहीं ॥८०॥

इस प्रकारसे अनुरक्त होकर छुरंगोने नौ-दस दिनमें ही उन जार पुरुषोंके समूहको समस्त धनकी राशिको देकर खा डाला और घरमें कुछ भी नहीं छोड़ा ॥८१॥

उस मूर्जाने कामसे सन्तप्त होकर अपने घरको वस्त्र-वर्तन और धन-धान्यसे रहित कर दिया—उन जार पुरुषोंके लिए सब कुछ दे डाला। अब वह घर केवल चृहोंके घूमने-फिरनेका स्थान बन रहा था॥८२॥

वह कुरंगी कामसे पीड़ित होती हुई निर्भय होकर जार पुरुषोंके साथ सब ओर घूमने-फिरने लगी और जहाँ-तहाँ पशुओं जैसा आचरण इस प्रकारसे करने लगी जिस प्रकार कि उत्तम गाय कामसे पीड़ित अनेक बैलोंके साथ किया करती है ॥८३॥

तत्पश्चात् जब जारसमृहको उसके पितके आनेका समाचार ज्ञात हुआ तब भयभीत होते हुए उन सबने उसके समस्त धनको लूटकर उसे इस प्रकारसे छोड़ दिया जिस प्रकार कि भयभीत चोर फलोंको लूटकर मार्गकी बेरीको छोड़ देते हैं ॥८४॥

तब कुरंगीने पितके आनेके समयको जानकर अपना ऐसा वेष बना िलया जैसा कि वह उत्तम पितत्रताजनोंका हुआ करता है। िकर वह लज्जा करती हुई भवनके भीतर स्थित हो गयी। ठीक है—घोखा देना, यह स्त्रियोंके स्वभावसे ही होता है।।८५॥

८०) अ व या ददाति; क ड इ रक्तापि । ८१) व क ड इ भुवने । ८२) अ व मूर्षिक । ८३) अ निषक्ता नैचकीव । ८४) अ विलुम्प्य; अ बदरैर्दर, बदरीवर । ८५) व सावबुध्य ।

सा तथा स्थितवती ग्रुभवेषा को ऽि वेत्त न यथा कुलटेति । या विमोहयित शक्रमिप स्त्री मानवेषु गणनास्ति न तस्याः ॥८६ साधिताखिलनिजेश्वरकार्यो वल्लभान्तिकमसौ बहुधान्यः । एकमेत्य पुरुषं प्रजिवायं ग्रामबाह्यतरुखण्डनिविष्टः ॥८७ तामुपेत्यं निजगाद स नत्वा वल्लभस्तव कुरङ्गि समेतेः । भोजनं लघु विधेहि विचित्रं प्रेषितः कथितं तवं वार्ताम् ॥८८ तस्य वाक्यमवधायं विदग्धा जल्पति स्म पुरुषं कुटिला सा । ज्यायसी त्वमिभवेहि महेलां निन्द्यते क्रमविलङ्गनमार्यः ॥८९ सा समेत्य सह तेन तदन्तं भाषते स्म तव सुन्दिर भर्ता । आगतो बहुरसं कुरु भोज्यं भोक्ष्यते ऽद्य तव सद्यनि पूर्वम् ॥९० सुन्दरी निगदित स्म कुरङ्गीं कल्पयामि कलभाषिणि भोज्यम् । चारुयौवनिमवोज्जवलवर्णं भोक्ष्यते न परमेष पतिस्ते ॥९१

वह उत्तम वेषको धारण करके इस प्रकारसे स्थित हो गयी कि जिससे कोई यह र समझ सके कि यह दुराचारिणी है। ठीक है—जो स्त्री इन्द्रको भी मुग्ध कर छेती है उसकें भटा मनुष्योंमें क्या गिनती है ? वह मनुष्योंको तो सरछतासे ही मुग्ध कर छेती है।।८६॥

उधर अपने स्वामीके कार्यको सिद्ध करके वह बहुधान्यक वापस आ गया। वह उस समय गाँवके बाहर वृक्षसमूहके मध्यमें ठहर गया। आनेकी सूचना देनेके लिए उसरे एक पुरुषको अपनी प्रियतमा (कुरंगी) के पास भेज दिया॥८०॥

वह आकर नमस्कार करता हुआ बोला कि हे कुरंगी! तेरा प्रियतम आ गया है। ह शीब ही अनेक प्रकारका उत्तम भोजन बना। इस बार्ताको कहनेके लिए उसने मुझे तेरे पार भेजा है।।८८॥

उसके वाक्यसे पतिके आनेका निश्चय करके वह चतुर कुरंगी कुटिलतापूर्वक उर पुरुपसे बोली कि तुम ज्येष्ठ पत्नीसे जाकर कहो। कारण यह कि सज्जन पुरुष क्रमके उल्लंघन की निन्दा किया करते हैं।।८९।।

इस प्रकार कहकर वह उसके साथं आयी और बोली कि हे पूज्य सुन्द्रि ! तुम्हार पति वापस आ गया है। तुम उसके लिए बहुत रसोंसे संयुक्त भोजन बनाओ, वह तुम्हा घरपर भोजन करेगा॥९०॥

यह सुनकर सुन्दरी उस कुरंगीसे बोली कि हे मधुर भाषण करनेवाली कुरंगी! उज्ज्वल वर्णवाले यौवनके समान भोजनको बनाती तो हूँ, किन्तु यह तेरा पति यहाँ भोजकिरा। नहीं ॥९१॥

८७) १. विप्रम् । २. प्रेषयामास ।

८८) १. प्राप्य । २. आगतः । ३. क शीघ्रम् । ४. तवाग्रे ।

८९) १. अग्रवत्लभामिभधेहि कथय। २. क बड़ी स्त्रियों। ३. क आज्ञा उत्लङ्क्षन बड़ोंकी करै नहीं

८७) ड नरेश्वर<sup>2</sup>। ८९) क महेली; आ ड कुटिलास्या। ९०) आ क ड इ भोज्यते; ड वेश्मिनि; आ पूज्ये for पूर्व। ९१) क इ भोज्यते।

सा विहस्य सुभगा पुनरूचे मन्यते स यदि मां स्फुटमिष्टाम्। वाक्यतो मम तदा महनीये भोक्ष्यते तव गृहे कुरु भोज्यम् ॥९२ वाक्यमेतदवगम्य तदीयं सा ससाध विविधं शुभमन्नम्। सज्जना हि सकलं निजतुल्यं प्राञ्जलं विगणयन्ति जनौधम् ॥९३ छद्मना निजगृहं धनहीनं सा नियगूहयदलक्षितदोषा। छादयन्ति वनिता निकृतिस्था दूषणानि सकलानि निजानि ॥९४ धर्ममार्गमपहाय निहीना सा विवच्च पतिमुल्बणदोषा। पापिनो हि न कदाचन जीवा जानते ऽमितगाँत भवदुःखम् ॥९५

## इति वर्मपरीक्षायाममितगतिकृतायां चतुर्थः परिच्छेदः ॥४

यह सुनकर कुरंगीने कुछ हँसकर फिरसे कहा कि हे पूज्ये! यदि वह सचमुचमें मुझे प्यारी मानता है तो मेरे कहनेसे वह तुम्हारे घरपर भोजन करेगा। तुम भोजनको बनाओ।।९२॥

तब सुन्दरीने उसके इस वाक्यको सुनकर अनेक प्रकारका उत्तम भोजन बनाया। ठीक है—सज्जन मनुष्य समस्त जनसमृहको अपने समान ही सरल समझते हैं।।९३।।

इस प्रकारसे उस कुरंगीने अपने दोषको गुप्त रखकर छलपूर्वक अपने उस धनहीन घरको प्रगट नहीं होने दिया। ठीक है—मायान्यवहारमें निरत स्त्रियाँ अपने सब दोषोंको आच्छादित किया करती हैं ॥९४॥

इस प्रकार भयंकर दोषोंसे परिपूर्ण उस अधम कुरंगीने धर्मके मार्गको छोड़कर पितको धोखेमें रखा। ठीक है—पापी जीव कभी अपरिमित गतियोंमें घूमनेके दुखको नहीं जानते हैं।।९५॥

## इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें चतुर्थ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥४॥

९३) १. क ज्ञात्वा । २. रन्धयामास । ३. क प्राञ्जलं सरलं ऋजुरित्यमरः ।

९४) १. क आच्छादयत् । २. क कपटस्था; मायासहिता ।

९५) १. क नीचा। २ क कुरङ्गी।

९२) क इ भोज्यते । ९४) इ न्यगूह्यदल रे....सकलानि धनानि । ९५) क ड इ विहीना ; इ किमु for हिन; व ड ऽमितगतिभ्रमदुःखं ।

## [ 4 ]

ग्रामकूटो ऽथ सोत्कण्ठो मन्मथव्यथिताशयः । आगत्य तरसा दिष्टचा कुरङ्गीभवनं गतः ॥१ बेलाहकैरिव व्योम पौरैरिव पुरोत्तमम् । धनधान्यादिभिर्हीनमीक्षमाणो ऽपि मन्दिरम् ॥२ कुरङ्गीमुखराजीवैदर्शनाकुलमानसः । अद्राक्षीदेष मूढात्मा चक्रवर्तिगृहाधिकम् ॥३ सो ऽमन्यत प्रियं यन्मे तदेषा कुरुते प्रिया । न पुनस्तित्प्रयं सर्वं यदेषा कुरुते न मे ॥४ न किंचनेदमाश्चयं यन्नेक्षन्ते परं नराः । नात्मानमपि पश्यन्ति रागान्धोकृतलोचनाः ॥५

तत्पश्चात् वह बहुधान्यक प्रामकूट हृदयमें कामकी व्यथासे पीड़ित होकर उत्सुकता पूर्वक आया और सहर्ष वेगसे कुरंगीके घरपर जा पहुँचा ॥१॥

वह मूर्ख मेघोंसे रहित आकाश एवं पुरवासीजनोंसे रहित उत्तम नगरके समान धन-धान्यादिसे रहित कुरंगीके उस घरको देखता हुआ भी चूँकि मनमें उसके मुखरूप कमलके देखनेमें अतिशय ब्याकुल था; अत्एव उसे वह घर चक्रवर्तीके घरसे भी अधिक सम्पन्न दिखा ॥२–३॥

वह यह समझता था कि मुझको जो अभीष्ट है उसे यह मेरी प्रियतमा करती है। तथा यह मेरे लिए जो कुछ भी करती नहीं है वह सब उसके लिए प्रिय नहीं है।।४॥

जिनके नेत्र रागसे अन्धे हो रहे हैं वे मनुष्य यदि किसी दूसरेको नहीं देखते हैं तो यह कुछ आश्चर्यकी बात नहीं है, क्योंकि, वे तो अपने आपको भी नहीं देखते हैं—अपने हिताहितको भी नहीं जानते हैं।।५।।

१) १. क कामपीडितचेताः २. आनन्देन ।

२) १. क बकपङ्क्तिभि: ; हीनं रहितमिव।

३) १. मुखकमल । २. बहुधान्यः एवं मन्यते ।

४) १. कुरङ्गी । २. सुन्दरी [?]!

१) इ ज्यानुत्कण्ठो; व °व्याचिताशयः; क हृष्ट्या for दिष्ट्या । ३) अ इ गृहादिकं। ४) ड इ स मन्यते; व क तन्मे; क यदेपा for तदेषा; अ ड इ मम, व खलु for न मे ।

न जानाति नरो रक्तो धर्मं कृत्यं सुखं गुणम् ।
वस्तु हेयमुपादेयं यशोद्रव्यगृहक्षयम् ॥६
स्वीकरोति पराधीनमात्माधीनं विमुक्चति ।
पातके रमते रागी धर्मकार्यं विमुक्चति ॥७
रागाक्रान्तो नरः क्षिप्रं लभते विपदं पराम् ।
सामिषे किं गले लग्नो मीनो याति न पक्चताम् ॥८
दुनिवारैः शरैरक्तं निशुम्भितं मनोभवः ।
युक्तायुक्तमजानन्तं कुरैङ्गिमिव लुब्धकः ॥९
सज्जनैः शोच्यते रक्तो दुर्जनैरुपहस्यते ।
सदाभिभूयते लोकैः कां वा प्राप्नोति नापदम् ॥१०
मत्वेति दूषणं रागः शश्वद्धेयः पटीयसा ।
पृदाकुस्त्यज्यते किं न जानानेन विषालयः ॥११

रक्त (रागान्ध) मनुष्य धर्म, अनुष्ठेय कार्य, सुख, गुण, हेय व उपादेय वस्तु, यश तथा धन और घरके विनाशको भी नहीं जानता है ॥६॥

रागी मनुष्य पराधीन मुखको तो स्वीकार करता है और आत्माधीन (स्वाधीन) निराकुल सुखको छोड़ता है। वह धर्मकार्यसे विमुख होकर पापकार्यों में आनन्द मान्ता है।।।।।

रागके आधीन हुआ मनुष्य शीघ्र ही महाविपत्तिको प्राप्त करता है। ठीक है—मछली मांससे लिप्त काँटेमें अपने गलेको फँसाकर क्या मृत्युको प्राप्त नहीं होती है ? होती ही है।।८॥

जिस प्रकार व्याध तीक्ष्ण बाणोंके द्वारा हिरणको विद्ध करता है उसी प्रकार कामदेव योग्य-अयोग्यके परिज्ञानसे रहित रक्त पुरुषको अपने दुर्निवार बाणोंके द्वारा विद्ध करता हो—विषयासक्त करता है ॥९॥

रक्त पुरुषके विषयमें सज्जन खेदका अनुभव करते हैं—उसे कुमार्गपर जाता हुआ देखकर उन्हें पश्चात्ताप होता है, किन्तु दुर्जन मनुष्य उसकी हँसी किया करते हैं। उसका सब लोग तिरस्कार करते हैं। तथा ऐसी कौन सी आपित्त है जिसे वह न प्राप्त करता है— उसे अनेकों प्रकारकी आपित्तियाँ सहनी पड़ती हैं।।१०।।

यह जानकर बुद्धिमान मनुष्यको निरन्तर उस रागरूप दूषणका परित्याग करना चाहिए। ठीक है—जो सर्पको विषका स्थान (विषेठा) जानता है वह विवेकी मनुष्य क्या उस सर्पका परित्याग नहीं करता है ॥११॥

८) १. मांसे।

९) १. पुरुषम् । २. विध्यति -हन्ति; क पीडति । ३. क मृगम् । ४. क भिल्लः ।

१०) १. क निन्दाते । २. पीडचते ।

११) १. क त्याज्यः । २. सर्पः ।

६) अ ब जनो रक्तो; ब धर्मकृत्यं; गुणं सुखं । ७) व पातकै....धर्मं । ९) अ व ँमजानानं । १०) क रप-हास्यते, ड इ उपहास्यते; ड सदा विभू ँ। ११) अ वृंदाकुः ।

लीलया भवनद्वारे स्थितो ऽध्यास्य चतुष्किकाम् । स पश्यन्तुल्लसत्कान्ति प्रियावदनपङ्कजम् ॥१२ क्षणमेकमसौ स्थित्वा निजगाद मनःप्रियाम् । कुरङ्गि देहि मे क्षिप्रं भोजनं कि विलम्बसे ॥१३ सा कृत्वा भृकुटीं भीमां यमस्येव धनुर्लंताम् । अवादीत्कुटिलस्वान्ता कान्तं पुरुषनाशिनी ॥१४

स्वमातुर्भवने तस्या भुङ्क्ष्व दुष्टमते व्रज । यस्या निवेदिता वार्ता पूर्वा पालयता स्थितिम् ॥१५

सुन्दर्याः स्वयमाख्याय वार्तां भन्ने चुकोप सा । योजयन्ति न कं दोषं जिते भर्तरि योषितः ॥१६

कृत्वा दोषं स्वयं दुष्टा पत्ये कुप्यति कामिनी । पूर्वमेव स्वभावेन स्वदोषविनिवृत्तये ॥१७

वह बहुधान्यक क्रीड़ापूर्वक जाकर कुरंगीके भवनके द्वारपर स्थित हो गया। फिर वह चौके (रसोईघर) में जाकर कान्तिमान प्रियाके मुखरूप कमलको देखता हुआ क्षणभरके लिए वहाँ स्थित हो गया और मनको प्रिय लगनेवाली पत्नीसे बोला कि हे कुरंगी! मुझे जल्दी भोजन दे, देर क्यों करती है ? ॥१२-१३॥

इस पर मनमें कुटिल अभिप्रायको रखनेवाली त्रह पुरुषोंकी घातक कुरंगी यमराजकी धनुर्लता (धनुपरूप वेल) के समान भक्कटीको भयानक करके पतिसे बोली कि हे दुर्बुद्धि! अपनी उस माँके घरपर जा करके भोजन कर जिसके पास स्थितिका पालन करनेवाले तूने पहले आनेका समाचार भेजा है।।१४-१५॥

इस प्रकार वह सुन्दरीसे स्वयं ही उसके आने की बात कह करके पितके ऊपर क्रोधित हुई। ठीक है—पितके अपने अधीन हो जानेपर ख्रियाँ कौन-कौनसे दोषका आयोजन नहीं करती हैं? अर्थात् वे पित को वशमें करके उसके ऊपर अनेक दोषोंका आरोपण किया करती हैं।।१६॥

दुष्ट कामुकी स्त्री स्वयं ही अपराध करके अपने दोषको दूर करनेके लिए स्वभावसे पहले ही पतिके ऊपर कोध किया करती है।।१७॥

१२) १. आश्रितस्य ।

१३) १. मह्यम्।

१४) १. भर्तारं प्रति ।

१२) इ<sup>°</sup>कान्ति । १४) अ धनुर्गातां; ब न्यवादीत्; क परुषभाषिणी । १५) ब °र्भुवने ; ड सर्वा for पूर्वा ; अ पालयिता । १७) अ पत्ये ।

तथा विचिन्त्य जन्यन्ति विलयाः कुटिलाशयाः ।
हियते भ्राम्यते चेतो यथा ज्ञानवतामि ॥१८
क्रोधे मानमवज्ञां । स्त्री माने जानाति तत्त्वतः ।
सम्यक्कर्तुमवज्ञायां स्थिरतां परदुष्कराम् ॥१९
योषया वर्ज्यते नीचो नरो रक्तो यथा यथा ।
तस्यास्तथा तथा याति मण्डूक । इव संमुखम् ॥२०
कषाययति सा रक्तं विचित्राश्चर्यकारिणी ।
कषायितं पुनः पुंसां सद्यो रञ्जयते मनः ॥२१
प्रेम्णो विघटने शक्ता रामा संघटते पुनः ।
योजयित्वा महातापमयस्कार इवायसम् ।॥२२

अन्तरंगमें दुष्ट अभिप्राय रखनेवाली स्त्रियाँ इस प्रकारसे विचार करके बोलती हैं कि जिससे जानकार पुरुषोंका भी चित्त भ्रान्तिको प्राप्त होकर हरा जाता है ॥१८॥

स्त्री क्रोधके अवसरपर मान करना जानती है। मानके समय (दूसरोंका) अपमान करना जानती है। और जब स्वयं स्त्रीका अपमान दूसरोंसे होता है, तब वह अच्छी तरहसे स्तब्ध रह सकती है कि जो स्तब्धता अन्य कोई नहीं पाल सकेगा॥१९॥

स्त्री नीच रक्त पुरुषको जैसे-जैसे रोकती है वैसे-वैसे वह मेंढककी तरह उसके सन्मुख जाता है।।२०॥

विचित्र आश्चर्यको करनेवाली स्त्री रक्त पुरुषको कषाय सहित करती है और तत्पश्चात् कषाय सहित पुरुषोंके मनको शीघ्र ही अनुरंजायमान करती है ॥२१॥

जिस प्रकार लुहार महातापकी योजना करके—अग्निमें अतिशय तपाकर—लोहेको तोड़ता है और उसे जोड़ता भी है उसी प्रकार स्त्री प्रेमके नष्ट करनेमें समर्थ होकर उसे फिरसे जोड़ भी लेती है।।२२।।

१८) १. स्त्रियः । २. कुटिलचित्ताः ।

१९) १. अपमानम्।

२०) १. क मीडका इव।

२१) १. कषायिनं करोति।

२२) १. लोहस्य ।

१८) अ भाव्यते चेतो....ज्ञातवता । १९) ब इ क्रोध ; अ स्वां मनो for स्त्री माने, क स्वमनो । २०).अ यथायवा । २१) अ कषायिनुं, ड कषायिना, इ कषायिता; इ पुंसो । २२) व प्राप्ता विघटते ; क ड इ संघटने; क ड इवायसः ।

स श्रुत्वा वचनं तस्या मूकीभूय व्यवस्थितः ।
संकोचितसमस्ताङ्गो बिडाल्या इव मूषकः ॥२३
सुखेन शक्यते सोढुं कुलिशाग्निशिखावली ।
न च वक्रीकृता दृष्टिर्नार्या भृकुटिभीषणा ॥२४
आलापिता खला पुंसा संकोचितभुजद्वया ।
कुधा पूत्कुरुते रामा सपिणीव महाविषा ॥२५
ईवृश्यः सन्ति दुःशीला महेलाः पापतः सदा ।
पुंसां पीडाविधायिन्यो दुनिवारा रुजा इव ॥२६
आगच्छ भुङ्क्ष्वे तातेति तनूजेनैत्ये सादरम् ।
आकारितो ऽप्यसौ मूकश्चिन्तावस्थ इव स्थितः ॥२७
पाखण्डं कि त्वयारब्धं खाद याहि प्रियागृहम् ।
तयेत्युक्तो गतो भीतः स सुन्दर्या निकेतनम् ॥२८

जिस प्रकार चूहा बिल्छीसे भयभीत होकर अपने सब अंगोपांगोंको संकुचित करता हुआ स्थित होता है उसी प्रकार वह बहुधान्यक कुरंगीके इन वचनोंको सुनकर अपने समस्त शरीरके अवयवोंको संकुचित करता हुआ चुपचाप स्थित रहा ॥२३॥

मनुष्य वज्र एवं अग्निकी ज्वालाओंको सुखपूर्वक सह सकता है, किन्तु स्त्रीकी भृकु-टियोंसे भयंकर कुटिल दृष्टिको नहीं सह सकता है।।२४।।

बुलायी गयी दुष्ट स्त्री महाविषैली सिपणिके समान क्रोधित होकर दोनों भुजाओंको संकुचित करती हुई पुरुषोंको फुंकार मारती है।।२५।।

पापके उदयसे उत्पन्न हुई इस प्रकारकी दुष्ट स्वभाववाली महिलाएँ असाध्य रोगके समान पुरुषोंको निरन्तर कष्ट दिया करती हैं ॥२६॥

हे पिताजी ! आओ भोजन करो, इस प्रकार पुत्रके द्वारा आकर आदर पूर्वक बुलाये जानेपर भी वह बहुधान्यक चुपचाप इस प्रकार बैठा रहा जैसे मानो वह चित्रलिखित ही हो ॥२७॥

अरे पाखण्डी ! तूने यह क्या ढोंग प्रारम्भ किया है ? जा, अपनी प्रियाके घरपर खा। इस प्रकार कुरंगीके कहनेपर वह भयभीत होकर सुन्दरीके घर गया।।२८॥

२५) १. आकारिता सती।

२७) १. त्वम् । २. क आगत्य । ३. आहूतः ।

२३) इ बिडालादित । २४) अ व न तु । २५) अ पुंसां; अ व इ क्रुद्धाः; व क फूत्कुरुते । २६) व ड महिला, क महिलाः । २७) अ इ तनुजे ?; अ वित्रावस्थ ।

विशालं कोमलं दत्तं तया तस्य वरासनम् ।
कुवंत्या परमं स्नेहं स्विच्तिमिव निर्मलम् ॥२९
अमत्राणि विचित्राणि पुरस्तस्य निधाय सा ।
भव्यं विश्वाणयामास तारुण्यमिव भोजनम् ॥३०
वितीणं तस्य सुन्दर्या नाभवद्भुचये ऽशनम् ।
अभव्यस्येव सम्यक्त्वं जिनवाचा विशुद्धया ॥३१
ममानिष्टं करोत्येषा सर्वमेवमबुध्यत ।
न पुनस्तत्तथानिष्टं यदेषा कुरुते ऽखिलम् ॥३२
विरक्तो जायते जीवो यत्र यो मोहवाहितः ।
प्रशस्तमिप तत्तस्मै रोचते न कथंचन ॥३३
पुष्टिदं विपुलस्नेहं कलत्रीमव भोजनम् ।
सुवणंराजितं भव्यं न तस्याभूत्प्रयंकरम् ॥३४

वहाँ अतिशय स्नेह करनेवाली उस सुन्दरीने उसे अपने निर्मल अन्तःकरणके समान विशाल एवं कोमल उत्तम आसन दिया ॥२९॥

पञ्चात् उसने उसके सामने थाली आदि अनेक प्रकारके वर्तनोंको रखकर सुन्दर यौवनके समान उत्तम भोजन परोसा ॥३०॥

सुन्दरीके द्वारा दिया गया भोजन उसको इस प्रकारसे रुचिकर नहीं हुआ जिस प्रकार कि विशुद्ध जिनागमके द्वारा दिया जानेवाला चारित्र अभव्य जीवके लिए रुचिकर नहीं होता है ॥३१॥

यह सुन्दरी मेरा सब अनिष्ट करती है। और जो सब यह कुरंगी करती है वह मेरे लिए वैसा अनिष्ट नहीं है।।३२॥

मोहसे प्रेरित जो जीव जिसके विषयमें विरक्त होता है वह कितना ही भला क्यों न हो, उसे किसी प्रकारसे भी नहीं रुचता है ॥३३॥

उसे जिस प्रकार वह सुन्दरी स्त्री प्रिय नहीं थी उसी. प्रकार उसके द्वारा दिया गया पौष्टिक, बहुत घी-तेलसे संयुक्त और सुवर्णमय थाली आदि ( अथवा पीत आदि उत्तम वर्ण ) से सुशोभित वह उत्तम भोजन प्रिय नहीं लगा। वह भद्र सुन्दरी स्त्री वस्तुतः पुष्टिकारक, अतिशय प्रेम करनेवाली और उत्तम रूपसे शोभायमान थी॥३४॥

३०) १. पात्राणि।

३२) १. क सुन्दरी। २ क कुरंगी।

३३) १. पुरुषाय।

३४) १. सुन्दरी।

२९) व परमस्ते हं। ३०) क ड इ विधाय; अ व रसं for भन्यं। ३१) अ नाभवद्धृदये, क माभवद्भृत्ये; अ व क चारित्रं for सम्यक्त्वं। ३२) अ न्यबुध्यते, इ विबुध्यते; अ क ड इ क्तन्ममानिष्टं। ३४) क ड विपुलं।

ईक्षमाणः पुरः क्षिप्रं भाजने भोज्यमुत्तमम्।
व्यक्तित्वयदसावेवं कामान्यतमसावृतः ॥३५
चन्द्रमूर्तिरिवानन्ददायिनी सुपयोघरा।
किं कुरङ्गो मम कुद्धा न दृष्टिमिष यच्छिति ॥३६
तूनं मां वेदयया सार्धं सुप्रं ज्ञात्वा चुकोष मे।
तन्नास्ति भुवने मन्ये ज्ञायते यन्न दक्षया ॥३७
ऊर्ध्वीकृतमुखो ऽवादि परिवारजनैरयम् ।
किं तुभ्यं रोचते नात्र भुङ्क्ष्व सर्वं मनोरमम् ॥३८
स जगौ किमु जेमामि न किंचिन्मे मनीषितम् ।
कुरङ्गोगृहतो भोज्यं किञ्चिदानीयतां मम ॥३९
श्रुत्वेति सुन्दरी गत्वा कुरङ्गीभवनं जगौ ।
कुरङ्गि देहि किंचिन्तं कान्तस्य रुचये ऽद्यानम् ॥४०

कामसे अन्धा हुआ वह बहुधान्यक अज्ञानताके कारण सामने पात्रमें परोसे हुए उत्तम भोजनको शीव्रतासे देखता हुआ इस प्रकार विचार करने लगा—चन्द्रके समान आह्वादित करनेवाली वह सुन्दर स्तनोंसे संयुक्त कुरंगी मेरे ऊपर क्यों कोधित हो गयी है जो मेरी ओर निगाह भी नहीं करती है। निश्चयसे इसने मुझे वेश्याके साथ सोया हुआ जानकर मेरे ऊपर कोध किया है। ठीक है—मैं समझता हूँ कि संसारमें वह कोई वस्तु नहीं है कि जिसे चतुर स्त्री नहीं जानती हो ॥३५-३७॥

इस प्रकार ऊपर मुख करके स्थित—चिन्तामें निमग्न होकर आकाशकी ओर देखने-वाले—उससे परिवारके लोगोंने कहा कि क्या तुम्हें यहाँ भोजन अच्छा नहीं लगता है ? जीमो, सब कुछ मनोहर है ॥३८॥

यह सुनकर वह बोला कि क्या जीमूँ, जीमनेके योग्य कुछ भी नहीं है। तुम मेरे लिए कुछ भोजन कुरंगीके घरसे लाओ ॥३९॥

उसके इस कथनको सुनकर सुन्दरी कुरंगीके घर जाकर उससे बोली कि है कुरंगी! तुम पतिके लिए रुचिकर कुछ भोजन दो।।४०॥

३६) १. न विलोकयति; क ददाति ।

३७) १. अहम् ।

३८) १. बहुध्यान [ धान्यः ]। २. जनः।

४०) १. अवादीत्।

३५) अ कामान्धस्त<sup>°</sup>। ३७) इ जायते यन्त । ३८) अ रोचते चान्तं; अ इ मनोहरं। ३९) अ ब किंचिज्जेमनोचितं। ४०) ब देहि में किंचित् कांतेति रुचये।

सावादीन्न मयाद्यान्नं किंचनाप्युपसाधितम् ।
त्वदीये भवने तस्य भोजनं मन्यमानया ॥४१
यदि विल्भिष्यते वत्तं गोमयं स पितमंया ।
तदा सिहृष्यते सर्वं दूषणं मम रक्तधोः ॥४२
विचिन्त्येति तदादाय कवोष्णं गोमयं नवम् ।
विच्न्त्येति तदादाय कवोष्णं गोमयं नवम् ।
विच्न्त्येति तदादाय कवोष्णं गोमयं नवम् ।
इत्युक्तेकेकगोधूमकणं निन्दां बहुद्रवम् ॥४३
गृहाण त्विमदं नीत्वा तेमनं वितरे प्रभोः ।
इत्युक्त्वा भाजने कृत्वा सुन्दर्यास्तत्समपंयत् ॥४४ युग्मम् आनीय तत्त्तया दत्तं स्तावं स्तावमभक्षयत् ।
भोजनं सुन्दरं हित्वा स शूकर इवाशुचि ॥४५
किमेतदद्भुतं रागी गोमयं यदभुङ्क्त सः।
स्वस्त्रीजधनवक्त्रस्थमशुच्याद्यपि खादति ॥४६

इसपर कुरंगी बोली कि तुम्हारे घरपर उसके भोजनको जानकर मैंने आज कुछ भी भोजन नहीं बनाया है ॥४१॥

यदि वह मेरा पित मेरे द्वारा दिये गये गोबरको खा छेगा तो मेरे विषयमें बुद्धिके आसक्त रहनेसे वह मेरे सब दोषको सह छेगा, ऐसा सोचकर वह एक-एक गेहूँके कणसे ष्टिंद्धंगत, निन्दनीय, बहुत पतछे एवं कुछ गरम ताजे गोबरको छायी और बोछी कि छो इस कढ़ीको छे जाकर स्वामीके छिए दे दो; यह कहते हुए उसने उसे एक बर्तनमें रखकर सुन्दरीको दे दिया।।४२-४४॥

सुन्दरीने उसे लाकर पतिके लिए दे दिया। तब वह बहुधान्यक सुन्दर भोजनको छोड़कर बार-बार प्रशंसा करता हुआ उसको इस प्रकार खाने लगा जिस प्रकार कि शूकर अपवित्र विष्ठाको खाता है।।४५॥

उस विषयानुरागी श्रामकूटने यदि गोबरको खा लिया तो इसमें कौन-सा आइचर्य है ? कारण कि विषयी मनुष्य तो अपनी स्त्रीके योनिद्वारमें स्थित घृणित पदार्थोंको भी खाया करता है ॥४६॥

४२) १. भोक्ष्यति ।

४३) १. ईषदुष्णम् । २. फुल्लमानम् । ३. शिथिल ।

४४) १. रहसि नीत्वा । २. क देहि ।

४५) १. क स्तुति कृत्वा। २. त्यक्त्वा।

४६) १. योनिद्वारस्थम् ।

४१) व °द्याक्व, °द्यापि । ४३) अ व तयादाय, क ड तदादायि; व °कैकचणककणं । ४४) क ड तीमनं; व भोजनं कृत्वा ; इ सुन्दयौ ; अ क ड इ सा for तत् ; व समर्पितम् ; अ क युग्मं । ४५) अ स्तावं स भक्षयन्.... °शुच्च । ४६) अ व यदभुक्त; व स स्त्री दे अ क °मशुच्यद्यपि शुच्यादपि, ।

अप्रशस्तं विरक्तस्य प्रशस्तमिष जायते ।
प्रशस्तं रागिणः सर्वमप्रशस्तमिष स्फुटम् ॥४७
तन्नास्ति भुवने किचित् स्त्रीवशा यन्न कुर्वते ।
अमेध्यमिष वल्मन्ते गोमयं पावनं न किम् ॥४८
गोमयं केवलं भुक्त्वा शालायां संनिविष्ठवान् ।
प्रामक्टो द्विजं प्रष्टुं प्रवृत्तः प्रेयसीकुधम् ।॥४९
कि प्रेयसी मम कुद्धा कि किचिद्भणिता त्वया ।
ममाथ दुनंयः कश्चित् कथ्यतां भद्र निश्चयम् ॥५०
सो ऽवादोद् भद्र तावत्ते तिष्ठतु प्रेयसीस्थितः ।
श्रूयतां चेष्टितं स्त्रीणां सामान्येन निवेद्यते ॥५१
न सो ऽस्ति विष्टपे दोषो विद्यते यो न योषिताम् ।
कुतस्तनो उन्धकारो ऽसौ शर्वर्यां यो न जायते ॥५२

ठीक है—विरक्त मनुष्यके छिए प्रशंसनीय वस्तु भी निन्दनीय प्रतीत होती **हैं, किन्तु** इसके विपरीत रागी मनुष्यके छिए स्पष्टतया घृणित भी सब कुछ उत्तम प्रतीत होता है।।४७।

होकमें वह कुछ भी नहीं है जिसे कि स्त्रीके वशीभूत हुए मनुष्य न करते हों। जब वे घृणित गोबरको भी खा जाते हैं तब पवित्र वस्तु का क्या कहना है ? उसे तो खाते ही हैं ॥४८॥

वह बहुधान्यक एकमात्र उस गोबरको खाकर ब्राह्मणसे अपनी प्रियतमा (कुरंगी) के क्रोधके कारणको पूछनेके छिए उद्यत होता हुआ सभा-भवनमें बैठ गया ॥४९॥

उसने ब्राह्मणसे पूछा कि हे भद्र ! क्या तुम कुछ कह सकते हो कि मेरी प्रिया कुरंगी मेरे ऊपर क्यों रुष्ट हो गयी है ? अथवा यदि मेरा ही कुछ दुर्व्यवहार हुआ हो तो निश्चयसे वह मुझे बतलाओ ॥५०॥

इसपर त्राह्मण बोला कि हे भद्र ! तुम अपनी प्रियाकी स्थितिको अभी रहने दो । मैं पहले सामान्य से स्नियोंकी प्रवृत्तिके विषयमें कुछ निवेदन करता हूँ, उसे सुनो ॥५१॥

लोकमें वह कोई दोष नहीं है जो कि स्त्रियोंमें विद्यमान न हो। ठीक है—वह कहाँका अन्धकार है जो रात्रिमें नहीं होता है। अर्थात् जिस प्रकार रात्रिमें स्वभावसे अन्धकार हुआ करता है उसी प्रकार स्त्रियोंमें दोष भी स्वभावसे रहा करते हैं।। ५२।।

४८) १. भोक्ष्यन्ते ।

४९) १. क कुरङ्गीं।

५२) १. क संसारे। २. रात्रौ।

४८) इ वल्म्यन्ते । ४९) इ भुङ्क्त्वा; ब प्रदत्तः; क ड प्रेयसीं प्रति । ५०) अ प्रेयसीं....कुद्धां; क भिजतं, इ किचिज्जायते; ब ममाप्य; इ निश्चितम् । ५१) अ श्रियतः....न विद्यते ।

शक्यते परिमां कर्तुं जलानां सरसीपतेः। दोषाणां न पुनर्नार्याः सर्वदोषमहाखनेः॥५३

परच्छिद्रनिविष्टानें द्विजिह्वानां महाकुधाम् । भुजङ्गीनामिव स्त्रीणां कोषो जातु न शाम्यति ॥५४

परमां वृद्धिमायाता वेदनेव नितम्बनी । सदोपचर्यमाणापि विधत्ते जीवितक्षयम् ॥५५

दोषाणां भ्रमतां लोके परस्परमपश्यताम् । वेघसा विहिता गोष्ठी महेलां कुर्वता ध्रुवम् ॥५६

अनर्थानां निधिनारी वारीणामिव वाहिनी । वैसतिर्देश्चरित्राणां विषाणामिव सर्पिणो ॥५७

कदाचित् समुद्रके जलका परिमाण किया जा सकता है, किन्तु समस्त दोषोंकी विशाल खानिभूत स्त्रीके दोषोंका परिमाण नहीं किया जा सकता है। 1931।

जिस प्रकार उत्तम छेद ( बाँबी ) में स्थित रहनेवाली, दो जीभोंसे संयुक्त और अति-शय कोधी सिर्पिणियोंका कोध कभी शान्त नहीं होता है उसी प्रकार दूसरेके छेद (दोष) के देखनेमें तत्पर रहनेवाली, चुगलखोर—दूसरोंकी निन्दक—और अतिशय क्रोधी स्त्रियोंका क्रोध भी कभी शान्त नहीं होता है ॥५४॥

जिस प्रकार अतिशय वृद्धिंगत वेदना (व्याधिजन्य पीड़ा) का निरन्तर उपचार (इलाज) करनेपर भी वह प्राणोंका अपहरण ही करती है उसी प्रकार अतिशय पुष्टिको प्राप्त हुई स्त्री निरन्तर उपचार (सेवा-शुश्रूषा) के करनेपर भी पुरुषके प्राणोंका अपहरण ही करती है ॥५५॥

स्त्रीकी रचना करनेवाले ब्रह्मदेवने मानो उसे एक दूसरेको न देखकर इधर-उधर घूमने-वाले दोषोंकी सभा—उनका निवासस्थान—ही कर दिया है ॥५६॥

जिस प्रकार नदी जलका भण्डार होती है उसी प्रकार स्त्री अनथौंका भण्डार है। तथा जिस प्रकार सर्पिगी विषोंका स्थान होती है उसी प्रकार स्त्री असदाचारोंका स्थान है।।५७॥

५३) १. परिमाणम्।

५४) १. क परदोष-परगृहप्रविष्टवतीनाम्।

५५) १. वृद्धिं प्राप्ता बहुमान्या । २. क सेव्यमाना । ३. करोति ।

५६) १. मया महिलां विहिता युष्माकं स्थानिमिति गोष्ठि (?)। २. कृता।

५७) १. क नदी । २. गृहम् ।

५३) ड परमा, आ ब क परिमा, इ परमां । ५४) क ड दिजिह्नानामहो भ्रुवं; अ भविस्त्रीणां । ५५) ड क्षणं for क्षयं । ५६) व क इ महिलां ।

नारी हेतुरकोर्तीनां वल्लीनामिव मेदिनी । दुर्नयानां महाखानिस्तमसामिव यामिनी ॥५८ चौरीव स्वार्थतिन्नष्ठा विह्नज्वालेव तापिका । छायेव दुर्गहा योषा सन्ध्येव क्षणरागिणी ॥५९ अस्पृत्रया सारमेयीव नीचा चादुविधायिनी । पापकमंभवा भामा मिलनोत्सृष्टभिक्षणी ॥६० दुर्लभे रज्यते क्षिप्रमात्माधीनं विमुद्धति । साहसं कुरुते घोरं न बिभेति न लज्जते ॥६१ क्षेणरोचिरिवास्थेया व्याघ्रोवामिषलालसा । मत्स्यीव चपला योषा दुर्नीतिरिव दुःखदा ॥६२

जिस प्रकार बेलोंकी उत्पत्तिका कारण पृथिवी है उसी प्रकार अपयशों (बदनामी) की उत्पत्तिका कारण स्त्री है तथा जिस प्रकार रात्रि अन्धकारकी खान है उसी प्रकार स्त्री अनीति-की खान है ॥५८॥

स्त्री चोरके समान स्वार्थको सिद्ध करनेवाली, अग्निकी ज्वालाके समान सन्तापजनक, लायाके समान ब्रहण करनेके लिए अशक्य, तथा सन्ध्याके समान क्षण-भरके लिए अनुराग करनेवाली है ॥५९॥

जिस प्रकार पापकर्मके उदयसे उत्पन्न हुई नीच कुत्ती छूनेके अयोग्य, स्वामीकी खुशा-मद करनेवाली, और घृणित जूठनके खानेमें तत्पर होती हैं; उसी प्रकार पापकर्मसे होनेवाली नीच स्त्री भी स्पर्शके अयोग्य, स्वार्थसिद्धिके लिए खुशामद करनेवाली, और नीच पुरुषोंके द्वारा निक्षित्र वीर्य आदिकी प्राहक है ॥६०॥

वह दुर्लभ वस्तु (पुरुषादि) में तो अनुराग करती है और अपने अधीन (सुलभ) वस्तुको शीघ्र ही छोड़ देती है। तथा वह भयानक साहस करती है, जिसके लिए न तो वह भयभीत होती है और न लिजित भी।।६१॥

स्त्री विजलीके समान अस्थिर, व्याघीके समान मांसकी अभिलाषा करनेवाली, मछलीके समान चंचल और दुष्ट नीतिके समान दुखदायक है ॥६२॥

५८) १. क रात्रिः।

५९) १. स्थिता।

६०) १. कुक्कुरीव।

६२) १. क विद्युत्। २. क अस्थिरा।

६०) ब भावा for भामा। ६१) इ रम्यते.... मात्मानं च वि ; ब सहसा कुरुते। ६२) ब क रिवास्थेष्टा; ड रिव दोषदाः।

बहुनात्र किमुक्तेन महत्तर निबुध्यताम् । प्रत्यक्षवैरिणी गेहे कुरङ्गी तव तिष्ठति ॥६३ विटेम्यो निखलं ब्रव्यं तव वस्त्वा विनाशितम् । कुरङ्ग्या पापया भद्र चारित्रमिव दुलंभम् ॥६४ तव या हरते द्रव्यं निभंगीभूतमानसा । हरन्ती वार्यते केन जीवितं सा दुराशया ॥६५ स्खलनं कुरुते पुंसामुपानदिव निश्चितम् । अयन्त्रिता सती रामा सद्यो ऽमार्गानुसारिणी ॥६६ यो विश्वसिति रामाणां मूढो निघृणचेतसाम् । बुभुक्षानुरदेहानां व्यालीनां विश्वसित्यसौ ॥६७ भुजङ्गी तस्करी व्याली राक्षसी शाकिनी गृहे । वसन्ती वनिता दृष्टा दत्ते प्राणविपर्यंयम् ॥६८

हे भद्र! उस पापिष्ठा कुरंगीने दुर्रुभ चारित्रके समान तुम्हारा सब धन भी जार पुरुषोंको देकर नष्ट कर डाला है ॥६४॥

जो कुरंगी मनमें किसी प्रकारका भय न करके तुम्हारे धनका अपहरण कर सकती है वह दुष्टा यदि तुम्हारे प्राणोंका अपहरण करती है तो उसे कौन रोक सकता है ? ॥६५॥

स्त्री यदि नियन्त्रणसे रहित (स्वतन्त्र) हो तो वह जूतीके समान कुमार्गमें प्रवृत्त होकर निश्चयतः शीघ्र ही पुरुषोंको मार्गसे भ्रष्ट कर देती है ॥६६॥

जो मूर्ख भूखसे पीड़ित शरीरसे सहित और मनमें क्रूरताको धारण करनेवाली स्त्रियोंका विश्वास करता है वह भूखसे व्याकुल क्रूर सर्पिणियोंका विश्वास करता है, ऐसा समझना चाहिए॥६७॥

सर्पिणी, चोर स्त्री, श्वापदी (हिंस्न स्त्री पशुविशेष), राक्षसी और शाकिनीके समान घरके भीतर निवास करनेवाली दुष्ट स्त्री मरणको देती है—प्राणोंका अपहरण करती है।।६८।।

६६) १. क चञ्चलम् । २. न यन्त्रिता ।

६७) १. निर्दंयमनसाम्।

हे शामकूट ! बहुत कहनेसे क्या लाभ है ? वह कुरंगी तुम्हारे घरमें साक्षात् शत्रुके समान अवस्थित है ॥६३॥

६३) ब विबुध्यताम्, क ड विमुच्यतां । ६४) ब चरित्रमिव । ६६) ड इ सद्योन्मार्गा । ६७) अ क ड विश्वसित.... विश्वसत्यसौ ।

निश्चम्येति वचस्तस्य भट्टस्य हितभाषिणः । स गत्वा सूचयामास कुरङ्गचाः सकलं कुधीः ।।६९ सा जगाद दुराचारा चारित्रं हर्तुमुद्यतः । मया स्वामिन्ननिष्टो ऽयं गृह्णीते दूषणं मम ॥७० अन्यायानामशेषाणां नक्राणामिव नीरिषः । निधानमेष दुष्टात्मा क्षित्रं निर्धाटचतां प्रभो ॥७१ तस्यास्तेनेति वाक्येन स हितो ऽपि निराकृतः । कि वा न कुरुते रक्तो रामाणां वचसि स्थितः ॥७२

सद्वाक्यमविचाराणां दत्तं दत्ते महाभयम् । द्विजिह्वानामिवाहोनां क्षीरपानं हितावहम् ॥७३

इस प्रकार हितकारक भाषण करनेवाले उस भद्र ब्राह्मणके कथनको सुनकर उस दुर्वुद्धि यामकूटने जाकर उस सबकी सूचना कुरंगीको कर दी ॥६९॥

उसे सुनकर वह दुराचारिणी बोली कि हे स्वामिन्! वह मेरे शीलको नष्ट करनेके लिए उद्यत हुआ, परन्तु मैंने उसकी इच्छा पूर्ण नहीं की। इसीलिए वह मेरे दोषको प्रहण करता है—मेरी निन्दा करता है।।७०।।

जिस प्रकार समुद्र मगर-मत्स्य आदि हिंसक जलजन्तुओंका स्थान है उसी प्रकार यह दुष्ट ब्राह्मण समस्त अन्यायोंका घर है। हे स्वामिन् ! उसे शीघ्र निकाल दीजिए ॥७१॥

कुरंगीके उस वाक्यसे उस हितैषी ब्राह्मणका भी निराकरण किया गया—उसके कहे अनुसार उक्त ब्राह्मणको भी निकाल दिया गया। ठीक है—िस्नयोंके वचनपर विश्वास करने-वाला रक्त पुरुष क्या नहीं करता है ? अर्थात् वह उनके ऊपर भरोसा रखकर अनेक अयोग्य कार्योंको किया करता है ॥७२॥

विवेकसे रहित चुगलखोर मनुष्योंको दिया गया सदुपदेश भी इस प्रकार महान् भयको देता है जिस प्रकार कि दो जिह्वावाले सपोंके लिए कराया गया दुग्धपान महान् भयको देता है ॥७३॥

६९) १. मूढः ।

७१) १. जलचरजीवानां मत्स्यादीनाम् ।

७२) १. क ग्रामक्टेन।

६९) अ भद्रस्य हित<sup>°</sup>। ७०) अ <sup>°</sup>चारचारित्रं, ड <sup>°</sup>चाराश्चारित्रं; ड तेन, क मिय for मया; अ स्वामिन्नि-हष्टोऽयं। ७१) अ निधानमेव; अ निर्द्वार्यतां, ब निर्द्वाद्यतां, क निर्द्वाद्यतां, ह निर्द्वायतां, ह निर्द्वाद्यतां। ७२) अ स्थितिः। ७३) इ दत्तं दत्तं; ब पयःपानं।

हितेऽपि भाषिते दोषो दीयते निर्विचारकैः।
परेरपीह रागान्धैर्प्रामकूटसमैः स्फुटम्।।७४
चिरत्रं दुष्टशीलायाः कथितं हितकारिणा।
यस्तस्या एव तैद्बूते विधत्ते स न कि परम्।।७५
इत्थं रक्तो मया विप्राः सूचितो दुष्टचेतसः।
इदानीं श्रूयतां द्विष्टः सूच्यमानो विधानतः।।७६
प्रामकूटावभूतां द्वौं कोटीनगरवासिनौ ।
प्रथमः कथितः स्कन्दो वक्रो वक्रमनाः परः।।७७
भुञ्जानयोस्तयोर्ग्राममेकं वैरमजायत।
पकद्रव्याभिलाषित्वं वैराणां कारणं परम्।।७८
दुनिवारं तयोर्जातं काककौशिकयोरिव ।
निसर्गजं महावैरं प्रकाशितमिरैषिणोः।।७९

दूसरोंके द्वारा किये गये हितकारक भी भाषणमें विषयानुरागसे अन्ध हुए अविवेकी जन उक्त बहुधान्यक प्रामकूटके समान स्पष्टतया दोष दिया करते हैं। । ७४।।

श्रामकूटके हितकी अभिलाषासे उस हितैषी भट्टने दुरुचरित्र कुरंगीके वृत्तान्तको उससे कहा था। उसे जो श्रामकूट उसी कुरंगीसे कह देता है वह भला अन्य क्या नहीं कर सकता है। ७५।।

इस प्रकार हे ब्राह्मणो ! मैंने दुष्ट आचरण करनेवाले रक्त पुरुषकी सूचना की है— उसकी कथा कही है। अब मैं इस समय द्विष्ट पुरुषकी विधिपूर्वक सूचना करता हूँ, उसे आप लोग सुनें॥७६॥

कोई दो प्रामकूट कोटीनगरमें निवास करते थे। उनमें पहलेका नाम स्कन्द तथा दूसरेका नाम वक्र था। दूसरा वक्र प्रामकूट अपने नामके अनुसार मनसे कुटिल था।।৩৩॥

वे दोनों एक ही गाँवका उपभोग करते थे—उससे होनेवाली आय (आमदनी) पर अपनी आजीविका चलाते थे। इसीलिए उन दोनोंके बीचमें वैमनस्य हो गया था। ठीक है—एक वस्तुकी अभिलाषा उत्कृष्ट वैरका कारण हुआ ही करती है। १०८॥

जिस प्रकार क्रमसे प्रकाश और अन्धकारकी अभिलाषा करनेवाले कौवा और उल्लूके बीचमें स्वभावसे महान वैर (शत्रुता) रहा करता है उसी प्रकार उन दोनोंमें भी परस्पर महान वैर हो गया था जिसका निवारण करना अशक्य था।।७९॥

७५) १. बहुधान्यः । २. कुरङ्ग्याः । ३. तच्चरित्रम् । ४. करोति ।

७६) १. क कथ्यमान: ।

७७) १. नाम ।

७९) १. घूयड ।

७५) अ परैरिप हि। ७६) ब दुष्टचेष्टित:। ७७) इ स्वन्धो for स्कन्दो।

वकः करोति लोकानां सर्वदोपद्रवं परम्।
सुखाय जायते कस्य वको दोषनिविष्टघोः ॥८०
व्याधिमवाप कदाचन वकः प्राणहरं यमराजमिवासौ।
यो वितनोति परस्य हि दुःखं कं न स दोषमुपैति वराकः ॥८१
तं निजगाद तदीयतनूजस्तात विषेहि विद्युद्धमनास्त्वम्।
कंचन धर्ममपाकृतदोषं यो विदधाति परत्र सुखानि ॥८२
पुत्रकलत्रधनादिषु मध्ये को ऽिष न याति समं परलोकम्।
कर्मे विहाय कृतं स्वयमेकं कर्त्नमलं सुखदुःखद्यतानि ॥८३
को ऽिष परो न निजो ऽस्ति दुरन्ते जन्मवने भ्रमतां बहुमार्गे।
इत्थमवेत्ये विमुच्य कुर्बुद्धि तात हितं कुरु किंचन कार्यम्॥८४

वक्र निरन्तर ब्रामवासी जनोंको पीड़ा दिया करता था। ठीक है—जिसकी बुद्धि सदा दोषोंपर ही निहित रहती है वह भला किसके लिए सुखका कारण हो सकता है? नहीं हो सकता॥८०॥

किसी समय वह वक्र प्राणोंका अपहरण करनेवाले यमराजके समान किसी व्याधिको प्राप्त हुआ—उसे भयानक रोग हो गया । ठीक है—जो दूसरेको दुख दिया करता है वह बेचारा कौन-से दोषको नहीं प्राप्त होता है ? अर्थात् वह अनेक दोषोंका पात्र बनता है ॥८१॥

यह देखकर उसका वक्रदास नामका पुत्र बोला कि है पिताजी! तुम निर्मल मनसे दोषोंको दूर करनेवाले किसी ऐसे धर्मकार्यको करो जो परलोकमें सुखोंको देने बाला है॥८२॥

जो स्वयं किया हुआ कर्म सैकड़ों सुख-दुःखोंके करनेमें समर्थ है उस एक कर्मको छोड़कर दूसरा पुत्र, स्त्री और धन आदिमें से कोई भी जीवके साथ परलोकमें नहीं जाता है।।८२।।

हे पिताजी! जिस संसाररूप वनका अन्त पाना अतिशय कठिन है तथा जो अनेक योनियोंरूप बहुत-से मार्गोंसे व्याप्त है उस जन्म-मरणरूप संसार-वनके भीतर परिभ्रमण करनेवाळे प्राणियोंका कोई भी पर पदार्थ अपना नहीं हो सकता है, ऐसा विचार करके दुर्बुद्धिको छोड़ दीजिए और किसी हितकर कार्यको कीजिए ॥८४॥

८०) १. अपि तु न । २. क परदोषस्थापितबुद्धः ।

८२) १. वक्रदासः । २. दूरीकृतदोषम् । ३. यः धर्मः ।

८३) १. पुण्यपापम् । २. समर्थम् ।

८४) १. ज्ञात्वा ।

८३) बाक ड इ<sup>°</sup>लोके। ८४) इ कंचन।

मोहमपास्य सुहृत्तनुजादौ देहिं धनं द्विजसाधुजनेम्यः ।
संस्मर कंचन देवमभीष्टं येनं गींत लभसे सुखधात्रीम् ॥८५
वाचिममां से निशम्य बभाषे कार्यमिदं कुरु मे हितमेकम् ।
पुत्रे पितुनं कदाचन पूज्यं वाक्यमपाकुरुते हि सुपुत्रः ॥८६
रे मिय जीवित वत्स न वैरो स्कन्द इयार्यं कदाचन सौख्यम् ।
बन्धुतनूजिवभूतिसमेतो नापि विनाशमयं प्रतिपेदे ॥८७
एष् यथा क्षयमेति समूलं किंचन कमं तथा कुरु वत्स ।
येनं वसामि मुखं सुरलोके हृष्टमनाः कमनीयशरीरः ॥८८
क्षेत्रममुख्यं विनीयं मृतं मां यष्टिनिषण्णतनुं सुत कृत्वा ।
गोमहिषोहयवृत्दमशेषं सस्यसमूहिवनाशि विमुद्ध ॥८९

मित्र और पुत्र आदिके विषयमें मोहको छोड़कर ब्राह्मण और साधुजनोंके लिए धनको दीजिए—उन्हें यथायोग्य दान कीजिए। साथ ही ऐसे किसी अभीष्ट देवका स्मरण भी कीजिए जिससे कि आपको सुखप्रद गति प्राप्त हो सके।।८५॥

पुत्रके इस कथनको सुनकर वह (वक्र) बोला कि हे पुत्र ! तुम मेरे लिए हितकारक एक इस कार्यको करो, क्योंकि, योग्य पुत्र कभी पिताके आद्रणीय वाक्यका उल्लंघन नहीं करता है।।८६।।

हे पुत्र ! मेरे जीवित रहते हुए वैरी स्कन्द कभी सुखको प्राप्त नहीं हुआ। परन्तु जैसा कि मैं चाहता था, यह भाई, पुत्र एवं विभूतिके साथ विनाशको प्राप्त नहीं हो सका॥८०॥

हे वत्स ! जिस प्रकारसे यह समूल नष्ट हो जावे वैसा तू कोई कार्य कर । ऐसा हो जानेपर मैं स्वर्गलोकमें सुन्दर शरीरको प्राप्त होकर सन्तोषके साथ सुखपूर्वक रहूँगा ॥८८॥

इसके लिए तू मेरे मुर्दा झरीरको उसके खेतपर ले जाकर लकड़ीके सहारे खड़ा कर देना और तब फसलको नष्ट करनेवाले समस्त गाय, भैंस और घोड़ोंके समूहको छोड़ देना। तत्पञ्चात् तू उसके आनेको देखनेके लिए मेरे पास वृक्ष और घासमें छुपकर स्थित हो जाना। इस प्रकारसे जब वह क्रोधित होकर मेरा घात करने लगे तब तू समस्त जनोंको

८५) १. हे तात । २. स्मरणेन । ३. क गतिम् ।

८६) १. ग्रामकूटः । २. हे । ३. उल्लङ्घते ।

८७) १. न प्राप्तवान् । २. स्कन्दः ।

८८) १. येन कारणेन धर्मेण।

८९) १. स्कन्दस्य । २. आनीय । ३. धान्य ।

८५) अ मोहमपरय; व सुहत्तनयादी; इ धात्री । ८७) इ स्कन्ध । ८८) इ कंचन; इ चिरं for सुखं । ८९) क °निष्पन्नतनुं ।

वृक्षतृणान्तरितो मम तीरे तिष्ठ निरोक्षितुमागितमस्य । कोपपरेण कृते मम घाते पूत्कुरु सर्वजनश्रवणाय ॥९०

माममुना निहतं क्षितिनाथो दण्डममुद्ये करिष्यति मत्वा । तां मुत भूतिमपास्य समस्तां येन मरिष्यति गोत्रयुतो ऽयम् ॥९१

इत्थममुं निगदन्तमवद्यं मृत्युरुपेत्य जघान निहीनम् । तस्ये चकार वचश्च तनूजः पापपरस्य भवन्ति सहायाः ॥९२

वीक्ष्य परं सुखयुक्तमधीर्यो द्वेषपरः क्षणुते स्त्रियमाणः । तस्य विमुच्य कृतान्तमदन्तं को ऽपि परो ऽस्ति न बोधविधायी ॥२३

वक्रदासतनयस्य न वक्रो यश्चकार वचनं हितशंसि । तत्समा यदि भवन्ति निकृष्टाः सूचयामि न हितानि तदाहम् ॥९४

सुनानेके लिए चिल्ला देना कि मेरे पिताको स्कन्धने मार डाला। तब राजा मुझे उसके द्वारा मारा गया जानकर उसकी समस्त सम्पत्तिको हरण करता हुआ उसे दण्डित करेगा। इससे यह सकुटुम्ब मर जायेगा।।८९-९१॥

इस प्रकारसे वह बोल ही रहा था कि इसी समय मृत्युने आकर उस निकृष्ट पापीको नष्ट कर दिया। उधर लड़केने उसके वचनको पूरा किया: ठीक है—जो पापमें तत्पर होता है उसे सहायक भी उपलब्ध हो जाते हैं॥९२॥

जो मूर्ख मनुष्य मरणोन्मुख होता हुआ दूसरेको सुखी देखकर वैरके वश उसका घात करना चाहता है उसको अपना प्रास बनानेवाले यमराजको छोड़कर दूसरा कोई भी प्रवुद्ध नहीं कर सकता है ॥९३॥

जिस वक प्रामकूटने अपने पुर. क्रदासके हितके सूचक कथनको नहीं किया— तदनुसार निर्दोष आचरणको नहीं किया—उसके समान निकृष्टजन यदि आप लोग के मध्यमें हैं तो मैं हितकी सूचना नहीं करता हूँ ॥९४॥

९०) १. आगमनम् । २. स्कन्देन । ३. क पापयुक्तं वचनम् ।

९१) १. स्कन्दस्य । २. गृहीत्वा ।

९२) १. वक्रम् । २. पापरतस्य पुरुषस्य ।

९३) १. क न सहते, मारयति । २. भुञ्जन्तं, भक्षमाणम् ।

९४) १. कथित।

९०) क फूल्कुरु। ९१) कड इ पुत्र for गोत्र। ९२) व क विहीनम्। ९३) क इ क्षुणुते। ९४) इ यच्चकार।

न भुङ्क्ते न शेते विनोन्यस्य चिन्तां न लक्ष्मीं विसोढुं क्षमो यो उन्यदीयाम् । महाद्वेषवज्राग्निदग्धाशयो ऽसौ न लोकद्वये उप्येति सौख्यं पवित्रम् ॥९५

ज्वलन्तं दुरन्तं स्थिरं श्वभ्रविह्न प्रविक्य क्षमन्ते चिरं स्थातुमज्ञाः । न संपत्तिमन्यस्य नीचा विसोढुं सदा द्विष्टचित्ता निकृष्टाः कनिष्ठाः ॥९६

यो विहाय वचनं हितमज्ञः स्वीकरोति विपरीतमशेषम् । नास्य दुष्टहृदयस्य पुरस्ताद्भाषते रेजितगतिर्वचनानि ॥९७

> इति धर्मंपरोक्षायाममितगतिकृतायां पञ्चमः परिच्छेदः ॥५

वह मनमें महान् वैरह्मप वज्राग्निसे जलता हुआ दूसरेकी विभूतिको न सह सकनेके कारण केवल दूसरेके विनाशका चिन्तन करता है। इसको छोड़कर वह न खाता है, न सोता है, और न दोनों ही लोकोंमें पवित्र (निराकुल) सुखको भी प्राप्त होता है।।९५॥

इस प्रकारके अधम हीन अज्ञानी जन चित्तमें निरन्तर विद्वेषको धारण करते हुए नीच वृत्तिसे जलती हुई दुःसह व स्थिर नरकरूप अग्निमें प्रविष्ट होकर वहाँ चिरकाल तक रहनेमें तो समर्थ होते हैं, किन्तु वे दूसरेकी सम्पत्तिके सहनेमें समर्थ नहीं होते हैं ॥९६॥

जो अज्ञानी मनुष्य हितकारक वचनको छोड़कर विपरीत सब कुछ स्वीकार करता है इस दुष्टचित्त मनुष्यके आगे विद्वान मनुष्य वचनोंको नहीं बोछता है—उसके छिए उपदेश नहीं करता है ॥९७॥

# इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें पाँचवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥५॥

९५) १. दु:खदानं विना । २. द्रष्टुम् ।

९६) १. हीनाः।

९७) १. अप्रमितबुद्धिः ।

९५) अ विनाशस्य । ९६) इ चिरं for स्थिरं; व वज्जविह्नः; क ड दुष्ट for द्विष्टः; क कुनिष्टाः, ड विनिष्टाः for किनिष्टाः । ९७) अ हितमन्यः ।

## [ ६ ]

दिष्टो निवेदितो विप्राश्चित्रांशुरिवं तापकः ।
इदानीं श्रूयतां मूढः पाषाण इव नष्टघोः ॥१
प्रयोयों ऽथास्ति कण्ठोष्ठं येक्षास्पदमिवापरम् ।
पुरं सुरालयाकीणें निधाननिलयोकृतम् ॥२
अभूद् भूतमितस्तत्र विप्रो विप्रगणाचितः ।
विज्ञातवेदवेदाङ्गो ब्रह्मोव चतुराननः ॥३
पञ्चाशत्तस्य वर्षाणां कुमारब्रह्मचारिणः ।
जगाम धीरचित्तस्य वेदाम्यसनकारिणः ॥४
ान्धवा विधिना यज्ञां यज्ञविह्निशिखोज्ज्वलाम् ।
कन्यां तं ग्राह्यामें सुर्लंक्ष्मोमिव मुरद्विषम् ॥५
उपाध्यायपदाङ्ढो लोकाध्यापनसक्तधोः ।
पूज्यमानो द्विजेः सर्वेयंज्ञविद्याविशारदः ॥६

हे विप्रो ! इस प्रकारसे मैंने अग्निके समान सन्ताप देनेवाले द्विष्ट पुरुषका स्वरूप कहा है। अब पत्थरके समान नष्टबुद्धि मूढ पुरुषका स्वरूप कहता हूँ, उसे सुनिए॥१॥

देवभवनोंके समान गृहोंसे व्याप्त एक प्रसिद्ध कण्ठोष्ठ नामका नगर है। अनेक निधियों-का स्थानभूत वह नगर दूसरा यक्षोंका निवासस्थान जैसा दिखता है।।२।।

उसमें ब्राह्मणसमूहसे पूजित एक भूतमित नामका ब्राह्मण था। वह वेद-वेदांगोंका ज्ञाता होनेसे ब्रह्मा के समान चतुर्मुख था—चार वेदोंरूप चार मुखोंका घारक था।।३।।

उस बालब्रह्मचारीके धीरतापूर्वक वेदाभ्यास करते हुए पचास वर्ष बीत गये थे ॥४॥ उसके बन्धुजनोंने उसे यज्ञकी अग्निज्वालाके समान निर्मल यज्ञा नामक कन्याको विधिपूर्वक इस प्रकारसे प्रहण कराया जिस प्रकार कि विष्णुके लिए लक्ष्मीको प्रहण कराया गया ॥५॥

उपाध्यायके पद्पर प्रतिष्ठित वह भूतमित ब्राह्मण यज्ञविद्यामें निपुण होकर अपनी बुद्धिको लोगोंके पढ़ानेमें लगा रहा था। सब ब्राह्मण उसकी पूजा करते थे।।६।।

१) १. अग्निः ।

२) १. विख्यात । २. क धनदस्थानिमव । ३. घवलगृहसमूहम् ।

५) १. भूतमित नाम । २. क विवाहयामासुः । ३. विष्णुम्; क कृष्णम् ।

१) कड दुष्टो । ५) अतां for तं।

स तया सह भुञ्जानो भोगं भोगवतां मतः।
ब्यवस्थितः स्थिरप्रज्ञः प्रसिद्धो घरणीतले ॥७
तत्रेको बदुको नाम्ना यक्षो यक्ष इवोज्ज्वलः।
आगतो यौवनं बिभ्रत्स्त्रोनेत्रभ्रमराम्बुजम् ॥८
विनीतः पदुधीदृष्ट्वा वेदार्थग्रहणोचितः।
संगृहोतः से विप्रेण मूर्तो ऽनथं इव स्वयम् ॥९
शकटीव भराक्रान्ता यज्ञाजिन विसंस्थुला।
भग्नाक्षप्रसरा सद्यस्तस्य दर्शनमात्रतः॥१०
स्नेहशाखी गतो वृद्धि रितमन्मथयोरिव।
सिक्तः सांगत्यतो येन तयोरिष्टफलप्रदः॥११
क्रेया गोष्ठी वरिद्रस्य भृत्यस्य प्रतिकूलता।
बृद्धस्य तरुणी भार्या कुलक्षयविधायिनी।॥१२

भोगशाली जनोंसे सम्मानित वह उस यज्ञाके साथ भोगको भोगता हुआ स्थित था। उसकी प्रसिद्धि भूतलपर स्थिरप्रज्ञ (स्थितप्रज्ञ ) स्वरूपसे हो गयी थी।।।।।

वहाँ यज्ञके समान उज्ज्वल एक यज्ञ नामका ब्रह्मचारी (अथवा बालक) आया। वह स्त्रियोंके नेत्ररूप भ्रमरोंके लिए कमलके समान यौवनको धारण करता था।।८॥

उसे भृतमति ब्राह्मणने नम्न, बुद्धिमान् और वेदार्थ ब्रहणके योग्य देखकर अपने पास स्वयं मूर्तिमान् अनर्थके ही समान रख छिया ॥९॥

जिस प्रकार बहुत बोझसे संयुक्त गाड़ी धुरीके टूट जानेसे शीव्र ही अस्त-ब्यस्त हो जाती है उसी प्रकार यज्ञा उस बटुकको देखते ही इन्द्रियों के वेगके भग्न होनेसे—कामासक्त हो जानेसे—विद्वल हो गयी॥१०॥

रति और कामदेवके समान उन दोनोंके संगमरूप जलसे सींचा गया स्नेहरूप दृक्ष दृद्धिको प्राप्त दोकर अभीष्ट फलको देनेवाला हो गया ॥११॥

दरिद्रकी गोष्ठी—पोषणके योग्य कुटुम्बकी अधिकता, सेवक की प्रतिकूलता (विपरीतता) और बृद्ध पुरुषकी युवती स्त्री; ये कुलका विनाश करनेवाली हैं।।१२।।

८) १. क शिष्यः।

९) १. स बदुकः।

१०) १. क निश्चला।

११) १. वृक्षः ।

१२) १. क पराङ्मुखता।

७) इ स्थिरः प्राज्ञः । ११) त्र संगत्यताः; क संगत्यतोः; व रिष्टः फल° । १२) ब °क्षयविनाशिनी ।

सकलं कुरुते दोषं कामिनी परसंगिनी ।
वज्राशुश्वर्षाणेजवाला कं तापं वितनोति नो ॥१३
यः करोति गृहे नारीं स्वेतन्त्रामनियन्त्रिताम् ।
न विध्यापयते सस्ये दीप्तामग्निशिखामसौ ॥१४
व्याधिवृद्धिरिवाभीक्षणं गच्छन्ती परमोदयम् ।
उपेक्षिता सती कान्ता प्राणानां तनुते क्षयम् ॥१५
यतो जोषयते क्षिप्रं विश्वं योषा ततो मता ।
यतो रमयते पापे रमणी भणिता ततः ॥१६
यतो मारयते पृथ्वीं कुमारी गदिता ततः ॥

दूसरेसे संगत स्त्री समस्त दोषको करती है। ठीक है—वज्राग्निकी ज्वाला भला किसको सन्तप्त नहीं करती है ? अर्थात् वह सभीको अतिशय सन्ताप देती है ॥१३॥

जो मनुष्य घरमें स्त्री को अंकुशसे रहित स्वतन्त्र करता है—उसे इच्छानुसार प्रवर्तने देता है—वह धान्य (फसल) में भड़की हुई अग्निकी ज्वालाको नहीं बुझाता है। अभिप्राय यह कि जिस प्रकार फसलके भीतर लगी हुई अग्निको यदि बुझाया नहीं जाता है तो बइ समस्त ही गेहूँ आदिकी फसलको नष्ट कर देती है, उसी प्रकार स्त्रीको स्वच्छन्द आचरण करते हुए देखकर जो पुरुष उसपर अंकुश नहीं लगाता है—उसे इच्छानुसार प्रवर्तने देता है—उसका उत्तम कुल आदि सब कुछ नष्ट हो जाता है।। १४।।

जिस प्रकार निरन्तर अतिशय वृद्धिको प्राप्त होनेवाले रोगकी वृद्धिकी यदि उपेक्षा की जाती है तो वह अन्तरें प्राणोंके विघातको करता है उसी प्रकार निरन्तर स्वेच्छाचारितामें वृद्धि करनेवाली स्त्रीकी भी यदि उपेक्षा की जाती है तो वह भी अन्तमें प्राणोंका विघात करती है।।१५।।

स्त्री चूँकि समस्त विश्वको शीघ्र ही नष्ट किया करती है, अतएव वह 'योषा' मानी गयी है। तथा वह चूँकि विश्वको पापमें रमाती है, अतएव वह 'रमणी' कही जाती है।।१६॥

वह पृथिवी (कु) को मारनेके कारण 'कुमारी' तथा क्रोध करनेके कारण 'भामिनी' (भामते इति भामिनी-कोपना) कही जाती है।।१७॥

१३) १. अग्नि ।

१४) १. स्वाधीनाम् । २. अरक्षिताम्; क ( अ ) निर्गलाम् । ३. क न शमयते ।

१५) १. पुनः पुनः । २. अवगणिता ।

१६) १. क प्रतीयते ।

१४) ब विष्यापयित सस्ये हि । १५) इ गच्छतो । १६) अ योषते, ब यूषयित, इ जोषयितः; ब क मता ततः; The arrangement of verses  $N_0$ . 16 to 18 in इ यतो जोषयित...भण्यते ततः ॥१६॥ यतश्छादयते....विलया ततः ॥१७॥ यतो रमयते....कुमारी भणिता ततः ॥१८॥ ।

विलीयते यतिश्वत्तमेतस्यां विलया ततः ।
यतश्खादयते दोषेस्ततः स्त्री कथ्यते बुधैः ॥१८
अबलीकुरुते लोकं येन तेनोच्यते ऽबला ।
प्रमाद्यन्ति यतो ऽमुख्यामासक्ताः प्रमदा ततः ॥१९
इत्यादिसकलं नाम नारीणां दुःलकारणम् ।
नानानर्थंपिटष्ठानां वेदनानामित्र स्फुटम् ॥२०
मनोवृत्तिरिवादद्यं सर्वंकालमरक्षिताः ।
विद्याति यतो योषा रक्षणीया ततः सदा ॥२१
आपगानां भुजङ्गीनां व्याष्ट्रीणां मृगचक्षुषाम् ।
विश्वासं जातु गच्छन्ति न सन्तो हितकाङ्क्षिणः ॥२२
पुण्डरीकं महायज्ञं विधातुमयमेकदा ।
मथुरायां समाहतो दस्ता मृत्यं दिजोत्तमैः ॥२३

- १८) १. स्त्रियाम्।
- १९) १. क अस्याम्।
- २०) १. प्रवीणानाम्; क नानानर्थोत्पाटने प्रवीणानाम् ।
- २१) १. पापम् । २. क सती ।
- २२) १. नदीनाम् । २. स्त्रीणाम् ।
- २३) १. क भूतमतिः। २. क धनम्।

इसके विषयमें चूँकि पुरुषों का चित्त विछीन होता है, अतएव वह विद्वानोंके द्वारा 'विछया' तथा चूँकि वह दोषोंको आच्छादित करती है, अतएव स्त्री (स्तृणातीति स्त्री ) कही जाती है ॥१८॥

वह छोगोंको निर्बेळ बनानेके कारण अवला कही जाती है तथा चूँकि उसके विषयमें

आसक्त होकर छोग प्रमाद करते हैं अतएव वह प्रमदा कही जाती है।।१९॥

अनेक अनथोंके करनेमें चतुर उन स्त्रियोंके समस्त नाम इस प्रकार दुःखके कारणभूत हैं जिस प्रकार कि अनेक अनथोंको करनेवाली वेदनाओंके सब नाम दुःखके कारणभूत हैं ॥२०॥

यदि स्त्रीकी रक्षा नहीं की जाती है—उसे नियन्त्रणमें नहीं रखा जाता है—तो वह मनोवृत्तिके समान निरन्तर पापको करती है। इसीछिए उसकी उक्त मनोवृत्तिके ही समान सदा रक्षा करना चाहिए—उसे मनोवृत्तिके समान निरन्तर अपने वृशमें रखना चाहिए ॥२१॥

हितके इच्छुक सज्जन मनुष्य नदी, सर्पिणी, वाघिनी और स्त्री; इनका कभी भी

विश्वास नहीं किया करते हैं ॥२२॥

एक समय उस भूतमित ब्राह्मणको पुण्डरीक महायज्ञ करनेके छिए कुछ श्रेष्ठ ब्राह्मणोंने मूल्य देकर मथुरा नगरीमें आमन्त्रित किया ॥२३॥

२०) ड °नर्थप्रविष्टानां । २१) अ °मरक्षता; व दोषा for योषा ।

पालयन्ती गृहं यज्ञे शयीथा विश्वमनो उन्तरे। शाययेर्बंदुकं द्वारे निगद्येति गतो द्विजः ॥२४ गते भर्तरि सा पापा चकमे बदुकं विटम्। स्वैरिणीनां महाराज्यं शून्ये वेश्मिन जायते ॥२५ वर्शनैः स्पर्शनैः कामस्तयोर्गुह्यप्रकाशनैः। ववृषे तरसा तीवः सीपःस्पर्शेरिवानलः॥२६ सर्वाभिरिप नारीभिः सर्वस्य ह्वियते मनः।

सर्वाभिराप नारीभिः सर्वेस्य ह्रियते मनः । तरुणस्य<sup>े</sup> तरुण्या हि स्वैरिण्या स्वैरिणो न किम् ॥२७

बुभुजे तामविश्रामं स**ै** पीनस्तर्नेपीडितः । विविक्ते<sup>3</sup> युर्वित प्राप्य विरामं<sup>8</sup> कः प्रपद्यते ।।२८

तब वह पत्नीसे 'हे यज्ञे! तू गृहकी रक्षा करती हुई घरके भीतर सोना और इस बदुकको दरवाजे पर सुलाना' यह कहकर मथुरा चला गया ॥२४॥

पतिके चले जानेपर उस पापिष्ठाने उस बटुकको जार बना लिया । ठीक है—सूने घरमें दुराचारिणी स्त्रियोंका पूरा राज्य हो जाता है ॥२५॥

उस समय उन दोनोंके मध्यमें एक दूसरेके देखने, स्पर्श करने और गुन्न इन्द्रियोंको प्रकट करनेसे कामवासना वेगसे इस प्रकार वृद्धिगत हुई जिस प्रकार कि घीके स्पर्श से अग्नि वृद्धिगत होती है।।२६॥

सभी स्त्रियाँ स्वभावतः सब पुरुषोंके मनको आकर्षित किया करती हैं। फिर क्या दुराचारिणी युवती स्त्री दुराचारी युवक पुरुषके मनको आकर्षित नहीं करेगी? वह तो करेगी ही ॥२७॥

वह बदुक यज्ञाके कठोर स्तनोंसे पीड़ित होकर उसे निरन्तर ही भोगने लगा। ठीक है—एकान्त स्थानमें युवती स्त्रीको पाकर भला कौन-सा पुरुष विश्रान्तिको प्राप्त होता है ? कोई भी नहीं—वह तो निरन्तर ही उसको भोगता है॥२८॥

२४) १. क शयनं कुरु।

२५) १. पापिनी । २. अकरोत् । ३. क शून्यमन्दिरे ।

२६) १. घृत ।

२७) १. क पुरुषस्य।

२८) १. क बटुकः। २. क कठिनस्तन। ३. क एकान्ते। ४. क विश्रामम्; विलम्बनम्। ५. करोति।

२५) क ड इ चक्रमे। २६) इ कामो भूयो गुह्य ; क स्पर्शात्त्वानल: । २८) ड इ विरागं क: ।

विश्वालिङ्गितस्तया गाढं स विश्वमितधानया ।
पार्वत्यालिङ्गितं शम्भुं न तृणायाप्यमन्यत ॥२९
न को ऽपि विद्यते दूतो न कामः संगकारकः ।
नारीनरौ 'स्वयं सद्यो मिलितौ नेत्रविश्वमैः ॥३०
निःशङ्का मदनालीढा स्वैरिणी नवयौवना ।
या तिष्ठति नरं दृष्ट्वा किमाश्चर्यमतः परम् ॥३१
विलीयते नरः क्षिप्रं स्पृश्यमानो नतश्चवा ।
शिखया पावकस्येव घृतकुम्भो निसर्गतः ।।३२
संपद्यमानभोगो ऽपि स्वस्त्रीदत्तरतामृतः ।
एकान्ते उन्यस्त्रियं प्राप्य प्रायः क्षुम्यति मानवः ।॥३३
कि पुनर्बद्दको मत्तो बह्यचर्यनिपोडितः ।
न क्षुम्यति सतारुण्यां प्राप्यकान्ते परस्त्रियम् ॥३४

विलासकी स्थानभूत वह यज्ञा जब उस बदुकका गाढ़ आर्लिंगन करती थी तब वह पार्वतीके द्वारा आर्लिंगित महादेवको तृण जैसा भी नहीं मानता था—वह उस समय अपनेको पार्वतीसे आर्लिंगित महादेवकी अपेक्षा भी अधिक सौभाग्यशाली समझता था।।२९॥

स्त्री और पुरुषके संयोगको करानेवाला न कोई दूत है और न काम भी है। किन्तु उक्त स्त्री-पुरुष परस्पर दृष्टिके विलाससे—आँखोंके मिलनेसे—ही स्वयं शीघ्र संयोगको प्राप्त होते हैं ॥३०॥

भयसे रहित, कामसे पीड़ित और नवीन यौवनसे संयुक्त कुलटा स्त्री यदि पुरुषको देखकर यों ही स्थित रहती है—उससे सम्भोग नहीं करती है—तो इससे दूसरा आश्चर्य और कौन हो सकता है ? ॥३१॥

नम्र भृकुटियोंको धारण करनेवाली स्त्रीके द्वारा स्पर्श किया गया मनुष्य शीघ्र ही स्वभावसे इस प्रकार द्रवीभृत हो जाता है जिस प्रकार कि अग्निकी ज्वालासे स्पर्श किया गया घीका घड़ा स्वभावसे शीघ्र ही द्रवीभृत हो जाता है—पिघल जाता है॥३२॥

मनुष्य भोगोंसे सम्पन्न एवं अपनी स्त्रीके द्वारा दिये गये सुरतसुखसे सुखी होकर भी एकान्त स्थानमें दूसरेकी प्रियतमाको पा करके प्रायः क्षोभको प्राप्त हो जाता है ॥३३॥

२९) १. सन् । २. क यज्ञदत्तया । ३. तृणसदृशम् ।

३०) १. स्त्रीप्रषयोर्यंदि ।

३१) १. क्षणमेकम्।

३२) १. स्त्रिया । २. क स्वभावात् ।

३३) १. यः तपस्वी ।

२९) ड तृणायाथ मन्यतः । ३०) व नेत्रविभ्रमौ । ३१) व यत्तिष्ठति । ३२) अ विशेषपावकस्येव ।

३३) अ °न्यप्रियां; व एकान्ते हि स्त्रियं । ३४) अ व इ सतारुण्यः; क स तारुण्यं ।

एवं तयोर्वृढप्रेमपाशयिन्त्रतचेतसोः ।
रताब्धमग्नयोस्तत्र गतं मासचतुष्टयम् ॥३५
अवादीदेकदा यज्ञा यज्ञं प्रेमभरालसा ।
स्वमद्य दृश्यसे म्लानः कि प्रभो मम कथ्यताम् ॥३६
सो ऽवोचद्बहवः कान्ते प्रयाता मम वासराः ।
विष्णोरिव श्रिया सौख्यं भुञ्जानस्य त्वया समम् ॥३७
इदानीं तिन्व वर्तन्ते भम्टागमनवासराः ।
कि करोमि क्व गच्छामि त्वां विहाय मनःप्रियाम् ॥३८
विपत्तिर्महतो स्थाने याने पादौ न गच्छतः ।
इतस्तटमितो व्याघ्रः कि करोमि द्वयाश्रयः ॥३९
तमवादीत्ततो यज्ञा स्वस्थीभव शुचं स्यज ।
मा कार्षीरन्यथा चेतो मदीयं कुरु भाषितम् ॥४०

फिर भला जो बदुक कामके उन्मादसे सहित, ब्रह्मचर्यसे पीड़ित—स्त्री सुखसे वंचित— और युवावस्थाको प्राप्त था वह एकान्तमें दूसरेकी स्त्री (यज्ञा) को पा करके क्या क्षोभको नहीं प्राप्त होता ? उसका क्षोभको प्राप्त होना अनिवार्य था ॥३४॥

इस प्रकार जिनका मन दृढ़ प्रेमपाशमें जकड़ चुका था ऐसे उन दोनों (यज्ञा और बदुक) के विषयसुखरूप समुद्रमें मग्न होते हुए वहाँ चार मास बीत चुके थे।।३५॥

एक समय उस बदुक यज्ञके प्रेमभारसे आलस्यको प्राप्त हुई यज्ञा उससे वोली कि, हे स्वामिन ! आज तुम खिन्न क्यों दिखते हो, यह मुझसे कहो ॥३६॥

यह सुनकर वह बोला कि हे प्रिये! लक्ष्मीके साथ सुखका उपभोग करते हुए विष्णुके समान तुम्हारे साथ सुखको भोगते हुए मेरे बहुत दिन बीत चुके हैं।।३७॥

हे कुशोदरी! अब इस समय भट्ट (भूतमित ) के आनेके दिन हैं। इसिंछए मनको आह्नादित करनेवाली तुमको छोड़कर मैं क्या करूँ और कहाँ जाऊँ ?॥३८॥

यदि मैं इसी स्थानमें रहता हूँ तब तो यहाँ अब आपत्ति बहुत है और अन्यत्र जानेमें पाँव नहीं चलते हैं—तुम्हारे बिना अन्यत्र जानेका जी नहीं चाहता है। इधर किनारा है और उधर ब्याघ्र है, इन दोनोंके मध्यमें स्थित मैं अब क्या करूँ ? ॥३९॥

इसपर यज्ञा बोली कि, तुम शोकको छोड़कर स्वस्थ होओ और अन्यथा विचार न करो। बल्कि, मैं जो कहती हूँ उसको करो॥४०॥

३५) १. क निश्चलप्रेमनिबद्धमानसोः [ सयोः ]।

३७) १. क गताः।

३८) १. भर्तुं ।

३९) १. आपदा । २. मम ।

३६) व ग्लान: किं। ३८) क ड ते विवर्तन्ते । ३९) अ ब इतस्तटमतो ।

गृहीत्वा पुष्कलं द्रव्यं द्रजावो उन्यत्र सज्जन ।
कोडावः स्वेच्छया हृद्धं भुक्षानौ सुरतामृतम् ॥४१
कुवंहे सफलं नृत्वं दुरवापं मनोरमम् ।
निर्विशावो रसं सारं तारुण्यस्यास्य गच्छतः ॥४२
विमुच्य व्याकुलीभावं त्वमानय शबद्धयम् ।
करोमि निर्गमोपायमलक्ष्यमिललेजंनैः ॥४३
प्रपेदे से वचस्तस्या निःशेषं हृष्टमानसः ।
जायन्ते नेवृशे कार्ये दुःप्रबोधा हि कामिनः ॥४४
आनिनाय त्रियामायो स गत्वा मृतकद्वयम् ।
अभ्यिवतो नरः स्त्रीभिः कुरुते कि न साहसम् ॥४५
एकं सा मृतकं द्वारे गृहस्याभ्यन्तरे परम् ।
निक्षिण्य द्वयमावाय ज्वालयामास मन्दिरम् ॥४६

हे सज्जन ! हम दोनों बहुतसे धनको छेकर यहाँसे दूसरे स्थानपर चर्छे और वहाँ मनोहर विषयभोगरूप अमृतको भोगते हुए इच्छानुसार क्रीड़ा करें ॥४१॥

यह जो यौवन जा रहा है उसके श्रेष्ठ आनन्दका उपभोग करते हुए हम दोनों इस दुर्छभ व मनोहर मनुष्य जन्मको सफल करें।।४२।।

तुम चिन्ताको छोड़कर दो शवों (मुर्दा शरीरों) को छे आओ। फिर मैं यहाँसे निकलनेका वह उपाय करती हूँ जिससे समस्त जन नहीं जान सकेंगे ॥४३॥

इसपर बटुकने हर्षितचित्त होकर उस यज्ञाके समस्त कथनको स्वीकार कर लिया। ठीक है—कामीजन ऐसे कार्यमें दूसरोंकी शिक्षाकी अपेक्षा नहीं करते हैं—वे ऐसे कार्यके विषयमें दुःप्रबोध नहीं हुआ करते हैं—ऐसे कार्यको वे बहुत सरलतासे समझ जाते हैं ॥४४॥

तत्पश्चात् वह रात्रिमें जाकर दो मृत शरीरोंको ले आया। ठीक है—स्त्रियोंके प्रार्थना करनेपर मनुष्य कौन से साहसको नहीं करता है ? वह उनकी प्रार्थनापर भयानकसे भयानक कार्यके करनेमें उद्यत हो जाता है ॥४५॥

तब यज्ञाने उनमें-से एक मृत शरीरको द्वारपर और दूसरेको घरके भीतर रखकर सब धनको छे छिया और उस घरमें आग छगा दी ॥४६॥

४२) १. क दुःप्राप्यम् । २. गृही [ ह्ली ] वः; भुञ्जावहे ।

४३) १. क मृतकद्वयम्।

४४) १. अङ्गीकृतवान् । २. क यज्ञदत्तः । ३. क यज्ञदत्तायाः ।

४५) १. रात्रौ।

४१) अ ब सज्जनः ; क सज्जनैः । ४२) ब निर्विशामो ; क तारुण्यस्यावगच्छतः । ४३) ब विमुंच । ४४) ब तुष्टमानसः ।

निर्गत्य वसतेरेस्या गतौ तौबुत्तरापयम् ।
मृगौ विद्यातकारिण्या वागुरायाँ इव द्रुतम् ॥४७

शशाम दहनो वग्ध्वा मन्दिरं तच्छनैः शनैः ।
शुशुचुः सकला लोकाः पश्यन्तो भस्म केवलम् ॥४८
सतीनामग्रणीदंग्धा बाह्मणी गुणशालिनी ।
बदुकेन कथं साधं पश्यताहो कृशानुना ॥४२
बाह्माभ्यन्तरयोलींका विलोक्यास्थिकदम्बकम् ।
विषण्णीभूतचेतस्का जग्मुगेंहं निजं निजम् ॥५०
प्रपञ्चो विद्यते को ऽपि स लोकत्रितये ऽपि नो ।
कामेन शिक्ष्यमाणाभिर्मामाभिर्यो न बुध्यते ॥५१
लोकेन प्रेषितं लेखं दृष्ट्वागत्य द्विजाग्रणोः ।
विलोक्य मन्दिरं दग्धं विललाप विमुद्धोः ॥५२

तत्परचात् वे दोनों उस नगरसे निकलकर उत्तरकी ओर इस प्रकारसे चल दिये जिस प्रकार कि हिरण व्याधकी प्राणघातक वागुरा (मृगोंको फँसानेवाली रस्सी ) से छूटकर शीघ्र चल देते हैं ॥४७॥

उधर अग्नि उस घरको धीरे-धीरे जलाकर शान्त हो गयी। लोगोंने वहाँ केवल भस्म-को देखा। इस दुर्घटनाको देखकर सब शोक करने लगे।।४८।।

वे सोचने लगे कि जो यज्ञा ब्राह्मणी सितयोंमें श्रेष्ठ और गुणोंसे विभूषित थी, आइचर्य है कि बदुकके साथ उसको अग्निने देखते-देखते कैसे जला डाला ॥४९॥

वे लोग घरके वाह्य और अभ्यन्तर भागमें हड्डियोंके समूह को देखकर मनमें बहुत खिन्न हुए। अन्तमें वे सब अपने-अपने घरको चले गये॥५०॥

तीनों लोकोंमें ऐसा कोई प्रपंच (धूर्तता) नहीं है जिसे कामके द्वारा शिक्षित की जानेवाली स्त्रियाँ न जानती हों। अभिप्राय यह कि स्त्रियाँ कामके वशीभूत होकर अनेक प्रकारके षड्यन्त्रोंको स्त्रयं रचा करती हैं।।५१।।

इधर नगरवासी जनोंने ब्राह्मणके पास जो उसके घरके जलनेका समाचार भेजा था उसे देखकर वह ब्राह्मणोंमें श्रेष्ठ मूर्ख भूतमित वहाँ आया और अपने जले हुए घरको देखकर विलाप करने लगा॥५२॥

४७) १. क गृहात् । २. क यज्ञायज्ञदत्तौ । ३. क उत्तरदिशायाम् । ४. पाशायाः ।

४८) १. अग्निः ।

५०) १. विषाद ।

४७) व निर्गत्यावसरे तस्या गतौ; इ <sup>°</sup>वुत्तरां दिशम् । ४८) अ पश्यतो । ५१) अ सकलो त्रितये, व स कालत्रितये; अ व क शिष्यमाणाभिः; अ योषिताभिर्यो न । ५२) व दृष्ट्वागच्छन् ।

विद्यानो ममादेशं गुर्वाराधनपण्डितः ।
कथं महामते दग्धो निदंयेन कृशानुना ॥५३
ब्रह्मचारी शुचिदंक्षो विनीतः शास्त्रपारगः ।
दृश्यते त्वादृशो यज्ञ कुलीनो बटुकः कुतः ॥५४
वर्तमाना ममाज्ञायां गृहकुत्यपरायणा ।
पतिव्रता कथं यज्ञे त्वं दग्धा कोमलाग्निना ॥५५
गुणशीलकलाधारा भर्तुंभक्ता बृहत्त्रपा ।
त्वादृशी प्रेयसी कान्ते न कदापि भविष्यति ॥५६
यत्त्वं मदीयवावयस्था विपन्नासि कृशोदिर ।
कथं चन्द्रानने शुद्धिः पापस्यास्य भविष्यति ॥५७
पादाभ्यां तन्वि राजीवे जङ्घाभ्यां मदनेषुधो ।
ऊष्म्यां कदलीस्तम्भौ रथाङ्गं जघनिश्रयम् ।
कुचाभ्यां कानकौ कुम्भौ कण्ठेन जलजश्रियम् ।

वह सोचने लगा कि उस अग्निने मेरी आज्ञाका पालन करनेवाले और गुरुकी उपासनामें चतुर उस अतिशय बुद्धिमान बदुकको निर्दयतापूर्वक कैसे जला डाला ? ॥५३॥

जो यज्ञ बदुक ब्रह्मचारी, पवित्र, निपुण, विनयशील तथा शास्त्रमें पारंगत था वैसा वह बदुक अब कहाँसे दिख सकता है ? नहीं दिख सकता है ॥५४॥

हे यज्ञे ! मेरी आज्ञामें रहनेवाली और गृहकार्यमें तत्पर तुझ जैसी पतित्रता कोमल स्त्रीको अग्निने कैसे जला डाला ? ॥५५॥

हे कान्ते ! गुग, शीछ एवं कलाओंकी आधारभूत, पतिकी भक्तिमें निरत, और वृद्धिगत लज्जासे सहित ( लज्जालु ) तुझ जैसी प्रिया कभी भी नहीं हो सकेगी ॥५६॥

हे कुश उदरसे सहित व चन्द्रके समान मुखवाली प्रिये! तू जो मेरे कहनेसे घरमें रहकर विपक्तिको प्राप्त हुई है इस मेरे पापकी शुद्धि कैसे होगी ? ॥५०॥

हे तन्त्रि ! तू अपने दोनों चरणोंसे कमलोंको, जंघाओंसे कामदेवके भाथा (बाणोंके रखनेका पात्र ) को, जाँघोंसे केलेके खम्भोंको, जघनकी शोभासे रथके पहिये को, नाभिकी

५३) १. क कूर्वाण:।

५७) १. वाक्येन गृहे स्थिता सती। २. मृता। ३. मम।

५८) १. क शरधी। २. क चक्रवाकम्।

५९) १. नीरस्यावर्तम् । २. वज्र । ३. शंखः; क कमलशोभाम् ।

५३) अ महामितर्दग्धो । ५४) अ ड इ तादृशो; अ क ड इ यज्ञः । ५७) अ कृशोदरे । ५८) व ड मदनेषुधीः, इ 'पृथिम् । ५९) इ पविच्छविम्; अ व क कनकौ ।

वक्त्रेण चन्द्रमोबिम्बं चक्षुम्यां मृगचक्षुषी।
ललाटेनाष्ट्रमीचन्द्रं केशेश्चमरबालिधम्।।६०
जलपेन कोकिलालापं क्षमया त्वां वसुन्धराम्।
जयन्तीं स्मरतः कान्ते कुतस्त्या मम निवृतिः ॥६१ कुलकम्।
दर्शनं स्पर्शनं दृष्ट्वा हसनं नेमंभाषणम्।
सर्वं दूरीकृतं कान्ते कृतान्तेन समं त्वया।।६२
कण्ठौष्ठे नगरे रम्ये कण्ठौष्ठाद्यङ्गसुन्दरी।
न लब्धा त्वं मया भोक्तुं देवानामिव सुन्दरी॥६३
मम त्वया विहोनस्य का मृगक्षि सुखासिका ।
निवृतिश्चक्रवाकस्य चक्रवाकोमृते कुतः ॥६४
इत्यमेकेन शोकार्तः सो ऽवाचि ब्रह्मचारिणा।
कि रोदिषि वृथा मृढ व्यतिक्रान्ते । प्रयोजने ॥६५

छटासे जलके भ्रमणको, पेटसे वन्नकी कान्तिको, दोनों स्तनोंसे सुवर्ण कलशोंको, कण्ठसे शंखकी शोभाको, मुखसे चन्द्रबिम्बको, नयनोंसे हरिणके नेत्रोंको, मस्तकसे अष्टमीके चन्द्रमा-को, बालोंसे चमरमृगकी पूँछको, वचनसे कोयलकी वाणीको, तथा क्षमासे प्रथिवीको जीतती थी। हे त्रिये! इस प्रकारके तेरे रूपका स्मरण करते हुए मुझे शान्ति कहाँसे प्राप्त हो सकती है ? ॥५८-६१॥

हे यज्ञे ! तेरा दर्शन, स्पर्शन, देख करके हँसना, मृदु भाषण; यह सब यमराजने दूर कर दिया है ॥६२॥

इस रमणीय कण्ठोष्ठ नगरमें आकर मैं देवोंकी सुन्दरी (अप्सरा) के समान कण्ठ और होठों आदि अवयवोंसे सुन्दर तुझे उपभोगके छिए नहीं प्राप्त कर सका ॥६३॥

हे मृगके समान सुन्दर नेत्रोंवाछी ! जिस प्रकार चक्रवाकीके बिना चक्रवाक कभी सुखसे स्थित नहीं हो सकता है उसी प्रकार मैं भी तेरे बिना किस प्रकार सुखसे स्थित रह सकता हूँ ? नहीं रह सकता ॥६४॥

इस प्रकार शोकसे पीड़ित उस ब्राह्मण विद्वानसे एक ब्रह्मचारी नोला कि, हे मूर्ख ! प्रयोजनके बीत जानेपर अब व्यर्थ क्यों रोता है ?।।६५॥

६१) १. क कामात् । २. सुखः; क संतोष ।

६२) १. मृदु ।

६४) १. मुखेन स्थिता [ तिः ] । २. सुख । ३. विना ।

६५) १. क व्यतीते । २. इष्टे ।

६०) अ चन्द्रमाबिम्बं; ड °चक्षुषा । ६१) इ च for त्वाम्; इ कुतः स्यान्मम । ६२) ब द दिष्ट्या for दृष्ट्वा, अ नर्मरोषणम्, ब ड इ मर्मभाषणम् । ६३) क देवानामिष । ६४) ड इ सुखाशिका; अ चक्रवाकीगते ।

संयुज्यन्ते वियुज्यन्ते कर्मणा जीवराशयः।
प्रेरिताः पवमानेने पर्णपुञ्जा इव स्फुटम् ॥६६
संयोगो वुर्लभो भूयो वियुक्तानां शरीरिणाम्।
संबध्यन्ते न³ विशिष्ठष्टाः कर्यचित्परमाणवः॥६७
रसामुङ्मांसमेदोस्थिमज्जाशुक्रादिपुञ्जके।
किं कान्तं कामिनीकाये संछन्ने सूक्ष्मया त्वचा ॥६८
बहिरन्तरयोरस्ति यदि दैवाद्विपर्ययः।
ओस्तामालिङ्गनं केन वीक्ष्येतापि वपुस्तदा ॥६९
रिधरप्रस्रवद्वारं दुर्गन्धं मूढ दुर्वचम्।
वैचींगुहोषमं निन्दां स्पृश्यते जधनं कथम्॥७०

जिस प्रकार वायुसे प्रेरित होकर पत्तोंके समूह कभी संयोगको और कभी वियोगको प्राप्त होते हैं उसी प्रकार कर्मके वशीभूत होकर जीवोंके समूह भी संयोग और वियोगको प्राप्त होते हैं ॥६६॥

वियोगको प्राप्त हुए प्राणियोंका फिरसे संयोग होना दुर्रुभ है। ठीक भी है—पृथक्ता को प्राप्त हुए परमाणु फिरसे किसी प्रकार भी सम्बन्धको प्राप्त नहीं होते हैं ॥६७॥

रस, रुधिर, मांस, मेदा, हड्डी, मज्जा और वीर्यके समूहभूत तथा सूक्ष्म चमड़ेसे आच्छादित स्त्रीके शरीरमें भला रमणीय त्रस्तु क्या है ?।।६८॥

यदि दैवयोगसे स्त्रीके शरीरके बाहरी और भीतरी भागोंमें विपरीतता हो जाये— कदाचित् उस शरीरका भीतरी भाग बाहर आ जाये—तो उसका आर्छिंगन तो दूर रहा, उसे देख भी कौन सकता है ? अर्थात् उसकी ओर कोई देखना भी नहीं चाहता है ॥६९॥

हे मूर्ख ! जो स्त्रीका जघन रुधिरके बहनेका द्वार है, दुर्गन्धसे सहित है, वचनसे कहनेमें दुखप्रद है अर्थात् जिसका नाम लेना भी लज्जाजनक है, तथा जो मलके गृह (संडास) के समान होता हुआ निन्ध है; उसका स्पर्श कैसे किया जाता है ? अर्थात् उसका स्पर्श करना उचित नहीं है ॥७०॥

६६) १. क पवमानः प्रभञ्जनेत्यमरः ।

६७) १. क वियोगप्राप्तानाम् । २. भिद्यन्ते । ३. कि न ।

६८) १. क आच्छादिते।

६९) १. क दूरे तिष्ठतु ।

७०) १. गूथ।

६७) क संसिध्यन्ते, ड संभिद्यन्ते for संबध्यन्ते । ६८) अ °पुंढ़ के; ब कि कान्ते ।

लालानिष्ठीवनश्लेष्मदन्तकीटादिसंकुलम् ।
शशाङ्कोन क्यं वक्त्रं विदग्धेरुपैमीयते ।।७१
कथं सुवर्णंकुम्भाभ्यां मांसग्रन्थी गेंद्रुपमौ ।
तादृशौ निश्चितप्रज्ञैनिगद्येते पयोधरौ ।।७२
स्त्रीपुंसयोमंतः संगः सर्वाशुचिनिधानयोः ।
विचित्ररन्ध्रयोदंकौरमेध्यघटयोरिव ।।७३
निपात्य कामिनीनद्या रागकल्लोलसंपदा ।
निक्षिप्यन्ते भवाम्भोधौ नायंनायं नरद्रुमाः ।।७४
विमोह्य पुरुषास्रीचास्निक्षप्य नरकालये ।
न याति या समं रामा सेव्यते सा कथं बुधैः ।।७५
हुताशै इव काष्ठं ये ल्लोषन्ते हृदयं खलाः ।
जन्यमानाः सदा भोगास्तैः समा रिपवः कृतः ।।७६

लार, थूक, कफ और दाँतोंके कीड़ोंसे ब्याप्त स्त्रीके मुखके लिए चतुर किव चन्द्रकी उपमा कैसे दिया करते हैं ? ॥७१॥

मांसकी गाँठोंके समान जो स्त्रीके दोनों स्तन मिट्टी आदिके छौंघोंके समान (अथवा फोड़ोंके समान) हैं उन्हें तीक्ष्ण बुद्धिवाछे किव सुवर्णके घड़ोंके समान कैसे बतछाते हैं १ ॥७२॥

सम्पूर्ण अपवित्रताके स्थानभूत स्त्री और पुरुषके छेदों (जननेन्द्रियों ) के संयोगको चतुर पुरुष अपवित्र (मलसे परिपूर्ण ) दो घड़ोंके संयोगके समान मानते हैं ॥७३॥

रागरूप लहरोंसे सम्पन्न स्त्रीरूपी नदी पुरुषरूप वृक्षोंको उखाड़कर बार-बार ले जाती है और संसाररूप समुद्रमें फेंक देती है ॥७४॥

जो स्त्री नीच पुरुषोंको अनुरक्त करके नरकरूप घर (नारकबिल ) में पटक देती है और स्वयं साथमें नहीं जाती है उसका सेवन विद्वान मनुष्य कैसे किया करते हैं ? अर्थात् विवेकी जनोंको उसका सेवन करना उचित नहीं है ॥७५॥

जिस प्रकार अग्नि लकड़ीको जलाया करती है उसी प्रकार उत्पन्न होनेवाले दुष्ट भोग निरन्तर हृदयको जलाया करते हैं—सन्तप्त किया करते हैं। उनके समान शत्रु कहाँसे हो सकते हैं? अर्थात् वे विषयभोग शत्रुको अपेक्षा भी प्राणीका अधिक अहित करनेवाले हैं।।७६॥

७१) १. क चन्द्रेण; सह । २. क मुखम् । ३. विद्विद्भिः; क पण्डितैः । ४. क उपमा कथं क्रियते ।

७२) १. व्रणशिखरोपमौ ।

७४) १. क नीत्वा नीत्वा।

७५) १. सह ।

७६) १. अग्निः । २. क भोगाः । ३. क दह्यन्ते । ४. क वर्तन्ते ।

७२) अ गुडूपमी, क ड इ गडोपमी; अ सदृशी न शितप्रज्ञै°, क निहतप्राज्ञै°, ड इ निहितप्राज्ञै°; ड निगद्यन्ते । ७५) व यन्ति for याति । ७६) व हुताशा इव।

#### अमितगतिविरचिता

रामाभिमोंहितो जीवो न जानाति हिताहितम्।
हताखिलविवेकाभिर्वारुणीभेरित स्फुटम् ॥७७
कान्तेयं तनुभूरेष सिवत्रीयमयं पिता।
एषा बुद्धिविमूढानां भवेत् कर्मनियन्त्रिता ॥७८
वेहो विघटते यस्मिन्नाजन्मपरिपालितः।
निर्वाहः कीवृशस्तस्मिन् कान्तापुत्रधनाविषु ॥७९
ततो भूतमित्मूढः कुद्धस्तं न्यगदीविति।
उपदेशो बुधैर्थ्यथः प्रदत्तो मूढचेतसाम् ॥८०
सकलमागंविचक्षणमानसा हरविरिद्धिमुरारिपुरंदराः ।
विवधते दितां हृदये कथं यदि भवन्ति विनिन्द्यतमास्तदा।।८१
स्फुटमशोकपुरःसरपादपाः परिहरन्ति न या हतचेतनाः।
सकलसौहयनिधानपटीयसीः कथममी पृष्ठषा वद ताः स्त्रियः।।८२

जीव जिस प्रकार समस्त विवेकबुद्धिको नष्ट करनेवाली मिदरासे मोहित होकर हित और अहितको नहीं समझता है उसी प्रकार वह उस मिदराके ही समान समस्त विवेकको नष्ट करनेवाली स्त्रियोंसे मोहित होकर हित और अहितको नहीं समझता है, यह स्पष्ट है॥७॥

यह स्त्री है, यह पुत्र है, यह माता है, और यह पिता है; इस प्रकारकी बुद्धि कर्मके वश मुर्खोंके हुआ करती है ॥७८॥

जिस संसारमें जन्मसे लेकर पुष्ट किया गया अपना शरीर नष्ट हो जाता है उसमें भला स्त्री, पुत्र और धन आदिके विषयमें निर्वाह कैसा ? अर्थात् जब प्राणीके साथ सदा रहनेवाला यह शरीर भी नष्ट हो जाता है तब भला प्रत्यक्षमें भिन्न दिखनेवाले स्त्री, पुत्र और धन आदि कैसे स्थिर रह सकते हैं ? ॥७९॥

ब्रह्मचारीके इस उपदेशको सुनकर क्रोधको प्राप्त हुआ वह मूर्ख भूतमित इस प्रकार

बोला। ठीक है-अविवेकी जनोंको दिया गया उपदेश व्यर्थ हुआ करता है ॥८०॥

यदि स्त्रियाँ इस प्रकारसे अतिशय निन्दा होतीं तो समस्त मार्गों (प्रवृत्तियों) में विचार-शील मनवाले महादेव, ब्रह्मा, विष्णु और इन्द्र उन स्त्रियोंको हृदयमें कैसे धारण करते हैं॥८१॥

जिन स्त्रियोंको जड़ अशोक आदि वृक्ष भी स्पष्टतया नहीं छोड़ते हैं, समस्त सुखके करनेमें अतिशय चतुर उन स्त्रियोंको भला ये (विचारशील) पुरुष कैसे छोड़ सकते हैं, बतलाओ ॥८२॥

७७) १. क दारुभिः [ मदिराभिः ]।

७८) १. कर्मनिष्पादिता; क कर्मबद्धाः ।

७९) १. स्थिरत्वम् ।

८१) १. क रुद्र-ब्रह्मा-कृष्ण-इन्द्राः ।

८२) १. अशोकादिवृक्षाः । २. स्त्रियः । ३. दक्षाः ।

७९) ब प्रतिपालितः । ८०) अ जायते for बुधैः । ८१) इ हृदये दियतां । ८२) क ड हतमानसाः; अ ब विधान for निधान; अ ड वदतः, ब क वदत ।

वर्वति पुत्रफलानि हरन्ति याः पर्लेममशेषमनिन्वितविग्रहाः।
इह समस्तहृषोक्तमुखप्रवं किमिप नास्ति विहाय वधूरिमाः।।८३
भवति मूढमना यिव सेवया मृगदृशां पुरुषः सकलस्तदा।
युवितसंगिवषक्तनरो ऽत्र भो जगित कश्चन नास्ति विवेचकः।।८४
वदतुं को ऽपि मनःप्रियमात्मनो जगिति भिन्नेरुचौ न निवार्यते।
मम पुनर्मतमेतदसंशैयं युविततो न परं मुखकारणम्।।८५
इति निगद्य विमूदमना द्विजः स्वयमलाबुयुगे विनिवेश्ये सः।
विश्वतमाबदुकास्थिकदम्बकं सुरनदीं चिलतः परिवेगतः।।८६
क्वान तस्य पुरे बदुको ऽघमः स मिलितो भयवेपितविग्रहेः।
इति जगाद निपत्ये पदाङजयोमंम सहस्वै विभो दुरनुष्ठितम् ।।८७

उत्तम शरीरको धारण करनेवाली जो स्त्रियाँ पुत्ररूप फलोंको देती हैं और समस्त कष्टको नष्ट करती हैं उन स्त्रियोंको छोड़कर यहाँ समस्त इन्द्रियोंको सुख देनेवाली कोई भी दूसरी वस्तु नहीं है ॥८३॥

यदि स्त्रियोंके सेवनसे समस्त पुरुष विवेकहीन होते हैं तो फिर संसारमें उन स्त्रियोंके संगमें आसक्त पुरुषोंमें श्रेष्ठ कोई भी मनुष्य विचारशील नहीं हो सकता था ॥८४॥

संसार भिन्न रुचिवाला है, उसमें यदि कोई अपने मनको प्रिय अन्य वस्तु कहे तो उसे में नहीं रोकता हूँ। परन्तु मेरा यह निश्चित मत है कि युवतीको छोड़कर दूसरा कोई सुखका कारण नहीं है।।८५॥

इस प्रकार कहकर उस विचारहीन ब्राह्मणने स्वयं दो तूम्बिडियोंमें अपनी प्रियतमा (यज्ञा) एवं उस बदुककी हिंदुयोंके समूहको रखा और शीव्रतासे गंगा नदीकी ओर चल दिया॥८६।।

इस प्रकारसे जाते हुए उसे किसी नगरमें वह निकृष्ट बटुक मिल गया। वह भयसे काँपते हुए उसके पाँवोंमें गिर गया और बोला कि हे प्रभो! मेरे दुराचरणको क्षमा कीजिए।।८७।

८३) १. क स्त्रियः । २. क्लेशम्; क परिश्रमम् ।

८५) १. यदि वदति तदा वदतु । २. भिन्नपरिणामे । ३ निःसन्देहम् ।

८६) १. क लोके तुंबडीयुग्मे । २. निक्षेप्य । ३. क यज्ञदत्ता ।

८७) १. कम्पितशरीर । २. क नत्वा । ३. क क्षमस्व । ४. क दुश्चेष्टितम् ।

८३) ब फल for सुख। ८४) अ नरोत्तमो जगित। ८६) अ ड भलांबु; अ क प्रतिवेगतः। ८७) व वेपथु for वेपित; इ निपत्य जगाद।

त्वमिस को बटुकेति सै भाषितो द्विजमुवाच विनीतमनाः पुनः ।
तव विभो बटुको ऽस्मि स यज्ञकश्चरणपङ्कजसेवनजीवितः ॥८८
इति निशम्य जगाद स मृद्धीः क्व बटुकः स पटुमंम भिस्तितः ।
त्वमपरं व्रज वञ्चय वञ्चकं तव न यो वचनं शठ बुध्यते ॥८९
इति निगद्य गतस्य पुरान्तरे प्रियतमा मिलिता सहसा खला ।
पदपयोग्रहरोपितमस्तका भयविकम्पितधीरगदीदिति ॥९०
तव धनं सकलं व्यवतिष्ठते गुणनिधान सहस्व दुरोहितम् ।
निजदुरोहितवेपितचेतसे शुभमितनं कदाचन कुष्यित ॥९१
इति वचो विनिशम्य स तां जगौ त्वमिस काख्यदसौ तव यज्ञिका ।
कथमलाबुनिवेशितविग्रहा प्रियतमास्ति बहिमंम यज्ञिका ॥९२

यह सुनकर वह ब्राह्मण बोला कि हे बटुक ! तुम कौन हो। उसके इस प्रकार पूछनेपर वह नम्नतापूर्वक ब्राह्मणसे बोला कि हे प्रमो ! आपके चरण-कमलोंकी उपासनापर जीवित रहनेवाला में वही यज्ञ बटुक हूँ जो आपके घरमें रहता था॥८८॥

इस बातको सुनकर वह दुर्बुद्धि ब्राह्मण बोला कि वह मेरा चतुर बदुक जलकर भस्म हो चुका है, वह अब कहाँसे आ सकता है ? जा, किसी दूसरेको घोखा देना। हे मूर्ख ! तेरे घोखा देनेवाले कथनको कौन नहीं जानता है ? ॥८९॥

इस प्रकार कहकर वह आगे चल दिया। तब आगे जाते हुए उसे किसी दूसरे नगरमें अकस्मात् वह दुष्ट यज्ञा प्रियतमा भी मिल गयी। वह भयसे काँपती हुई उसके चरणकमलोंमें मस्तकको रखकर इस प्रकार बोली॥९०॥

हे गुणोंके भण्डार ! तुम्हारा सब धन व्यवस्थित है, मेरी दुष्प्रवृत्तिको क्षमा कीजिए। कारण यह कि जिसका मन अपने दुराचरणसे काँप रहा है उसके ऊपर उत्तम बुद्धिका धारक मनुष्य कभी भी क्रोधित नहीं होता है।।९१॥

उसके इस कथनको सुनकर ब्राह्मण उससे बोला कि तुम कौन हो ? इसके उत्तरमें उसने कहा कि हे ब्राह्मण ! वह मैं तुम्हारी यज्ञा हूँ। इसपर ब्राह्मण बोला कि उसका शरीर तो इस तुंबढ़ीके भीतर रखा है, फिर भला वह मेरी प्रियतमा यज्ञा बाहर कैसे आ सकती है ? ॥९२॥

८८) १. इति द्विजेन । २. बटुकः; क भूतमितः ।

९०) १. यज्ञका ।

९२) १. अहम् । २. क तुम्बिकास्थितशरीरा ।

८८) ब विहीनमनाः ; अ विभो ऽस्मि गृहे ऽपि स यज्ञकश्चरण ; अ सेवनजीविकः, क सेवकजीवितः । ८९) अ को for यो । ९१) अ व्यवतिष्ठति, इ प्रिय तिष्ठति । ९२) अ का द्विज सा तव, इ का वद सा तव।

इह बदासि पुरे न ममासितुं वित्त तदाहमुपैमि पुरान्तरम् । इति निगद्य स रुष्टमना गतो हतसमस्तिवचारमितिद्विजः ॥९३ विनिश्चयो यस्य निरीक्षिते स्वयं विमूद्धित्तस्य न वस्तुनि स्फुटम् । विबोध्यते केन स निविवेचकः कृतान्तमत्यस्य विमूद्धमर्दकम् ॥९४ अवगमविकलो ऽभितगतिवचनं धरति न हृदये भवभयमथनम् ।

> इति धर्मपरोक्षायाममितगतिकृतायां षष्टः परिच्छेदः ॥६

श्चभमतिविसरं स्थिरशिवसुखदम् ।।९५

इति हृदि सुधियो विद्यति विशदं

यदि तुम मुझे इस नगरमें नहीं रहने देती हो तो मैं दूसरे नगरमें चला जाता हूँ। इस' प्रकार कहकर वह समस्त विवेकबुद्धिसे हीन ब्राह्मण मनमें क्रोधित होता हुआ वहाँसे चला गया ॥९३॥

इस प्रकार जिस मूढ़ मनुष्यको वस्तुके स्वयं देख छेनेपर भी स्पष्टतया उसका निश्चय नहीं होता है उस विचारहीन मनुष्यके छिए मूढ़ोंके मर्दन करनेवाछे यमराजको छोड़कर दूसरा कौन समझा सकता है ?॥९४॥

इस प्रकार विवेकज्ञानसे रहित मनुष्य संसारके भयको नष्ट करनेवाले अपरिमित ज्ञानी (सर्वज्ञ अथवा अमितगित आचार्य) के वचनको हृदयमें धारण नहीं करता है। परन्तु जो उत्तम बुद्धिके धारक (विवेकी) हैं वे निर्मल बुद्धिको विस्तृत करके अविनश्वर मोक्षसुखको प्रदान करनेवाले उस निर्मल वचनको हृदयमें धारण किया करते हैं॥९५॥

> इस प्रकार अमितगति विरचित धर्मपरीक्षामें छठा परिच्छेद समाप्त हुआ ॥६॥

९३) १. क भोजनं कर्तुम् । २. क गच्छामि । ३. क कोपमनाः ।

९४) १. विहाय; क त्यक्त्वा ।

९५) १. ज्ञानरहितः । २. करोति । ३. वचनम् ।

९३) क<sup>°</sup>माशितुं। ९४) व विनिध्चिते; व विबोधते, अ इ विबुध्यते; अ इ कृतान्तमन्यस्य। ९५) अ व इ निद्धति।

# [ o ]

एवं वैः कथितो मूढो विवेकविकलो द्विजाः ।
स्वाभिप्रायप्रहालोढो व्युद्गाही कथ्यते ऽधुना ॥१
अथासौ नन्दुरद्वार्यां पाथिवो दुर्धरो ऽभवत् ।
जात्यन्धस्तनुजस्तस्य जात्यन्धो ऽजिन नामतः ।।२
हारकङ्कणकेयूरकुण्डलादिवभूषणम् ।
याचकेभ्यः शरीरस्थं स प्रादत्तं दिने दिने ॥३
तस्यालोक्य जनातीतं मन्त्री त्यागैमभाषत ।
कुमारेण प्रभो सर्वः कोशो दत्त्वा विनाशितः ॥४
ततो ऽवावीन्नृपो नास्य दीयते यदि भूषणम् ।
न जेमित तदा साधो सर्वथा कि करोम्यहम् ॥५

हे ब्राह्मणो ! इस प्रकार मैंने आप छोगोंसे विवेकहीन मूढका वृत्तान्त कहा है। अब अपने अभिप्रायके ब्रहणमें दुराब्रह रखनेवाछे ब्युद्धाही पुरुषका स्वरूप कहा जाता है॥१॥

नन्दुरद्वारी नगरीमें वह एक दुर्धर नामका राजा था, जिसके कि जन्मसे अन्धा एक जात्यन्थ नामका पुत्र उत्पन्न हुआ था ॥२॥

वह पुत्र प्रतिदिन अपने शरीरपर स्थित हार, कंकण, केयूर और कुण्डल आदि आभूषणोंको याचकोंके लिए दे दिया करता था ॥३॥

उसके इस अपूर्व दानको देखकर मन्त्री राजासे बोला कि हे स्वामिन् ! कुमारने दान देकर सब खजानेको नष्ट कर दिया है ॥४॥

यह सुनकर राजा बोला कि हे सज्जन! यदि इसको भूषण न दिया जाये तो वह किसी प्रकार भी भोजन नहीं करता है, इसके लिए मैं क्या करूँ ?।।५॥

१) १. क युष्मान् । २. ग्रसितः ।

२) १. नाम्ना ।

३) १. [अ] दधात्।

४) १. क लोकाधिकम् । २ क दानम् ।

५) १. हे।

१) अ दिजः; ब स्वाभिप्रायी, स्वाभिप्रायो । अ adds after 1st verse : युष्माकमिति मूढो ऽयं संक्षपेण निवेदितः । अधुनाकर्ण्यतां विप्रा व्युद्ग्राहीति निवेद्यते ॥२॥ २) अ नन्दुराद्वार्याः; अ जात्यन्धस्तनयो यस्य, ब जात्यन्धोऽङ्गजो यस्य । ३) अ प्रदत्ते, इ प्रादाच्च । ४) अ विभो ।

नृपं मन्त्री ततो ऽवादीदुपायं विद्धाम्यहम् ।

अभाषत ततो राजा विषेहि न निवायंसे ॥६

प्रदायाभरणं लौहं लोहदण्डं समर्प्यं तम् ।

सर्माथजनघातायं कुमारमभणीदिति ॥७

तव राज्यक्रमायातं भूषणं बुधपूजितम् ।

मादाः कस्यापि तातेदं दत्ते राज्यं विनद्यति ॥८

बूयाल्लौहमिदं यो यस्तं तं मूर्धनि ताडय ।

कुमार लोहदण्डेन मा कार्षीः करुणां ववचित् ॥९

प्रतिपन्नं कुमारेण समस्तं मन्त्रिभाषितम् ।

के नात्र प्रतिपद्यन्ते कुद्यलेः कथितं वचः ॥१०

ततो लोहमयं दण्डं गृहीत्वा स व्यवस्थितः ।

रोमाक्रितसमस्ताङ्गस्तोषाकुलितमानसः ॥११

इसपर मन्त्रीने राजासे कहा कि इसका उपाय मैं करता हूँ। तब राजाने कहा कि ठीक है, करो उसका उपाय, मैं नहीं रोकता हूँ॥६॥

तब मन्त्रीने कुमारको छोहमय आभूषण और साथमें जनोंका घात करनेमें समर्थ एक छोहनिर्मित दण्डको देते हुए उससे कहा कि विद्वानोंसे पूजित यह भूषण तुम्हारे राज्य-क्रमसे—कुछ परम्परासे—चछा आ रहा है। हे तात! इसे किसीके छिए भी नहीं देना। कारण इसका यह है कि इसके दे देनेपर यह राज्य नष्ट हो जायेगा। हे कुमार, जो-जो मनुष्य इसे छोहमय कहें उस-उसके सिरपर इस दण्डकी ठोकर मारना, इसके छिए कहीं भी दया नहीं करना।।७-९।।

मन्त्रीके इस समस्त कथनको कुमारने स्वीकार कर लिया। ठीक है—चतुर पुरुषोंके द्वारा कहे गये वचनको यहाँ कीन नहीं स्वीकार करते हैं ? अर्थात् चतुर पुरुषोंके कथनको सब ही स्वीकार करते हैं ॥१०॥

उस लोहमय दण्डको लेकर उसके मनमें बहुत सन्तोष हुआ। तब वह रोमांचित शरीरसे संयुक्त होता हुआ उस दण्डके साथ स्थित हुआ।।११॥

७) १. क याचकजनहननाय।

८) १. भूषणे ।

९) १. पुरुषम्।

१०) १. अङ्गीकृतम् । २. वचः ।

६) अत्वं for न; व निवार्यते । ७) अव समर्प्यं सः, ड समर्पितः, इ समर्पितम्; अ समर्थं जनथा नाथ कुमार, व समर्थं जन, इ तमर्थिजन । ९) व ल्लोहमयं; क तं त्वं मूं । ११) अ स्ताङ्गतोषा ।

यो ऽवदाद्भूषणं लौहं मस्तके तं जघान सें। व्युद्गाहितमितिनींचः सुन्दरं कुरुते कुतः ॥१२ सुन्दरं मन्यते प्राप्तं यः स्वेष्टस्यं वचस्तदा । परस्यासुन्दरं सर्वं केनासौ बोध्यते ऽघमः ॥१३ यो जात्यन्धसमो मूढः परवाक्याविचारकः। स व्युद्गाही मृतः प्राज्ञैः स्वकीयाग्रहसक्तधोः ॥१४ शक्यते मन्दरो भेत्तं जातु पाणिप्रहारतः । प्रतिबोधियतुं शक्यो व्युद्गाही न च वाक्यतः ॥१५ अज्ञानान्धः शुभं हित्वा गृह्णीते वस्त्वसुन्दरम् । जात्यन्ध इव सौवणं दोनो भूषणमायसम् ॥१६ प्रपद्यते सदा मुग्धो यः सुन्दरमसुन्दरम् । उच्यते पुरतस्तस्यं न प्राज्ञेन सुभाषितम् ॥१७

उसके समक्ष जो भी उस आभूषणको छोहेका कहता वह उसके मस्तकपर उस छोहदण्डका प्रहार करता। ठीक है—जिस नीच मनुष्यकी बुद्धिमें भ्रम उत्पन्न करा दिया गया है—जो बहका दिया गया है—वह अच्छा कार्य कहाँसे कर सकता है ? नहीं कर सकता है ॥१२॥

जो निकृष्ट मनुष्य प्राप्त हुए अपने इष्ट जनके कथनको तो उत्तम मानता है तथा दूसरे-के सब कथनको बुरा समझता है उसे भला कौन समझा सकता है ? ऐसे दुराप्रही मनुष्यको कोई भी नहीं समझा सकता है ॥१३॥

जो मूर्ख उस जात्यन्ध कुमारके समान दूसरेके वचनपर विचार नहीं करता है और अपने दुराग्रहमें ही बुद्धिको आसक्त करता है उसे पण्डित जन ब्युद्ग्राही मानते हैं ॥१४॥

कदाचित् हाथकी ठोकरसे मेरु पर्वतको भेदा जा सकता है, परन्तु वचनों द्वारा कभी ब्युद्याही मनुष्यको प्रतिबोधित नहीं किया जा सकता है ॥१५॥

जिस प्रकार उस दीन जात्यन्ध कुमारने सुवर्णके भूषणको छोड़कर छोहेके भूषणको छिया उसी प्रकार अज्ञानसे अन्धा मनुष्य उत्तम वस्तुको छोड़कर निरन्तर हीन वस्तुको प्रहण किया करता है ॥१६॥

जो मूर्ख मनुष्य सुन्दर वस्तुको निकृष्ट मानता है उसके आगे बुद्धिमान पुरुष सुन्दर भाषण नहीं करता है ॥१७॥

१२) १. क जात्यन्धः । २. क हठग्राही ।

१३) १. स्वसंबन्धिनः । २. विज्ञाप्यते ।

१५) १. मेरु ।

१६) १. लोहमयम् ।

१७) १. मुग्धस्य । २. क सुवचनम् ।

१२) अ ब ड इ लोहं। १३) ब बोध्यते ततः। १४) अ<sup>°</sup>शक्तिधीः।

वञ्च्यते सकलो लोको लोकैः कामार्थलोलुपैः ।
यतस्ततः सदा सिद्धिविवेच्यं गुद्धया विया ॥१८
बयुद्ग्राही कथितो विप्राः कथ्यते पित्तद्वितः ।
इदानों श्रूयतां कृत्वा समाधानमलिष्डतम् ॥१९
अजित्र नरः कश्चिद् विद्वलोभूतविग्रहः ।
पित्तज्वरेण तीवेण विद्विनेव करालितेः ॥२०
तस्य शकर्या मिश्रं पृष्टितुष्टिप्रदायकम् ।
अदायि कथितं क्षीरं पीयूषिमव पावनम् ॥२१
सो ऽमन्यताधमस्तिक्तमेतिन्नम्बरसोपमम् ।
भास्वरं भौस्वतस्तेजः कौशिको मन्यते तमः ॥२२
इत्यं नरो भवेत् कश्चित्रज्ञायुक्ताविवेचकेः ।
मिण्याज्ञानमहापित्तज्वरव्याकुलिताशर्यः ॥२३

जो लोग काम और अर्थके साधनमें उद्युक्त रहते हैं वे चूँकि सब ही अन्य मनुष्योंको धोखा दिया करते हैं अतएव सत्पुरुषोंको सदा निर्मल बुद्धिसे इसका विचार करना चाहिए॥१८॥

हे ब्राह्मणो ! इस प्रकार मैंने व्युद्प्राही पुरुषका स्वरूप कहा है। अब इस समय पित्तदूषित पुरुषके स्वरूपको कहता हूँ, उसे आप लोग स्थिरतासे सावधान होकर सुने ॥१९॥

कोई एक पुरुष था, जिसका शरीर अग्निके समान तीत्र पित्तज्वरसे व्याकुल व पीड़ित हो रहा था ॥२०॥

उसके लिए अमृतके समान पवित्र, शक्करसे मिश्रित एवं सन्तोष व पुष्टिको देनेवाला औंटाया हुआ दूध दिया गया ॥२१॥

इस दूधको उस नीचने नीमके रसके समान कड़वा माना। सो ठीक ही है—उल्लू सूर्यके चमकते हुए प्रकाशको अन्धकार स्वरूप ही समझता है।।२२॥

इसी प्रकार जिस किसी मनुष्यका हृदय मिथ्याज्ञानरूप तीत्र पित्तज्वरसे व्याकुल होता है वह भी योग्य और अयोग्यका विचार नहीं कर सकता है ॥२३॥

१८) १. विचारणीयम् ।

२०) १. पीडितः ।

२१) १. कढितम्।

२२) १. कटुकम् । २. सूर्यस्य ।

२३) १. क अविचारकः । २. चित्तम् ।

१८) अ सुधिया for शुद्धया । २१) अ ड तुष्टिपुष्टि°; व आदाय । २२) अ <sup>°</sup>धमस्त्यक्त । २३) अ <sup>°</sup>युक्तविवेचकः, ब युक्त्यायुक्त्यवि°, इ <sup>°</sup>युक्तविचारकः; इ <sup>°</sup>कुलितात्मना ।

तस्य प्रवर्शितं तत्त्वं प्रशान्तिजननक्षमम् । जन्ममृत्युजराहारि वृरापममृतोपमम् ॥२४ कालकृटोपमं मूढो मन्यते भ्रान्तिकारकम् । जन्ममृत्युजराकारि सुलभं हतचेतनः ॥२५ सो ऽज्ञानव्याकुलस्वान्तो भण्यते पित्तदूषितः । प्रशस्तमीक्षते सर्वं मप्रशस्तं सदापि यः ॥२६ अन्याय्यं भन्यते न्याय्यमित्थं यो ज्ञानवर्जितः । न किचनोपदेष्टव्यं तस्य तत्त्वविचारिभिः ॥२७ विपरीताशयो ऽवाचि भवतां पित्तदूषितः । अधुना भण्यते चूतः सावधानैनिशम्यताम् ॥२८ अङ्गदेशे ऽभवच्चम्या नगरी विबुधाचिता । विवीवं स्वप्सरोरम्या हृद्धधामामरावती ॥२९

उसके लिए अमृतके समान उत्कृष्ट शान्तिके उत्पन्न करनेमें समर्थ और जन्म, मरण व जराको नष्ट करनेवाला जो दुर्लभ वस्तुका यथार्थ स्वरूप दिखलाया जाता है उसे वह मूर्ख दुर्बुद्धि कालकूट विषके समान अशान्तिका कारण तथा जन्म, मरण एवं जराको करनेवाल: सुलभ मानता है।।२४-२५॥

जो अज्ञानसे व्याकुरु चित्तवाला मनुष्य निरन्तर समस्त प्रशंसनीय वचन आदिक' निन्द्य समझा करता है उसे पित्तदूषित कहा जाता है ॥२६॥

इस प्रकार जो अज्ञानी मनुष्य न्यायोचित बातको अन्यायस्वरूप मानता है उसके लिए तत्त्वज्ञ पुरुष कुछ भी उपदेश नहीं दिया करते हैं ॥२०॥

मैंने उपर्युक्त प्रकारसे आप लोगोंके लिए विपरीत अभिप्रायवाले पित्तदूषित पुरुषका स्वरूप कहा है। अब इस समय आम्रपुरुषके स्वरूपको कहता हूँ, उसे सावधान होकर सुनिए।।२८॥

अंगदेशमें विद्वानोंसे पूजित एक चम्पानगरी थी। जिस प्रकार स्वर्गमें देवोंसे पूजित, सुन्दर अप्सराओंसे रमणीय, एवं मनोहर भवनोंसे परिपूर्ण अमरावती पुरी सुशोभित है उसी प्रकार उक्त देशके भीतर स्थित वह चम्पानगरी भी अप्सराओंके समान सुन्दर स्त्रियोंसे रमणीय और मनोहर प्रासादोंसे वेष्टित होकंर शोभायमान होती थी।।२९॥

२४) १. क उपशमोत्पादकम् । २. क दुःप्राप्यम् ।

२७) १. क अनीतम् । २. हिताहितम् ।

२८) १. आम्रच्छेदी ।

२९) १. स्वर्गे [इ] व । २. मनोहरा ।

२४) अप्रशान्त<sup>°</sup>। २५) ब क ड इ मेने for मूढो; क ड इ तदासौ for मन्यते ; इ °चेतनम्। २६) अ पितृहर्षित: 1 २८) अ reads 31-32 after this verse। २९) ड हृद्यमानामरा<sup>°</sup>।

विनम्नमौलिभिर्भूपै राजाभून्नृपशेखरः ।
तत्र सेव्यो ऽमरावत्यां मघवानिव नािकभिः ।।३०
सर्वरोगजराच्छेिद सेव्यमानं शरीरिणाम् ।
दुरवापं परेहृंद्यं रत्नत्रयमिवाचितम् ।।३१
रूपगन्धरसस्पर्शैः सुन्दरैः सुखदाियिभः ।
आनन्दितजनस्वान्तं दिव्यस्त्रीयौवनोपमम् ।।३२
एकमाम्रफलं तस्य प्रेषितं प्रियकारिणा ।
राज्ञा वङ्गाधनाथेन सौरभ्याकृष्टषद्पदम् ।।३३॥ त्रिभिविशेषकम् ।।
जहषं धरणीनाथस्तस्य दशंनमात्रतः ।
न कस्य जायते हषों रमणीये निरोक्षिते ।।३४
एकेनानेन लोकस्य किश्चदाम्रफलेन मे ।
सर्वरोगहुताशेन संविभागो न जायते ।।३५
यथा भवन्ति भूरीणि कारयामि तथा नृषः ।
ध्यात्वेति वनपालस्य समर्प्यं न्यगदीदिति ।।३६

जिस प्रकार अमरावतीमें देवोंसे आराधनीय इन्द्र रहता है उसी प्रकार उस चम्पा-नगरीमें नमस्कार करते समय मुकुटोंको झुकानेवाले अनेक राजाओंसे सेवनीय नृपशेखर नामका राजा था ॥३०॥

उस राजाके पास उसके हितैषी वंगदेशके राजाने सुगन्धिसे खेंचे गये भ्रमरोंसे ज्याप्त एक आम्रफलको भेजा। जिस प्रकार जीवोंके द्वारा सेन्यमान दुर्लभ पूज्य रत्नत्रय उनके सब रोगों और जराको नष्ट किया करता है उसी प्रकार दूसरोंके लिए दुर्लभ, मनोहर और पूजाको प्राप्त वह आम्रफल भी प्राणियोंके द्वारा सेन्यमान होकर उनके सब प्रकारके रोगों एवं जराको दूर करनेवाला था; तथा जिस प्रकार दिन्य स्त्रीका यौवन सुन्दर व सुखप्रद रूप, गन्ध, रस और स्पर्शके द्वारा प्राणियोंके मनको प्रमुदित किया करता है उसी प्रकार वह आम्रफल भी सुन्दर व सुखप्रद अपने रूप, गन्ध, रस और स्पर्शके द्वारा मनुष्योंके अन्तः-करणको आनन्दित करता था ॥३१-३३॥

उसके देखने मात्रसे ही राजाको बहुत हर्ष हुआ। ठीक है—रमणीय वस्तुके देखनेपर किसे हर्ष नहीं हुआ करता है ? सभीको हर्ष हुआ करता है ॥३४॥

समस्त रोगोंके लिए अग्निस्वरूप इस एक आम्रफलसे मेरे प्रजाजनको कोई विभाग नहीं किया जा सकता है, अतएव जिस प्रकारसे ये संख्यामें बहुत होते हैं वैसा कोई उपाय

३०) १. चम्पायाम् । २. क इन्द्रः । ३. क सुरैः ।

३३) १. परमित्रभावेन । २. भ्रमरम् ।

३६) १. फलानि ।

३२) इ सुखकारिभिः। ३४) व स जहर्ष। ३६) व समर्थो for समर्प्य।

यथा भवति भद्रायं चूतो भूरिफलप्रदः ।
तथा कुरुष्व नीत्वा त्वं रोपयस्व वनान्तरे ॥३७
नत्वोक्त्वैवं करोमीति वृक्षवृद्धिविशारदः ।
से द्यवीवृधदारोप्य वनमध्ये विधानतः ॥३८
सो ऽजायत महांदचूतो भूरिभिः खचितः फलेः ।
सत्त्वाह्लादकरः सद्यः सच्छायः सज्जनोपमः ॥३९
पिक्षणा नीयमानस्य सर्पस्य पितता वसा ।
एकस्याथ तदीयस्य फलस्योपरि दैवतः ॥४०
तस्याः समस्तिनिन्द्यायाः संगेन तदेपच्यत ।
नेत्रानन्दकरं हृद्यं जराया इवं यौवनम् ॥४१

कराता हूँ; ऐसा सोचकर राजाने उसे वनपालको दे दिया और उससे कहा कि हे भद्र ! जिस प्रकारसे यह आम्रफल बहुत फलोंको देनेवाला होता है वैसा कार्य करो—इसे ले जाकर तुम अपने किसी वनमें लगा दो ॥३५–३७॥

यह सुनकर वृक्षोंके बढ़ानेमें निपुण उस वनपालने राजाको नमस्कार करके उसे ले लिया और यह कहकर कि ऐसा ही करता हूँ, उसने उसे विधिपूर्वक वनके भीतर लगा दिया और बढ़ाने लगा ॥३८॥

इस प्रकारसे उस आम्र वृक्षने सज्जनके समान शीघ्र ही महानताका रूप धारण कर लिया—जिस प्रकार सज्जन बहुत-से फूलोंसे—पूजा आदिसे प्राप्त होनेवाले स्वर्गादिके उत्पादक पुण्यसे—युक्त होता है उसी प्रकार वह वृक्ष भी बहुत-से आम्रफलोंसे ज्याप्त हो गया था, जिस प्रकार सज्जन मनुष्य प्राणियोंको आनन्दित किया करता है उसी प्रकार वह वृक्ष भी प्राणियोंको आनन्दित करता था, तथा जिस प्रकार सज्जन समीचीन छाया (कान्ति) से सुशोभित होता है उसी प्रकार वह विशाल वृक्ष भी समीचीन छायासे सुशोभित था।।३९॥

उस समय एक पक्षी सर्पको छे जा रहा था। भाग्यवश उसकी चर्बी उक्त आम्रवृक्षके एक फलके ऊपर गिर गयी॥४०॥

सब प्रकारसे निन्दनीय उस चर्बीके संयोगसे वह नेत्रोंको आनन्द देनेवाला मनोहर फल इस प्रकारसे पक गया जिस प्रकारसे जराके संयोगसे यौवन पक जाता है ॥४१॥

३८) १. वनपालः ।

४०) १. गरल; क त्वक् ।

४१) १. क त्वचः । २. क आम्रफलम् । ३. क यथा । ४. क पच्यते ।

३७) ब भद्रोयं। ३९) ब भूरिभी रचितः; ड इ स त्वाह्लाद<sup>°</sup>। ४१) ब जरया।

अपतत् तत्फलं क्षिप्रं विषतापेन तापितम् ।

अन्यायेनातिरौद्रेण महाकुलिमवाचितम् ॥४२
आनीय वनपालेन क्षितिपालस्य दिशतम् ।

तत्पववं तुष्टिचित्तेन सर्वाक्षहरणक्षमम् ॥४३
तन्माकन्दफलं दुष्टं विषाक्तं विकलात्मना ।
अदायि युवराजस्य राज्ञा दृष्ट्वा मनोरमम् ॥४४
प्रसाद इति भाषित्वा तदादाय नृपात्मजः ।
चलादासुहरं घोरं कालकूटिमव द्रुतम् ॥४५
स तत्स्वादनमात्रेण बभूव प्राणविजतः ।
जीवितं हरते कस्य दुष्टसेवा न कल्पिता ॥४६
विपन्नं वोक्ष्य राजन्यं राजा चूतमलण्डयत् ।
उद्यानमण्डनीभूतं कोपानलवितापितः ॥४७

विषके तापसे सन्तापको प्राप्त होकर वह फल शीघ्र ही इस प्रकारसे पतित हो गया— गिर गया—जिस प्रकार कि अतिशय भयानक अन्यायसे प्रतिष्ठित महान् कुल पतित हो जाता है—निन्दा बन जाता है ॥४२॥

सब इन्द्रियोंको आकर्षित करनेवाले उस पके हुए फलको मनमें सन्तुष्ट बनपालने लाकर राजाको दिखलाया ॥४३॥

राजाने विकल होते हुए ( शीघ्रतासे ) विषसे व्याप्त उस दूषित मनोहर आमके फलको देखकर युवराजके लिए दे दिया ॥४४॥

तब राजपुत्रने 'यह आपका बड़ा अनुम्रह है' कहते हुए भयानक कालकूट विषके समान प्राणघातक उस फलको छेकर शीघ्र ही खा लिया ॥४५॥

उसके खाते ही वह राजपुत्र प्राणोंसे रहित हो गया—मर गया। ठीक है—की गयी दुष्टकी सेवा (दूषित वस्तुका उपभोग) भला किसके प्राणोंका अपहरण नहीं करती है? वह सब ही के प्राणोंका अपहरण किया करती है।।४६॥

तत्र राजाने इस प्रकारसे मरणको प्राप्त हुए राजपुत्रको देखकर क्रोधरूप अग्निसे सन्तप्त होते हुए उद्यानकी शोभास्वरूप उस आम्रवृक्षको कटवा डाला ॥४७॥

४२) १. क यथा अन्यायेन महाकूलं पतितम् ।

४३) १. आम्रफलम् । २. क सर्वेन्द्रियस्खकरम् ।

४४) १. आम्रफलम् । २. आलिप्तम् । ३. क पुत्रस्य ।

४५) १. क प्राणहरम् ।

४६) १. कृता ।

४७) १. क मृतम् । २. क सन् ।

४३) अ व क इ तत्यक्तं । ४४) व विकलाविकलात्मनाः इ आदायि ....राजा । ४५) इ प्रसादमिति । ४७) अ °मण्डनं चूर्तं ।

कासशोषजराकुष्टच्छविश्लक्षयाविभिः।
रोगैर्जीवितनिविण्णां दुःसाध्यः पीडिता जनाः।।४८
निशम्य विषमाकन्दं खण्डितं क्षितिपालिना।
आवायाखाविषुः सर्वे प्राणमोक्षणकाङ्क्षिणः।।४९
तवास्वादनमात्रेण सर्वव्याधिविवर्जिताः।
अभूवन्निखिलाः सद्यो मकरध्वजमूर्तयः।।५०
आकण्यं कल्यतां राजा तानाह्वाय सविस्मयः।
प्रत्यक्षीकृत्य दुइछेदं विषादं तरसागमत्।।५१
विचित्रपत्रसंकोणः क्षितिमण्डलमण्डनः।
सर्वाश्वासकरश्चूतो यश्चकीव महोदयः।।५२
दूरीकृतविचारेण कोपान्धोकृतचेतसा।
निर्मृलकाषमृत्ङुः स मया कषितः कथम्।।५३

उस समय जो लोग खाँसी, शोष (यक्ष्मा), कोढ़, छिंदी, शूल और क्षय आिंद दुःसह रोगोंसे पीड़ित होकर जीवनसे विरक्त हो चुके थे उन लोगोंने जब यह सुना कि राजाने विषमय आश्रके वृक्षको कटवा डाला है तब उन सबने मरनेकी इच्छासे उसके फलोंको लेकर खा लिया ॥४८-४९॥

उनके खाते ही वे सब शीघ्र उपर्युक्त समस्त रोगोंसे रहित होकर कामदेवके समान सुन्दर शरीरवाछे हो गये ॥५०॥

जब राजाने उक्त वृक्षकी रोगनाशकता (या कल्पवृक्षरूपता) को सुना तो उसने उक्त रोगियोंको बुलाकर आश्चर्यपूर्वक प्रत्यक्षमें देखा कि उनके वे दुःसाध्य रोग सचमुच ही नष्ट हो गये हैं। इससे उसे वृक्षके कटवा डालनेपर बहुत पश्चात्ताप हुआ।।५१॥

तब राजा सोचने लगा कि वह वृक्ष चक्रवर्तीके समान महान् अभ्युदयसे सम्पन्न था—जिस प्रकार चक्रवर्ती अनेक प्रकारके पत्रों (हाथी, घोड़ा एवं रथ आदि वाहनों) से सिहत होता है उसी प्रकार वह वृक्ष भी अनुपम पत्रों (पत्तों) से सिहत था, यदि चक्रवर्ती पृथिवीमण्डलसे मण्डित होता है—उसपर एकलत्र राज्य करता है—तो वह वृक्ष भी पृथिवीमण्डल-मण्डित था—पृथिवीमण्डलको सुशोभित करता था, तथा जिस प्रकार चक्रवर्ती मनुष्योंकी आशाओंको पूर्ण करता है उसी प्रकार वह वृक्ष भी उनकी आशाओंको पूर्ण करने- वाला था। इस प्रकार जो वृक्ष पूर्णतया चक्रवर्तीकी समानताको प्राप्त था उस उन्नत वृक्षको

४८) १. क खेदखिन्नाः।

५१) १. नीरोगताम्।

५२) १. वाहन ।

५३) १. क स्फेटक: ।

४९) अ काङ्क्षिभिः । ५०) क ड इ अभवन् । ५१) ब क इ कल्पतां, ड कल्पिताः इ तानाहूयः इ प्रत्यक्षी-कृतदुरुछेद्यः; क इ परमागमत् । ५२) अ भण्डतः for भण्डनः । ५३) अ कथितः, ब ड इ किंपतः for किंपतः ।

अविवार्यं फलं दत्तं हा कि दुर्मेधसा मया।
यदि दत्तं कुतिश्छन्नश्चतो रोगिनिषूदकः ॥५४
इत्थं वज्रानलेनेव दुनिवारेण संततम् ।
अदह्यतं विरं राजा पश्चात्तापेन मानते ॥५५
पूर्वापरेण कार्याणि विद्यात्यपरीक्ष्य यः।
पश्चात्तापमसौ तीत्रं चूत्रघातीव गच्छति ॥५६
अविचार्यं जनः कृत्यं यः करोति दुराश्चयः।
क्षिप्रं पलायते तस्य मनीषितमशेषतः ॥५७
निविचारस्य जीवस्य कोपध्याहतचेतसः।
हस्तीभवन्ति दुःखानि सर्वाणि जननद्वये॥५८
निविवेकस्य विज्ञाय दोषमित्थमवारणम्।
विवेको हृदि कर्तव्यो लोकद्वयसुखप्रदः॥५९
क्षेत्रकालबलद्रव्ययुक्तायुक्तपुरोगमाः।
विवार्याः सर्वदा भावा विदुषा हितकाङ्क्षणा ॥६०

कोथसे अन्धे होकर विवेक-बुद्धिको नष्ट करते हुए मैंने कैसे जड़-मूळसे नष्ट कर दिया। तथा मैंने दुर्बुद्धिवश कुछ भी विचार न करके उसके उस विषेठे फलको राजकुमारको क्यों दिया, और यदि अविवेकसे दे भी दिया था तो फिर उस रोगनाशक आम्रवृक्षको कटवा क्यों दिया ? ॥५२-५४॥

इस प्रकार वह राजा मनमें दुर्निवार वज्राग्निके समान उसके पश्चात्तापसे बहुत कालतक सन्तप्त रहा ॥५५॥

जो मनुष्य पूर्वापर विचार न करके कार्योंको करता है वह उस आम्रवृक्षके घातक राजाके समान महान् पश्चात्तापको प्राप्त होता है ॥५६॥

जो दुर्वुद्धि मनुष्य विना विचारे कामको करता है उसका अभीष्ट शीब ही पूर्णक्रपसे नष्ट हो जाता है।।५७।

जिस अविवेकी जीवका चित्त क्रोधसे हरा जाता है उसके दोनों ही छोकोंमें सब दुख हस्तगत होते हैं ॥५८॥

इस प्रकार अविवेकी मनुष्यके दुर्निवार दोषको जानकर हृद्यमें दोनों लोकोंमें सुखप्रद विवेकको धारण करना चाहिए॥५९॥

जो विद्वान् अपने हितका इच्छुक है उसे निरन्तर द्रव्य, क्षेत्र, काल, वल और योग्य-अयोग्य आदि वातोंका विचार अवश्य करना चाहिए॥६०॥

५४) १. कुमारस्य फलं कि दत्तम् । २. क दुर्बुद्धिना ।

५७) १. वस्तु ।

५८) १. हस्ते भवन्ति ।

६०) १. प्रमुखाः ।

५४) क ँनिपूदनः । ५५) अकड इँनलेनैव । ५६) ब त्यपरीक्षया । ५८) अ व्याहृतचेतसा, उ इ व्यापृत ; अ द्वयोः । ५९) अविज्ञातम् । ६०) अविचार्य ।

मनुष्याणां पश्नां च परमेति हिभेदकम् ।
प्रथमा यि द्वचारज्ञा निर्वचाराः पुनः परे ॥६१
असूचिं चूतघातीत्थं बिहिभूंति विचारिणः ।
सांप्रतं कथ्यते क्षीरं श्रूयतामवधानतः ॥६२
छोहारि विषये ख्याते सागराचार् वेदकः ।
विणक् सागरदत्तो ऽभूज्जलयात्रीपरायणः ॥६३
उत्तीयं सागरं नक्रमकरग्राहसंकुलम् ।
एकदा पोतमारु चौलद्वीपमसौ गतः ॥६४
वाणी जिनेश्वरस्येव सुखदानपटीयसी ।
गच्छता सुरभिनीता तेनैका क्षीरदायिनी ॥६५
गत्वा द्वीपपित् वृंद्दो विणजा तेन तोमरः ।
प्राभृतं पुरतः कृत्वा व्यवहारपटीयसा ॥६६
अन्येद्युः पायसीं । नीत्वा शुभस्वादां सुधामिव ।
तोमरो वोक्षितस्तेन कायकान्तिवितारणीम् ॥६७

मनुष्य और पशुओंमें केवल यही भेद है कि मनुष्य विचारशील होते हैं और पशु उस विचारसे रहित होते हैं ॥६१॥

इस प्रकारसे मैंने विचारहीन आम्रवाती पुरुषकी सूचना की है। अब इस समय क्षीर-पुरुषके स्वरूपको कहता हूँ, उसे सावधानतासे सुनिए।।६२।।

छोहार देशमें समुद्र सम्बन्धी वृत्तान्तका जानकार (अथवा सामुद्रिक शास्त्रका वेत्ता) एक प्रसिद्ध सागरदत्त नामका वैश्य था। वह जलयात्रामें तत्पर हुआ।।६३॥

एक समय वह जहाजपर चढ़कर नक्र, मगर और ब्राह आदि जल-जन्तुओंसे ज्याप्त समुद्रको पार करके चौल द्वीपमें पहुँचा ॥६४॥

जाते समय वह अपने साथ जिनवाणीके समान सुखप्रद एक दूध देनेवाली कामधेनु (गाय) को छे गया ॥६५॥

वहाँ जाकर व्यवहारमें चतुर उस सागरदत्त वैश्यने भेंटको आगे रखते हुए उक्त द्वीपके स्वामी तोमर राजाका दर्शन किया ॥६६॥

दूसरे दिन उक्त वैश्यने अमृतके समान स्वादिष्ट और शरीरमें कान्तिको देनेवाली खीरको ले जाकर उस तोमर राजासे भेंट की ॥६॥

६२) १. कथितः।

६३) १. समुद्रशास्त्रस्य वेदकः । २. जलगमने ।

६५) १. गौः।

६७) १. क क्षीरम्।

६१) अ परै: । ६२) अ ब °विचारणः । ५३) अ ब चोहारिवषये; अ ख्यातः । ६४) अ ब चोचद्द्वीप $^{\circ}$  । ६५) क ह्र $^{\circ}$ पटीयसा । ६७) अ वीक्ष्यतस्तेन; ह वितारिणीम् ।

संस्कृत्य' सुन्दरं दथ्ना ज्ञाल्योदनमनुत्तमम् । दत्त्वा तेनेक्षितो उन्येद्युः पीयूषिमव दुर्लभम् ॥६८ अलब्धपूर्वकं भुक्त्वा मिष्टमाहारमुज्ज्वलम् । प्रहृष्टचेतसावाचि तोमरेण स वाणिजः ॥६९ विणक्पते त्वया दिव्यं क्वेदृशं लम्यते उञ्चनम् । तेनावाचि ममेदृक्षं कुलदेव्या प्रदोयते ॥७० भणितो म्लेच्छनाथेन तेनासौ वाणिजस्ततः । स्वकीया दीयतां भद्र ममेयं कुलदेवता ॥७१ विणजोक्तं तदात्मीयां वदामि कुलदेवताम् । ददासि काङ्क्षितं द्रव्यं यदि द्वीपपते मम ॥७२ द्वीपेशेन ततो ऽवाचि मा कार्षीभंद्र संशयम् । गृहाण वाञ्चितं द्रव्यं १ देहि मे कुलदेवताम् ॥७३ मनीषितं ततो द्रव्यं गृहीत्वा वाणिजो गतः । समर्प्यं नैचिकीं तस्य पोतेनोत्तीयं सागरम् ॥७४

तत्पश्चात् किसी दूसरे समयमें उसने अमृतके समान दुर्लभ सुन्दर शाली धानके उत्क्रष्ट भातको दहीसे संस्कृत करके उस राजाको दिया और उसका दर्शन किया॥६८॥

तोमर राजाको इस प्रकारका उड्डवल मीठा भोजन पहले कभी नहीं मिला था, इस-लिये उसे खाकर उसके मनमें बहुत हर्ष हुआ। तब उसने सागरदत्तसे पृछा कि हे बैश्य-राज! तुम्हें इस प्रकारका दिन्य भोजन कहाँसे प्राप्त होता है। इसके उत्तरमें सागरदत्तने कहा कि मुझे ऐसा भोजन कुलदेवी देती है। १६९-७०॥

यह सुनकर उस म्लेच्छराज (तोमर) ने सागरदत्त वैश्यसे कहा कि हे भद्र! तुम अपनी इस कुलदेवीको मुझे दे दो ॥७१॥

इसपर सागरदत्त बोला कि हे इस द्वीपके स्वामिन् ! यदि तुम मुझे मनचाहा द्रव्य देते हो तो मैं तुम्हें अपनी उस कुलदेवीको दे सकता हूँ, ॥७२॥

वैश्यके इस प्रकार उत्तर देनेपर उक्त द्वीपके स्वामीने कहा कि है भद्र ! तुम जरा भी सन्देह न करो । तुम अपनी इच्छानुसार धन छे छो और उस कुछदेवताको मुझे दे दो ॥७३॥

तदनुसार सागरदत्त वैश्यने तोमरसे इच्छानुसार द्रव्य छेकर उस गायको उसे सौंप दिया। तत्पश्चान् वह जहाजसे समुद्रको पार करके वहाँसे चछा गया।।७४॥

६८) १. क एकत्रीकृत्य।

७३) १. द्रव्यम् ।

६८) अ संसृत्य....तेनेक्षतो । ६९) ब मृष्टमाहार । ७१) व इ वणिजः । ७२) अ तवात्मीयं । ७३) अ वित्तं for द्रव्यं । ७४) व वित्तं for द्रव्यं ।

तोमरेणोदितान्येद्युः पुरः पात्रं निवाय गौः ।
देहि तं विच्यमाहारं वाणिजस्य वदासि यम् ॥७५
तेनेति भाषिता घेनुर्मूकीभूय व्यवस्थिता ।
कामुकेनाविदग्धेन' विदग्धेव विलासिनी ॥७६
अवदन्ती पुनः प्रोक्ता यच्छ मे कुलदेवते ।
प्रसादेनाशनं विच्यं भक्तस्य कुरु भाषितम् ॥७७
मूकों दृष्ट्वामुनावावि प्रातदंद्या ममाशनम् ।
स्मरन्तो श्रेष्ठिनो देवि त्वं तिष्ठाद्य निराकुला ॥७८
द्वितीये वासरे ज्वाचि निधायाग्रे विशालिकाम् । ।
स्वस्थोभूता ममेदानीं देहि भोज्यं मनीषितम् ॥७९
दृष्ट्वा वाचंयमीभूतां कुद्धचित्तस्तदापि ताम् ।
द्वीपतो धाटयामासं प्रेष्यकर्मकरानसौ ॥८०
वोक्षध्वमस्ये मूद्दवं यो नेदमपि बुध्यते ।
याचिता न पयो वत्ते गौः कस्यापि कदाचन ॥८१

दूसरे दिन तोमरने गायके आगे बरतनको रखकर उससे कहा कि जो भोजन तू उस वैश्यको दिया करती है उस दिव्य भोजनको मुझे दे ॥७५॥

उसके इस प्रकार कहनेपर वह गाय चुपचाप इस प्रकारसे अवस्थित रही जिस प्रकार कि मुर्ख कामीके कहनेपर चतुर स्त्री (या वेश्या) अवस्थित रहती है ॥७६॥

इस प्रकार गायको कुछ न कहते हुए देखकर राजाने फिरसे उससे कहा कि है कुछदेवते ! प्रसन्न होकर मुझे दिन्य भोजन दे और भक्तके कहनेको कर ॥७॥

उसको फिर भी मौन स्थित देखकर वह उससे बोला कि हे देवी! तू आज सेठका स्मरण करती हुई निराकुलतासे स्थित रह और सबेरे मुझे भोजन दे ॥७८॥

दूसरे दिन वह उसके आगे विशाल थालीको रखकर बोला कि तू अब स्वस्थ हो गयी है, अतएव मुझे इस समय इच्लित भोजन दे ॥७९॥

उस समय भी जब वह मौनसे ही स्थित रही तब उसके इस मौनको देखकर तोमरके मनमें बहुत क्रोध हुआ। इससे उसने सेवकोंको आज्ञा देकर उसे द्वीपसे बाहर निकलवा दिया॥८०॥

इस तोमरकी मूर्खताको देखों कि जो यह भी नहीं जानता है कि माँगनेपर गाय कभी किसीको भी दूध नहीं दिया करती है। ।८१।।

७६) १. अज्ञानेन ।

७७) १. धेनुः।

७९) १. स्थालीम् ।

८०) १. तोमरो निश्चलिचतो ऽभूत् । २. क निःकासयामास । ३. क भृत्यान् ।

८१) १. तोमरस्य । २. तोमरः ।

७५) अ तोमरेणोद्यता; क ड इ यत् for यम् । ७८) इ °र्दघात् । ७९) व विशालिकम् । ८०) अ °वित्त-मदापि; इ द्वीपतोद्घाटयामास । ८१) क ड इ वीक्ष्यध्व ।

पयो ददाना वस्ति स्ति स्ति स्लेक्छेन मूढेन मुघा प्रशस्ता । अज्ञानहस्ते पतितं महार्घं पलायते रत्नमपार्थमेवं ॥८२ वदाति धेनुव्यंवित्वष्ठमानं वुग्धं विधानेन विना न शुद्धम् । वामोकरं ग्रावणि विद्यमानं न व्यक्तिमायाति हि कमंहीनम् ॥८३ इदं कथं सिध्यति कार्यंजातं हानि कथं याति कथं च वृद्धिम् । इत्यं न यो ध्यायति सर्वंकालं स दुःखनभ्येति भवद्वये ऽपि ॥८४ यो न विचारं रचयति सारं माननिविष्टो मनिस निकृष्टः । म्लेक्छसमानो व्यपगतमानः स क्षेतकार्यो बुधपरिहार्यः ॥८५ म्लेक्छनरेन्द्रो विपदमसह्यां गां नयति स्म व्यपगतबुद्धः । दोषमञेषं वजित समस्तो मूर्णमुपेतः स्फुटमनिवार्यम् ॥८६

उस मूर्ख म्लेच्छने दूध देनेवाली उत्तम गायको व्वर्थ ही निकलवा दिया। ठीक है— अज्ञानी जनके हाथमें आया हुआ महान् प्रयोजनको सिद्ध करनेवाला रत्न व्यर्थ ही जाता है॥ ८२॥

गाय अपने पासमें स्थित निर्मल दूधको प्रक्रिया (नियम ) के बिना नहीं दिया करती है। ठीक है—पत्थरमें अवस्थित सोना कियाके बिना प्रकट अवस्थाको प्राप्त नहीं हुआ करता है।।८३॥

यह कार्यसमूह किस प्रकारसे सिद्ध हो सकता है तथा इसके सिद्ध करनेमें किस प्रकारसे हानि और किस प्रकारसे वृद्धि हो सकती है, इस प्रकारका जो विचार नहीं करता है वह दोनों ही छोकोंमें निरन्तर दुखको प्राप्त होता है ॥८४॥

जो अध्यम मनुष्य अभिमानमें चूर होकर मनमें श्रेष्ठ विचार नहीं करता है वह उस म्लेच्छके समान गर्वसे रहित होता हुआ अपने कार्यको नष्ट करता है। ऐसे मनुष्यका विद्वान परित्याग किया करते हैं।।८५॥

उस बुद्धिहीन (मूर्ख) म्लेच्छ राजाने गायको असह्य पीड़ा पहुँचायी। ठीक है—जो जन मूर्खकी संगति करते हैं वे सब प्रकटमें उन समस्त दोषोंको प्राप्त होते हैं जिनका किसी भी प्रकारसे निवारण नहीं किया जा सकता है ॥८६॥

८२) १. देयमाना । २. क गौः । ३. निःकासिता; क तिरस्कृता । ४. निरर्थकम् ।

८३) १. विद्यमानम् । २. क पाषाणे ।

८४) १. समूहम् । २. न विचारयति । ३. प्राप्नोति ।

८५) १. नष्ट ।

८२) अ च सुधा for मुधा; अ ब महार्थं। ८४) ख क ड इ कथं विवृद्धिम्।

८६) ब भसह्यामानयति....मूर्खमपेतः.... मिवचार्यम्, इ वार्यः ।

मौक्यंसमानं भवति तमो नो ज्ञानसमानं भवति न तेजः।
जन्मसमानो भवति न शत्रुमोंक्षसमानो भवति न बन्धुः ॥८७
उष्णमरीचौ तिमिरनिवासः शीतलभावो विषममरीचौ ।
स्यादथ तापः शिशिरमरीचौ जातु विचारो भवति न मूखें ॥८८
श्वापदेपूणं वरमवगाह्यं कक्षेमुपास्यो वरमिहराजः।
वज्रहुताशो वरमनुगम्यो जातु न मूखंः क्षणमिप सेव्यः॥८९
अन्वस्य नृत्यं बिधरस्य गीतं काकस्य शौचं मृतकस्य भोज्यम्।
नपुंसकस्याथ वृथा कलत्रं मूखंस्य दत्तं सुखकारि रत्नम्॥९०
इयं कथं दास्यति मे पयो गौरिदं न यः पृच्छति मुग्धबुद्धिः।
दत्त्वा धनं धेनुमुपाददानो म्लेच्छेन तेनास्ति समो न मूखंः॥९१
गृह्णाति यो भाण्डमबुध्यमानः पृच्छे।मक्रत्वा द्रविणं वितीयं।
मिलम्लुचीनां विपिने सशङ्को ददात्यमूल्यं ग्रहणाय रत्नम्॥९२

मूर्खताके समान दूसरा कोई अन्धकार नहीं है, ज्ञानके समान दूसरा कोई प्रकाश नहीं है, जन्मके समान दूसरा कोई शत्रु नहीं है, तथा मोक्षके समान अन्य कोई बन्धु नहीं है।।८७।।

सूर्यकी उष्ण किरणमें कदाचित् अन्धकारका निवास हो जाये, अग्निमें कदाचित् शीतलता हो जाये, तथा चन्द्रमाकी शीतल किरणमें कदाचित् सन्ताप उत्पन्न हो जाये; परन्तु मूर्ख मनुष्यमें कभी भले-बुरेका विचार नहीं हो सकता है।।८८।।

ज्याघ्र आदि हिंसक पशुओंसे परिपूर्ण वनमें रहना उत्तम है, सर्पराजकी सेवा करना श्रेष्ठ है, तथा वजाग्निका समागम भी योग्य है; परन्तु मूर्ख मनुष्यकी क्षण-भर भी सेवा करना योग्य नहीं है ॥८९॥

जिस प्रकार अन्धेके आगे नाचना व्यर्थ होता है बिहरेके आगे गाना व्यर्थ होता है, कौवेको शुद्ध करना व्यर्थ होता है, मृतक ( मुर्दा ) को भोजन कराना व्यर्थ होता है, तथा नपुंसकके लिए स्त्रीका पाना व्यर्थ होता है; उसी प्रकार मूर्खके लिए दिया गया सुखकर रत्न भी व्यर्थ होता है ॥९०॥

जिस मूर्ख म्लेच्छने उत्तम धन देकर उस गायको तो ले लिया, परन्तु यह नहीं पूछा कि यह गाय मुझे दूध कैसे देगी; उसके समान और दूसरा कोई मूर्ख नहीं है ॥९१॥

जो मूर्ख धनको देकर बिना कुछ पूछे ही वैश्यके धनको छेता है वह वनके भीतर अमीष्ट वस्तुके छेनेके छिए चोरोंको अमूल्य रत्न देता है, ऐसा मैं समझता हूँ ॥९२॥

८८) १. अग्नौ ।

८९) १. क वनचरजीव । २. वनम् ।

९२) १. परीक्षाम् । २. चौराणाम्; क पक्षे भिल्लानाम् ।

८७) अ ब मूर्खसमानं; अ मूर्खसमानं भवित न तेजो जन्मसमानो न भवित शत्रुः। मोक्षसमानो न भवित बन्धुः पुण्यसमानं न भवित मित्रम्; ब क न भवित शत्रुः...न भवित बन्धुः। ८८) अ न भवित मूर्खे। ९०) ब नृत्तं। ९१) ब पश्यित for पृच्छिति; इ मूढबुिद्धः; अ ब सारं for धेनुम्; अ समानमूर्खः। ९२) ब भावमबुघ्य; अ विपत्ते; क ड इ ददाित मूल्यं।

मानं निराकृत्य समं विनीतैरज्ञायमानं परिपृच्छच सिद्भः।
सवं विषयं विधिनावधारं प्रहोतुकामैरुभयत्र सौरूयम्।।९३
रागतो द्वेषतो मोहतः कामतः कोपतो मानतो लोभतो जाडचतः।
कुवंते ये विचारं न दुर्मेधसः पातयन्ते निजे मस्तके ते ऽशिनम् ॥१४
दुर्भेद्यदर्णद्विशिरोधिरूढः परं न यः पृच्छिति दुर्विदग्धः।
द्वीपाधिपस्येव पयः पवित्रं रत्नं करप्राप्तमुपैति नाक्षम्।।९५
विहितविनयाः पृष्ट्वा सम्यग्विचार्यं विभाव्य ये
मनसि सकलं युक्तायुक्तं सदापि वितन्वते ।
प्रियतयशसो लब्ध्वा सौरूयं मनुष्यनिलिम्पयो रिमतगतयस्ते निर्वाणं श्रयन्ति निरापदः।।९६

इति धर्मपरीक्षायाममितगतिकृतायां सप्तमः परिच्छेदः ॥७॥

इसलिए जो सज्जन दोनों ही लोकोंमें सुखको चाहते हैं उन्हें मानको लोड़कर विनम्रताप्र्वक जिन कामोंका ज्ञान नहीं है उनके विषयमें पहले अनुभवी जनोंसे पूछना चाहिए और तब कहीं उन सब कामोंको नियमपूर्वक करना चाहिए ॥९३॥

जो दुर्बुद्धि जन राग, द्वेष, मोह, काम, क्रोध, मान, लोभ और अज्ञानताके कारण विचार नहीं करते हैं वे अपने मस्तकपर वज्रको पटकते हैं ॥९४॥

जो मूर्ख दुर्भेद्य अभिमानरूप पर्वतके शिखरपर चढ़कर दूसरेसे नहीं पूछता है वह चोच (या चोछ) द्वीपके अधिपति उस तोमर राजाके हाथमें प्राप्त हुए पवित्र दूधके समान अपने हाथमें आये हुए निर्मेछ रत्नको दूर करता है।।९५।।

जो प्राणी विनयपूर्वक दूसरेसे पूछकर उसके सम्बन्धमें भछी भाँति विचार करते हुए मनमें योग्य अयोग्यका पूर्वमें निश्चय करते हैं और तत्पश्चात् निरन्तर समस्त कार्यको किया करते हैं वे अपनी कीर्तिको विस्तृत करके प्रथमतः मनुष्य और देवगतिके सुखको प्राप्त करते हैं और फिर अन्तमें केवछज्ञानसे विभूषित होकर समस्त आपदाओंसे मुक्त होते हुए मोक्ष-पदको प्राप्त होते हैं ॥९६॥

इस प्रकार आचार्य अमितगति द्वारा विरचित धर्मपरीक्षामें सातवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥७॥

९३) १. कार्यम् । २. करणीयम् ।

९४) १. ते पुरुषा निजमस्तके वच्चं पातयन्ति ये दुर्मेधसः मूर्खाः विचारं न कुर्वते । २. क वच्चम् ।

९६) १, कार्यं कूर्वन्ति । २. °देवयोः ।

९३) अ ब सदा for समं; अ विधिना विधियों, ब क ड विधिना विधेयं। ९४) अ हि for न; इ घातयन्ते। ९५) अ दुर्भेद, ब दुर्भेदमर्थाद्विमदाधिरूढः; अ व तस्य for नाशम्; ड Om. this verse। ९६) अ निलम्पयो ; अ विरचितायां for कृतायां।

### [ 6]

अथेदं कथितं क्षीरं प्राप्तं म्लेन्छेन नाशितम् ।
अवाप्याज्ञानिना ध्वस्तः साप्रतं कथ्यते उगुरुः ॥१
मगधे विषये राजा ख्यातो गजरथो ऽजिन ।
अरातिमत्तमातङ्गकुम्भभेदनकेसरी ॥२
क्रोडया विश्वलक्षोडो निर्गतो बहिरेकदा ।
दवीयः स गतो हित्वा सैन्यं मन्त्रिहितीयकः ॥३
दृष्ट्वैकमग्रतो भृत्यं भूपो ऽभाषत मन्त्रिणम् ।
को ऽयं वा कस्य भृत्यो ऽयं पुत्रो ऽयं कस्य कथ्यताम् ॥४
मन्त्री ततो ऽवदद्देव ख्यातो ऽयं हालिकाख्यया ।
हरेर्महत्तरस्यात्र तनूजस्तव सेवकः ॥५
वेवकीयक्रमाम्भोजसेवनं कुवंतः सदा ।
हादशैतस्य वतंन्ते वर्षाणि क्लेशकारिणः ॥६

तोमर म्लेच्छने प्राप्त हुए दूधको किस प्रकारसे नष्ट किया, इसकी कथा कही जा चुकी है। अब अज्ञानीने अगुरु चन्दनको पा करके उसे किस प्रकारसे नष्ट किया है, इसकी कथा कही जाती है।।१।।

मगध देशके भीतर एक प्रसिद्ध गजरथ नामका राजा राज्य करता था। वह शत्रुरूप मदोन्मत्त हाथियोंके कुम्भस्थलको खण्डित करनेके लिए सिंहके समान था॥२॥

क्रीड़ामें अतिशय अनुराग रखनेवाला वह राजा एक दिन उस क्रीड़ाके निमित्तसे नगरके बाहर निकला और सेनाको छोड़कर दूर निकल गया। उस समय उसके साथ दूसरा मन्त्री था।।३॥

राजाने वहाँ आगे एक सेवकको देखकर मन्त्रीसे पूछा कि यह मनुष्य कौन है तथा वह किसका सेवक और किसका पुत्र हैं; यह मुझे कहिए ॥४॥

इसके उत्तरमें मन्त्री बोला कि राजन्! 'हालिक' इस नामसे प्रसिद्ध यह आपके प्रधान हरिका पुत्र व आपका सेवक है। कष्ट सहकर आपके चरण-कमलोंकी सेवा करते हुए इसके बारह वर्ष पूर्ण हो रहे हैं।।५-६॥

३) १. दूरे।

६) १. तव क्रमाम्भोज।

१) ड $^{\circ}$ प्य ज्ञानिना । २) ब मगधाविषये, क ड मगधिव $^{\circ}$ ; अ जगरथो, ब भीमरथो; क ड इ कुम्भच्छेदन । ४) अ भाषित....ना for वा; ब कथ्यते । ५) ब  $^{\circ}$ देव प्रसिद्धो हालि $^{\circ}$ ....  $^{\circ}$ स्यापि । ६) अ क ड सतः for सदा ।

मन्त्री भूपतिनाभाणि विरूपं भवता कृतम्। भद्रेदं गदितं यन्न ममास्य क्लेशकारणम् ॥७ पदाति विलष्टमविलष्टं भो सेवकमसेवकम् । समस्तं मन्त्रिणा ज्ञात्वा कथनीयं महीपतेः ॥८ स्वाध्यायः साधुवर्गेण गृहकृत्यं कुलस्त्रिया । प्रभुकृत्यममात्येन चिन्तनीयमहिनशम् ॥९ ततो भूपतिनावाचि हालिकस्तुष्टचेतसा । शङ्खराढामिधं भद्र मटम्बं स्वीकूरूत्तमम् ॥१० युक्तं भद्र गृहाणेदं प्रामेः पञ्चशतप्रमेः। बदानैविञ्छितं वस्तु कल्पवृक्षेरिवापरैः ॥११ हालिकेन ततो ऽवाचि निशम्य नृपतेर्वचः । कि करिष्याम्यहं ग्रामैरेकाकी देव भूरिभिः ॥१२ ग्रहीतुं तस्ये युज्यन्ते दीयमानाः सहस्रशः। ग्रामाः पदातयो यस्य विद्यन्ते प्रतिपालकाः ॥१३ स ततो गदितो राज्ञा भद्र ग्रामैर्मनोरमैः। विद्यमानैः स्वयं भृत्या भविष्यन्ति प्रपालकाः ॥१४

#### १३) १. हे राजन्, तस्य पुरुषस्य ।

इस उत्तरको सुनकर राजाने मन्त्रीसे कहा कि हे सत्पुरुष ! आपने इसके उस क्लेशके कारणको जो मुझसे नहीं कहा है, यह विरुद्ध कार्य किया है—अच्छा नहीं किया। भो मन्त्रिन् ! कौन सैनिक क्लेश सह रहा है और नहीं सह रहा है तथा कौन सेवाकार्यको कर रहा है और कौन उसे नहीं कर रहा है, इस सबकी जानकारी प्राप्त करके मन्त्रीको राजासे कहना चाहिए। साधुसमूहको निरन्तर स्वाध्यायका, कुलीन स्त्रीको गृहस्वामी (पित) के कार्यका तथा मन्त्रीको सदा राजाके कार्यका चिन्तन करना चाहिए॥ ९९॥

तत्पश्चात् राजाने मनमें हिष्त होकर उस हालिकसे कहा कि हे भद्र! मैं तुम्हें शंखराढ नामके मटम्ब (५०० प्रामोंमें प्रधान—ित. प. ४-१३९९) को देता हूँ, तुम उस उत्तम मटम्बको स्वीकार करो। हे भद्र! दूसरे कल्पवृक्षोंके ही समान मानो अभीष्ट वस्तुको प्रदान करनेवाले पाँच सौ प्रामोंसे संयुक्त इस मटम्बको तुम प्रहण करो।।१०-११॥ राजाके इस वचनको सुनकर हालिक बोला कि हे देव! मैं अकेला ही हूँ, अतएव इन बहुत-से प्रामोंके द्वारा मैं क्या कहँगा? इस प्रकारसे दिये जानेवाले हजारों प्रामोंका प्रहण तो उसके लिए योग्य हो सकता है जिसकी रक्षा करनेवाले पादचारी सैनिक विद्यमान हैं॥१२-१३॥

यह सुनकर राजाने उससे कहा कि हे भद्र ! उन मनोहर प्रामोंके आश्रयसे सब प्रामोंकी रक्षा करनेवाले सेवक स्वयं हो जायेंगे। इसका कारण यह है कि प्रामोंके आश्रयसे धन उत्पन्न

८) ड क्लिष्टम<sup>°</sup>; अ<sup>°</sup>मानिलष्टं; व ना for भो। १०) क ड इ संकराटाभिषं; व नाम for भद्र; इ मठंत्वं स्वी<sup>°</sup>। ११) क ड गृहाणेमं; ड<sup>°</sup>शतक्रमैं:। १२) ड इ निशम्य नचनं नृपः। १४) अ क स्वयं भृत्या भविष्यन्ति, सर्वग्रामप्रपालकाः।

ग्रामेन्यो जायते द्रव्यं द्रव्यतो भृत्यसंपदः ।
भृत्येनिषेग्यते राजा द्रव्यतो नोत्तमं परम् ॥१५
कुलीनः पण्डितो मान्यः शूरो न्यायिवशारदः ।
जायते द्रव्यतो मत्यों विदग्धो धार्मिकः प्रियः ॥१६
योगिनो वाग्मिनो दक्षा वृद्धाः शास्त्रविशारदाः ।
सर्वे द्रव्याधिकं भक्त्या सेवन्ते चादुकारिणः ॥१७
विशोणाङ्घ्रिकरद्र्याणं कुष्ठिनं द्रविणेश्वरम् ।
आलिङ्ग्य शेरते रामा नवयौवनभूषिताः ॥१८
सर्वे कर्मकरास्तस्य सर्वे तस्य प्रियंकराः ।
सर्वे वशंवदास्तस्य द्रव्यं यस्यास्ति मन्दिरे ॥१९
बालिशं शंसिते प्राज्ञः शूरो भीरुं निषेवते ।
पापिनं धामिकः स्तौत संपदा सदनोकृतम् ॥२०
चक्रिणः केशवा रामाः सर्वे ग्रामप्रसादतः ।
परासाधारणश्रीका गौरवं प्रतिपेदिरे ॥२१

होता है, धनके निमित्तसे सेवकरूप सम्पत्ति होती है, और सेवकोंके द्वारा राजा होकर सेवित होता है। ठीक है, धनसे उत्कृष्ट और दूसरा कुछ भी नहीं है—छोकमें सर्वोत्कृष्ट धन ही है ॥१४-१५॥

मनुष्य धनके आश्रयसे कुलीन, विद्वान्, आदरका पात्र, पराक्रमी, न्यायनिपुण, चतुर, धर्मोत्मा और सबका स्नेहभाजन होता है ॥१६॥

योगी, वचनपढ़, चतुर, बृद्ध और शास्त्रके रहस्यके ज्ञाता; ये सब ही जन खुशामद करते हुए धनिककी भक्तिपूर्वक सेवा किया करते हैं ॥१७॥

टक्ष्मीवान् पुरुषके पाँव, हाथ और नासिका यदि सड़-गल भी रही हों तो भी नवीन यौवनसे सुशोभित स्त्रियाँ उसका आलिंगन करके सोती हैं।।१८।।

जिसके घरमें सम्पत्ति रहती है उसके सब ही जन आज्ञाकारी, सब ही उसके हितकर और सब ही उसकी अधीनताके कहनेवाले—उसके वशीभूत—होते हैं ॥१९॥

जिसको सम्पत्तिने अपना घर बना लिया है—जो सम्पत्तिका स्वामी है—वह यदि मूर्ख भी हो तो उसकी विद्वान् प्रशंसां करता है, वह यदि कायर हो तो भी उसकी शूर-वीर सेवा किया करता है, वह पापी भी हो तो भी धर्मात्मा उसकी स्तुति करता है ॥२०॥

चक्रवर्ती, नारायण (अर्धचक्री) और बलभद्र ये सब प्रामोंके प्रसादसे — प्राम-नग-रादिकोंके स्वामी होनेसे — ही अनुपम लक्ष्मीके स्वामी होकर महिमाको प्राप्त हुए हैं ॥२१॥

१५) १. गजादयः।

१७) १. क पण्डिताः।

२०) १. सदसि ।

२१) १. प्राप्नुवन्ति ।

१५) अ भृत्यैनिवेदितो । १७) अ भव्या for शास्त्र; व द्रव्याधिपम् । २०) क शंसदि । व संपदाम् ।

ततो ऽजल्पीदसौ देव बीयतां मे प्रसाबतः ।
क्षेत्रमेकं सदाकृष्यं वृक्षकूपिवर्षिजतम् ॥२२
ततो रेष्ट्यासीन्नृपो नायमात्मनो बुध्यते हितम् ।
विद्यते धिषणा शुद्धा हालिकानां कृतो उथवा ॥२३
उक्तो मन्त्रो ततो राज्ञा जीवतादेष बीयताम् ।
क्षेत्रमागुरवं भद्र काष्ठं विक्रीय बर्पुटः ॥२४
अदर्शयत्ततो मन्त्री क्षेत्रं तस्यागुरुद्धुमैः ।
इष्टवस्तुप्रदेः कीणं कल्पपादपसंनिभैः ॥२५
ततो ऽध्यासीदसावेवमहो राजेष तृष्णिकः ।
अदत्त कीदृशं क्षेत्रं व्याकीणं विविधैर्दुमैः ॥२६
पौलस्त्यमञ्जनच्छायं विस्तीणं निरुपद्रवम् ।
छिन्नं भिन्नं मया क्षेत्रं याचितं दत्तमन्यथा ॥२७

राजाके उपर्युक्त वचनोंको सुनकर हालिक बोला कि हे देव! आप कृपा कर मुझे एक ऐसा खेत दे दीजिए जो सदा जोता व बोया जा सकता हो तथा वृक्षों एवं झाड़ियोंसे रहित हो ॥२२॥

इसपर राजाने विचार किया कि यह अपने हितको नहीं समझता है। अथवा ठीक भी है, हल चलानेवाले पामरोंके भला निर्मल बुद्धि कहाँसे हो सकती हैं? नहीं हो सकती है।।२३।।

तत्पश्चात् राजाने मन्त्रीसे कहा कि हे भद्र! इसे अगुरु चन्दनका खेत दे दीजिए, जिससे यह वेचारा छकड़ीको बेचकर आजीविका कर सकेगा ॥२४॥

तदनुसार मन्त्रीने उसे कल्पवृक्षोंके समान अभीष्ट वस्तुओंको प्रदान करनेवाले अगुरु वृक्षोंसे व्याप्त खेतको दिखलाया ॥२५॥

उसे देखकर हालिकने इस प्रकार विचार किया कि इस लोभी राजाने सन्तुष्ट होकर अनेक प्रकारके वृक्षोंसे ज्याप्त कैसे खेतको दिया है—मुझे अनेक वृक्षोंसे ज्याप्त ऐसा खेत नहीं चाहिए था, मैंने तो वृक्ष-वेलियोंसे रहित खेतको माँगा था ॥२६॥

मैंने ऐसे खेतको माँगा था जो सदा जोता जा सकता हो (या मृदु हो), अंजनके समान कृष्ण वर्णवाला हो, विस्तृत हो, चूहों आदिके उपद्रवसे रहित हो तथा छिन्न-भिन्न हो। परन्तु राजाने इसके विपरीत ही खेत दिया है।।२७॥

२३) १. चिन्तितवान् । २. बुद्ध्या । ३. निर्मेला विवेकपरायणाः ।

२४) १. वराक बापडो ।

२७) १. कोमलम् ; क स्निग्धम् । २. कृष्णम् ।

२२) अ अजल्पदसौ; इ सदाकृष्टं । २४) अ जीवितादेष; क ड इ मागुरुकं; ब भद्रं । २५) अ तमदर्शत्ततो ।

२६) अ °महाराज्यैषतुष्टिकः, कड राजैक°।

गृह्णामीवमिष क्षेत्रं करिष्यामि स्वयं शुभम् ।
यवीवमिष नो वत्ते राजा कि क्रियते तवा ॥२८
ततः प्रसाव इत्युक्त्वा गेहमागत्य हालिकः ।
कुठारं शातेमावाय कुषीः क्षेत्रमशिश्रयत् ॥२९
व्याकृष्टभूङ्गसौरम्यव्यामोवितविगन्तराः ।
उन्नताः सरलाः सेव्याः सज्जना इव शमंबाः ॥३०
दुरापा द्रव्यवाशिष्ठत्वा वग्धास्तेनागुरुद्भुमाः ।
निविवेका न कुर्वन्ति प्रशस्तं क्वापि सैरिकाः ॥३१
कृषिकमोधितं सद्यः शुद्धं हस्ततलोपमम् ।
अकारि हालिकेनेवमन्यायेनेव मन्विरम् ॥३२
तोषतो विश्ततं तेन राजः क्षेत्रं विशोधितम् ।
अज्ञानेनापि तृष्यन्ति नीचा वर्षपरायणाः ॥३३

अब मैं इसी खेतको छेकर उसे स्वयं उत्तम बनाऊँगा। यदि राजा इसको भी न देता तो मैं क्या कर सकता था।।२८॥

इस प्रकार विचार करके उसने राजाका आभार मानते हुए उस खेतको छे छिया। तत्परचान् वह मूर्ख हाछिक घर आया और तीक्ष्ण कुठारको छेकर उस खेतपर जा पहुँचा॥२९॥

इस प्रकार उसने उक्त खेतमें भौरोंको आकृष्ट करनेवाली सुगन्धसे दिङ्मण्डलको सुगन्धित करनेवाले, ऊँचे, सीघे, सत्पुरुषोंके समान सेवनीय, सुखप्रद, दुर्लभ व धनको देने-वाले जो अगुरुके वृक्ष थे उनको काटकर जला डाला। ठीक है, विवेक-बुद्धिसे रहित किसान कहींपर भी उत्तम कार्य नहीं कर सकते हैं ॥३०-३१॥

जिस प्रकार न्याय-नीतिसे रहित कोई मनुष्य सुन्दर भवनको कृषिके योग्य बना देता है—उसे धराशायी कर देता है उसी प्रकार उस मूखे हलवाहकने उस खेतको निर्मल हथेलीके समान शीघ्र ही खेतीके योग्य बना दिया ॥३२॥

तत्पश्चात् उन अगुरुके वृक्षोंको काटकर विशुद्ध किये गये उस खेतको उसने हर्षपूर्वक राजाको दिखलाया। ठीक है, अभिमानी नीच मनुष्य अज्ञानतासे भी सन्तुष्ट हुआ करते हैं ॥३३॥

२९) १. तीक्ष्णम् । २. आश्रितवान्; क अच्छेदयत् ।

३१) १ मूर्खाः ; क स्वेच्छाचारिणः ।

३३) १. क हर्षतः । २. क हालिकेन । ३. कुकर्मणा ।

२९) अ <sup>°</sup>मशिश्रयत्; क असिश्रियत् । ३३) ब नीचदर्प <sup>°</sup>।

हालिको भणितो राजा कि किमुमं त्ययेदृशे ।
तेनोक्तं कोव्रवा देव सम्यक्कृष्टा महाफलाः ॥३४
विलोक्य दुर्मीत तस्य भूभुजा भणितो हली ।
दग्धानामत्र वृक्षाणां कि रे किंचन विद्यते ॥३५
हस्तमात्रं ततस्तेन खण्डमानीय दिशतम् ।
दग्धशेषतरोरेकं राजा दृष्ट्वा स भाषितः ॥३६
विक्रीणीव्वेदमट्टे त्यं नीत्वा भद्र लघु वज ।
तेनोक्तं देव कि मूल्यं काष्टस्यास्य भविष्यति ॥३७
हसित्वा भूभुजाभाषि हालिको बुद्धिदुर्विषः ।
तदेव भद्र गृह्ह्योयाद्यते दास्यति वाणिजः ॥३८
हट्टे तेन ततो नीतं काष्ट्रखण्डं विलोक्य तम् ।
दोनारपञ्चकं मूल्यं तस्य प्रादत्त वाणिजः ॥३९
हालिको ऽसौ ततो दध्यो विषादानलतापितः ।
अज्ञात्वा कुर्वतः कार्यं तापः कस्य न जायते ॥४०

खेतकी उस दुरवस्थाको देखकर राजाने उस हलवाहकसे पूछा कि तुमने इस प्रकारके खेतमें क्या बोया है। इसपर उसने उत्तर दिया कि हे राजन्। इसको भली-भाँति जोतकर मैंने उसमें महान् फलको देनेवाले कोदों बोये हैं॥३४॥

तब उसकी दुर्बुद्धिको देखकर राजाने हलवाहकसे कहा कि हे छुषक! यहाँ जलाये गये उन वृक्षोंका क्या कुछ अवशेष है ॥३५॥

इसपर उसने जलनेसे बचे हुए अगुरु गृक्षके एक हाथ प्रमाण दुकड़ेको लाकर राजाको दिखलाया। उसे देखकर राजाने उससे कहा कि हे भद्र! तुम इसे लेकर शीघ्र जाओ और बाजारमें बेच डालो। यह सुनकर कृषकने कहा कि हे देव! इस लकड़ीका क्या मूल्य होगा॥३६-३७॥

इसके उत्तरमें राजाने हँसकर उस बुद्धिहीनसे कहा कि दूकानदार इसका जो भी मूल्य तुम्हें देगा उसे छे छेना ॥३८॥

तदनुसार वह उस लकड़ीके दुकड़ेको बाजारमें लेगया। उसे देखकर दूकानदारने उसे उसका मृत्य पाँच दीनार दिया॥३९॥

तत्पश्चात् वह हळवाहक विषादरूप अग्निसे सन्तप्त होकर इस प्रकार विचार करने लगा। ठीक है, जो विना जाने पूछे कार्यको करता है उसे सन्ताप होता ही है ॥४०॥

३७) १. हट्टे । २. क शीघ्रम् ।

४०) १. चिन्तितवान्।

३४) व किमत्रोप्तम् । ३६) अ शेषं, व दग्धाशेष । ३७) क मद्य for मट्टे । ३८) अ दुर्वचा: for दुविध: ।

३९) ब तत् for तम् । ४०) अ तापम् ।

यदीयल्लम्यते द्रव्यं खण्डेनैकेन विक्रये ।
समस्तानां तदा मूल्यं वृक्षाणां केन गण्यते ।।४१
निधानसदृशं क्षेत्रं वितीणं मम भूभुजा ।
अज्ञानिना बत व्यथं हारितं पाषिना मया ।।४२
अक्तरिष्यमहं रक्षां द्रुमाणां यदि यत्नतः ।
अभविष्यत्तदा द्रव्यमाजन्मसुलसाधनम् ।।४३
इत्थं स हालिको दूनः पश्चात्तापाग्निना चिरम् ।
दुःसहेनानिवार्येण विरहीवं मनोभुवा ।।४४
महारम्भेण यः प्राप्य द्रव्यं नाश्यते ऽध्यः ।
हलीव लभते तापं दुनिवारमसौ सदा ।।४५
सारासाराणि यो वेत्ति न वस्तूनि निरस्तधीः ।
निरस्यति करप्राप्तं रत्नमेषो ऽन्यदुर्लभम् ।।४६
स हैमेन हलेनोर्वीमक्षंमूलाय कर्षति ।
हेयादेयानि वस्तूनि यो नालोचयते कुधीः ।।४७

उसने विचार किया कि उन पृक्षोंके एक ही दुकड़ेको बेचनेसे यदि इतना धन प्राप्त होता है तो उन सब ही वृक्षोंके मूल्यको कौन आँक सकता है—उनसे अपरिमित धनराशि प्राप्त की जा सकती थी। राजाने मुझे निधिके समान उस विस्तृत खेतको दिया था। किन्तु खेद है कि मुझ-जैसे अज्ञानी व पापीने उसे यों ही नष्ट कर दिया। यदि मैंने प्रयत्नपूर्वक उन वृक्षोंकी रक्षा की होती तो मुझे उनसे जीवनपर्यन्त सुखको सिद्ध करनेवाला धन प्राप्त होता।।४१-४३॥

इस प्रकारसे वह हलवाहक दीर्घकाल तक पश्चात्तापरूप अग्निसे सन्तप्त रहा जैसे कि अनिवार्य व दुःसह कामसे विरही मनुष्य सन्तप्त रहा करता है ॥४४॥

जो निकृष्ट मनुष्य बहुत आरम्भके द्वारा धनको प्राप्त करके नष्ट कर देता है वह उस पामरके समान निरन्तर दुर्निवार पश्चात्तापको प्राप्त होता है ॥४५॥

जो नष्टबुद्धि सार व असारभूत वस्तुओंको नहीं जानता है वह दूसरोंको दुर्छभ ऐसे हाथमें प्राप्त हुए रत्नको नष्ट करता है, यह समझना चाहिए॥४६॥

जो हेय और उपादेय वस्तुओंका विचार नहीं करता है वह मूर्ख मानो सुवर्णमय हलसे आकके मूळ ( अथवा तूळ = रुई ) के लिए भूमिको जोतता है ॥४७॥

४१) १. सति।

४२) १. क दत्तम्।

४४) १. तापितः । २. वियोगी । ३. कन्दर्पेण ।

४१) अ ब इ यदीदं लम्यते । ४६) क ड इ रत्नमेषा सुदुर्ल । ४७) क ड मर्कतूलाय; अ कं इ हेयाहेयानि ।

लाङ्गलीवास्ति यद्यत्र सारासाराविवेचकः ।

बिभेमि पृच्छ्यमानो ऽपि तदा वक्तुमहं द्विजाः ॥४८

दुरापागुरुविच्छेदी भाषितो निर्विचारकः ।

युष्माकं चन्दनत्यागी श्रूयतां भाष्यते ऽधुना ॥४९

मध्यदेशे सुखाधारे महनीये कुरूपमे ।

राजा शान्तमना नाम्ना मथुरायामजायत ॥५०

एकदा दुनिवारेण ग्रीष्माकेंणेव सिन्धुरः ।

पित्तज्वरेण धात्रीशो विह्वलो ऽजिन पीडितः ॥५१

तीत्रेण तेन तापेन तप्तश्चलचलायितः ।

शयने कोमले ऽकेंण स्वल्पे मत्स्य इवाम्भसि ॥५२

तस्योपचर्यमाणो ऽपि भैषज्यैवीर्यधारिभिः ।

तापो ऽवर्धत दुश्छेदः काष्ठैरिव विभावसुः ॥५३

हे विप्रो ! यदि यहाँ उस हलबाहकके समान सार व असारका विचार न करनेवाला कोई है तो मैं पूळे जानेपर भी कहनेके लिए डरता हूँ ॥४८॥

इस प्रकार मैंने आप लोगोंसे दुर्लभ अगुरु वृक्षोंको काटकर जलानेवाले उस अविवेकी हलवाहककी कथा कही है। अब इस समय चन्दनत्यागीके वृत्तको कहता हूँ, उसे सुनिए।।४९॥

कुरु ( उत्तम भोगभूमि ) के समान सुखके आधारभूत व पूजनीय मध्यदेशके भीतर मधुरा नगरीमें एक शान्तमना नामका राजा था ॥५०॥

एक समय जिस प्रकार दुर्निवार प्रीष्म ऋतु सम्बन्धी सूर्यके तापसे पीड़ित होकर हाथी ब्याकुल होता है उसी प्रकार वह राजा पित्तज्वरसे पीड़ित होकर ब्याकुल हुआ ॥५१॥

जिस प्रकार अतिशय थोड़े पानीमें स्थित मत्स्य सूर्यके द्वारा सन्तप्त होकर तड़पता है उसी प्रकार वह उस तीव्र ज्वरसे सन्तप्त होकर कोमल शय्याके ऊपर तड़प रहा था ॥५२॥

उसके इस पित्तज्वरकी यद्यपि शक्तिशाली ओषियोंके द्वारा चिकित्सा की जा रही थी, फिर भी वह दुविनाश ज्वर उत्तरोत्तर इस प्रकार बढ़ रहा था जिस प्रकार कि लकड़ियोंके द्वारा अग्नि बढ़ती है ॥५३॥

४९) १. एवंविधा निर्विचारका आवां [वयं] न, त्वं कथय।

५०) १. भोगभूमिसदृशे ।

५१) १. हस्ती।

५२) १. सन्।

५३) १. प्रबलैः । २. अग्निः ।

४८) क इ<sup>°</sup> विचारकः । ४२) अ निर्विचारिणः व निर्विचारणः । ५०) इ गुरूपमे । ५२) अ व <sup>°</sup>चलायते; अ व कोमलार्केण; व क सो उल्पे for स्वल्पे । ५३) भेषजै <sup>°</sup> ।

## अमितगतिविरचिता

विकित्सामष्ट्रधा वैद्या विदन्तो उप्यभवन् क्षमाः ।
तापस्य साधने नास्य दुर्जनस्येव सज्जनाः ॥५४
तं वर्धमानमालोक्य दाहं देहे महीपतेः ।
मन्त्रिणा घोषणाकारि मथुरायामशेषतः ॥५५
दाहं नाशयते राज्ञो यः कश्चन शरीरतः ।
ग्रामाणां दीयते तस्य शतमेकं सगौरवम् ॥५६
कण्ठाभरणमुत्कृष्टं मेखला खल्ल दुर्लमा ।
दीयते वस्त्रयुग्मं च राज्ञा परिहितं निजम् ॥५७
दावंथं चन्दनस्यैको वाणिजो निर्गतो बहिः ।
दवशं दैवयोगेन रजकस्य करस्थितम् ॥५८
गोशीषंचन्दनस्येदं तेन ज्ञात्वालिसंगतम् ।
भणितो उसौ त्वया भद्र क्व लब्धं निम्बकाष्टकम् ॥५९
तेनावादि मया प्राप्तं वहमानं नदीजले ।
विणाजोक्तमिदं देहि गृहीत्वा काष्टसंचयम् ॥६०

आठ प्रकारकी चिकित्साके जाननेवाले वैद्य भी उसके उस ज्वरके सिद्ध करनेमें— उसके दूर करनेमें—इस प्रकार समर्थ नहीं हुए जिस प्रकार कि सज्जन मनुष्य दुर्जनके सिद्ध करनेमें—उसे वश करनेमें—समर्थ नहीं होते हैं ॥५४॥

राजाके शरीरमें बढ़ते हुए उस दाहको देखकर मन्त्रीने मधुरा ( मथुरा ) में सब ओर यह घोषणा करा दी कि जो कोई राजाके शरीरसे उस दाहको नष्ट कर देगा उसे धन्यवाद-पूर्वक सौ प्राम दिये जायेंगे। इसके साथ ही उसे उत्तम हार, दुर्लभ कटिसूत्र और राजाके द्वारा पहने हुए दो वस्त्र भी दिये जायेंगे॥५५-५७॥

तब एक वैश्य चन्दनकी लकड़ी लेनेके लिए नगरके बाहर गया। भाग्यवश उसे एक चन्दनकी लकड़ी वहाँ धोबीके हाथमें दिखाई दी ॥५८॥

उसने भौरोंसे ज्याप्त उस लकड़ीको गोशीर्ष चन्द्रनकी जानकर धोबीसे पूछा कि हे भद्र! तूने यह नीमकी लकड़ी कहाँसे प्राप्त की है।।५९॥

इसके उत्तरमें धोबीने कहा कि यह मुझे नदीके जलमें बहती हुई प्राप्त हुई है। इसपर वैश्यने कहा कि तू इसके बदलेमें दूसरी लकड़ियोंके समृहको लेकर उसे मुझे दे दे ॥६०॥

५४) १. रोगिस्वरूपं विदन्तः।

५५) १. समन्ततः सर्वतः ।

५८) १. क काष्ठार्थम् ।

५४) व विदन्तो नाभवन्। ५५) इ तापं देहे। ५७) व मेखलाः खलदुर्लभाः। ५८) इ <sup>°</sup>स्यैको विणिजो। ५९) अ <sup>°</sup>लिगं ततः, ब क ड <sup>°</sup>संगतः। ६०) ड वाणिजोक्त<sup>°</sup>।

साधो गृहाण को दोषस्ते नोक्त्वेति विचेतसा।
आदाय दारुसंदोहं वितीणं वाणिजाय तत्।।६१
विण्जागत्य वेगेन घिष्त्वा बुद्धिशालिना।
विलिप्तो भूपतेदेंहश्वन्दनेनामुनाभितः।।६२
तस्य स्पर्शेन निःशेषस्तापो राज्ञः पलायितः।
इष्टस्येव कलत्रस्य दुरुचछेदो वियोगिनः।।६३
पूजितो वाणिजो राज्ञा दत्त्वा भाषितमञ्जसा।
उपकारो गरिष्ठानां कल्पवृक्षायते कृतः।।६४
काष्ठप्रसादतः पूजां वाणिजस्य निश्चम्य ताम्।
से शिरस्ताडमाक्रन्दीद्रजकः शोकतापितः।।६५
आगत्य जायमानेन विमोह्य वणिजा ततः।
हा कथं विज्ञतो उनेन यमेनेव दुरात्मना।।६६
निम्बमुक्त्वा गृहीतं मे गोशीषं चन्दनं कथम्।
यमो ऽपि वञ्च्यते नृनं वाणिजैः सत्यमोचिभिः।।६७

यह सुनकर 'हे सज्जन! तुम इसे छे छो, इसमें क्या हानि है' यह कहते हुए उस विवेकशून्य धोबीने बद्छेमें अन्य छकड़ियोंके समुदायको छेकर वह छकड़ी वैश्यको दे दी॥६१॥

तत्पश्चात् उस बुद्धिमान् वैश्यने शीव्र आकर उस लकड़ीको घिसा और उस चन्दनसे राजाके शरीरको सब ओरसे लिप्त कर दिया ॥६२॥

उसके स्पर्शसे राजाका वह समस्त ज्वर इस प्रकार नष्ट हो गया जिस प्रकार कि अभीष्ट कान्ताके स्पर्शसे वियोगी जनोंका दुर्विनाश कामज्वर नष्ट हो जाता है ॥६३॥

तब राजाने घोषणाके अनुसार वैश्यको ब्रामादिको देकर वस्तुतः उसकी पूजा की। ठीक ही है, श्रेष्ठ पुरुषोंके द्वारा किया गया उपक्रम कल्पवृक्षके समान फलप्रद हुआ करता है ॥६४॥

इस प्रकार उस लकड़ीके प्रभावसे वैश्यकी उक्त पूजाको सुनकर घोवी शोकसे अतिशय सन्तप्त हुआ, तब वह अपना सिर पीटकर विलाप करने लगा ॥६५॥

वह आकर बोला कि यही वह परिचित वैश्य है। खेद है कि इसने मुझे मूर्ख बनाकर दुरात्मा यमके समान कैसे ठग लिया, इसने नीम कहकर मेरे गोशीर्ष चन्दनको कैसे ले लिया। निश्चयसे ये असत्यभाषी वैश्य यमराजको भी ठग सकते हैं ॥६६-६७॥

६१) १. रजकेन ।

६५) १. रजकः ।

६७) १. मम ।

६१) ब तेनोक्तेन; अ आहार्य दारुँ; ब इ विणिजाय; अ यत्, ड तम् । ६४) अ ब विरिष्ठानां । ६६) अ विमुद्दा, इ विनोद्य; क ड बत for ततः ।

इत्थं शोकेन घोरेण रजको दह्यते ऽनिशम् ।
अज्ञाने वर्तमानानां जायते न सुखासिका ।।६८
एकस्य निम्बकाष्टस्य काष्टानां निवहं कथम् ।
ददाति वाणिजो नेदं परिवर्ता व्यबुध्यत ।।६९
दुश्छेद्यं सूर्यंरश्मोनामगम्यं चन्द्ररोचिषाम् ।
दुर्वारमिदमज्ञानं तमसो ऽपि परं तमः ।।७०
चित्तेन वीक्षते तत्त्वं ध्वान्तमूढो न चक्षुषा ।
अज्ञानमोहितस्वान्तो न चित्तेन न चक्षुषा ।।७१
परिवर्तसमो विप्रा विद्यते यदि कश्चन ।
बिभेम्यहं तदा तत्त्वं पृच्छचमानो ऽपि भाषितुम् ।।७२

इस प्रकार वह घोबी महान् शोकसे रात-दिन सन्तप्त रहा। ठीक है, अज्ञानमें वर्त-मान—विना विचारे कार्य करनेवाले—मनुष्योंके सुखकी स्थिति कैसे हो सकती है ? नहीं हो सकती है ॥६८॥

वह वैश्य एक नीमकी लकड़ीके लिए लकड़ियोंके समूहको कैसे देता है, इस परिवर्तनको धोबी नहीं जान सका ॥६९॥

यह अज्ञानरूप अन्धकार न तो सूर्यकी किरणों द्वारा भेदा जा सकता है और न चन्द्रकी किरणों द्वारा भी नष्ट किया जा सकता है। इसीलिए इस दुर्निवार अज्ञानको उस लोकप्रसिद्ध अन्धकारसे भी उत्कृष्ट अन्धकार समझना चाहिए।।७०।।

इसका कारण यह है कि अन्धकारसे विमूढ़ मनुष्य यद्यपि आँखसे वस्तुस्वरूपको नहीं देखता है, फिर भी वह अन्तःकरणसे तो वस्तुस्वरूपको देखता ही है। परन्तु जिसका मन अज्ञानतासे मुग्ध है वह उस वस्तुस्वरूपको न अन्तःकरणसे देखता है और न आँखसे भी देखता है। ॥७१॥

अतएव हे विप्रो ! बहुत-सी लकड़ियोंसे उस चन्दनकी लकड़ीका परिवर्तन करनेवाले उस धोबीके समान यदि कोई ब्राह्मण आपके मध्यमें विद्यमान है तो मैं पूछे जानेपर भी कुछ कहनेके लिए डरता हूँ ॥७२॥

६८) १. सुखस्थितिः ।

६९) १ क रजकः।

७०) १. उत्कृष्टम् ।

७२) १. क रजकसदृशो।

६८) व ऽदह्यतानिशम् ; इ सुखाशिका । ६९) क विबुध्यते । ७०) अ <sup>०</sup>रश्मीनां न गम्यं । ७२) अ विप्रो ।

इत्थं सुचन्दनत्यागी भाषितो ज्ञानदुर्विधः ।
सर्वनिन्दास्पदं मूर्खः सांप्रतं प्रतिपाद्यते ।।७३
चत्वारो ऽथ महामूर्खा गच्छन्तः क्वापि लीलया ।
मुमुक्षुमेकमद्राक्षुजिनेश्वरमिवानघम् ।।७४
वोरनाथो ऽप्यनिस्त्रिशः सुनृतो ह्रेयवाद्यपि ।
चित्तहार्यो ऽपि निःस्तेयो निष्कामो ऽपि महाबलः ।।७५
धृतग्रन्थो ऽपि निर्ग्रन्थः समलाङ्गो ऽपि निर्मलः ।
गुप्तिमानपि निर्वन्धो विरूपो ऽप्यजनप्रियः ।।७६
महाव्रतनिविष्टो ऽपि यो उन्धकारातिमदंकः ।
समस्तद्वन्द्वमुक्तो ऽपि समितोनां प्रवर्तकः ।।७९

इस प्रकार मैंने विवेकज्ञानसे शून्य होकर चन्द्नका परित्याग करनेवाले उस घोबीकी कथा कही है। अब इस समय अज्ञानादि सब ही दोषोंके आश्रयभूत मूर्खकी कथा कही जाती है। 1931।

कहीं पर चार महामूर्ख क्रीड़ासे जा रहे थे। उन्होंने मार्गमें जिनेश्वरके समान निर्दोष किसी एक मोक्षार्थी साधुको देखा ॥७४॥

वह साधु शूर-वीरोंका स्वामी होकर भी निर्दय नहीं था, यह विरोध है (कारण कि शूर-वीर कभी शत्रुके ऊपर दया नहीं किया करते हैं)। उसका परिहार—वह कर्मविजेता होकर भी प्राणिरक्षामें तत्पर था। वह द्वैतवादी होकर भी सच्चा था, यह विरोध है। परिहार—वह अस्ति-नास्ति, एक-अनेक, नित्य-अनित्य और भेद-अभेद आदि परस्पर विरुद्ध दो धर्मोंका नयोंके आश्रयसे कथन करता हुआ भी यथार्थवक्ता था। वह दूसरोंके चित्तका अपहरण करता हुआ भी चौर कर्मसे रहित था—वह व्रत-संयमादिके द्वारा भव्यजनोंके चित्तको आकर्षित करता हुआ चौर्य कर्म आदि पापोंका सर्वथा त्यागी था, कामदेवसे रहित होकर भी अतिशय वलवान था—सब प्रकारकी विषयवासनासे रहित होकर आत्मिक बलसे परिपूर्ण था, प्रन्थ (परिप्रह) को धारण करता हुआ भी उस परिप्रहसे रहित था—अनेक प्रन्थोंका ज्ञाता होता हुआ भी दिगम्बर था, मलपूर्ण शरीरको धारण करता हुआ भी सब प्रकारके दोषोंसे रहित था, गुप्ति (कारागार या बन्धन) से संयुक्त होता हुआ भी वन्धनसे रहित (स्वतन्त्र) था— मनोगुप्ति आदि तीन गुप्तियोंका धारक होकर भी क्लिड कर्मबन्धसे रहित था, कुरूप होकर भी जनोंको प्रिय था—विविध स्वरूपका धारक होकर भी तप संयमादिके कारण जनोंके अनुरागका विषय था, महात्रत (प्राणिरक्षात्रत) में स्थित होकर भी अन्धे कारण जनोंके अनुरागका विषय था, महात्रत (प्राणिरक्षात्रत) में स्थित होकर भी अन्धे

७३) १. क कथ्यते।

७५) १. न निर्देयः दयावान् ; क शस्त्ररहितः । २. क व्यवहारनिश्चयवादी । ३. न वाञ्छा ।

७६) १. धृतशास्त्र ।

७३) ब मयेत्यं चन्दन<sup>°</sup>....सर्विद्यास्पदं मूर्खं; ब क इ संप्रति । ७४) व क ड इ अपि for अथ; अ गच्छन्ति ।

७५) ब °िप निस्त्रिशः....हार्यपः; अ निस्तेजो, क निस्नेहो । ७६) अ निर्बद्धो । ७७) क इ °कारादिमर्दकः ।

रक्षको ऽप्यङ्गिवर्गस्य धर्ममार्गणकोविदः।
सत्यारोपितिचत्तो ऽपि वृषवृद्धिविधायकः ॥७८
अम्भोधिरिव गम्भोरः सुवर्णाद्विरिव स्थिरः।
विवस्वानिव तेजस्वी कान्तिमानिव चन्द्रमाः॥७९
हेभारातिरिवाभीतः कल्पशाखीव कामदः।
चरण्युरिव निःसंगो देवमार्गं इवामलः॥८०
निःपोडिताशेषशरीरराशिभिः क्षणेन पापैः क्षेतदृष्टिवृत्तिभिः।
निषेवमाणा जनता विमुच्यते विभास्वरं यं शिशिशरेरिवानलम्॥८१
पुरन्वरब्रह्ममुरारिशंकरा विनिर्जिता येने निहत्य मार्गणैः।
प्रपेदिरे दुःखशतानि सर्वदा जधान तं यो मदनं सुदुजंयम्॥८२

शत्रुओंका संहारक था—अहिंसादि महात्रतोंका परिपालक होकर भी अज्ञानरूप अन्धकारका निर्मूल विनाश करनेवाला था, समस्त झगड़ोंसे रहित होता हुआ भी युद्धोंका प्रवर्तक था— सब प्रकारके विकल्पोंसे रहित होता हुआ भी ईर्या-भाषादि पाँच समितियोंका परिपालन करनेवाला था, प्राणिसमूहका रक्षक होकर भी धनुषसे बाणोंके लोड़नेमें कुशल था— प्राणिसमूहके विषयमें दयालु होकर भी धर्मके खोजनेमें चतुर था, तथा सत्यमें आरोपित-चित्त होकर (चित्तको स्थित न करके) भी धर्मवृद्धिका करनेवाला था—सत्यभाषणमें आरो-पितचित्त होकर (चित्तको दृद्दतासे अवस्थित करके) धर्मकी वृद्धि करनेवाला था। ७५-७८।।

उक्त साधु समुद्रके समान गम्भीर, सुमेरके समान अटल, सूर्यके समान तेजस्वी, चन्द्रमाके समान कान्तिमान, सिंहके समान निर्भय, कल्पवृक्षके समान अभीष्टको देनेवाला, वायुके समान निष्परिग्रह, और आकाशके समान निर्मल था। ७९-८०॥

जिस प्रकार देदीप्यमान अग्निका सेवन करनेवाले प्राणी शीतकी वाधासे मुक्त हो जाते हैं उसी प्रकार उस-जैसे तेजस्वी साधुकी आराधना करनेवाले भव्य जन सम्यग्दर्शन व संयमको नष्ट करके समस्त प्राणिसमूहको पीड़ित करनेवाले पापोंसे क्षणभरमें मुक्त हो जाते हैं ॥८१॥

जिस कामदेवके द्वारा बाणोंसे आहत करके वशमें किये गये इन्द्र, ब्रह्मा, विष्णु और महादेव निरन्तर सैकड़ों दुःखोंको प्राप्त हुए हैं उस अतिशय प्रवल कामदेवको उस मुनिने नष्ट कर दिया था ॥८२॥

७९) १. सूर्यः

८०) १. क सिंह इव। २. वायुः।

८१) १. नष्ट । २. सम्यग्त्रतरहितै: । ३. शीतैरिव = जनैर्निषेव्यमाण: ।

८२) १. कामेन । २. यः मुनिः ।

७८) अ <sup>°</sup>प्यङ्गवर्गस्य....विषवृद्धि । ८०) व वेदमार्ग । ८१) अ <sup>°</sup>शरीरि ....क्षितदृष्टि ; इ निषेव्यमाणं ।

स्मरं जितस्विगिगणं जिगाय यैः कथं न सो ऽस्मान् तरसा विजेष्यते । इतीव भीता बलिनः क्रुधादयः सिषेविरे यं न महापराक्रमम् ॥८३ तपांसि भेजे न तमांसि यः सदा कथा बभाषे विकथा न निन्दिताः । जघान दोषान्न गुणाननेकशो मुमोच निद्रां न जिनेन्द्रभारतीम् ॥८४ चकार यो विश्वजनीनशासनः समस्तलोकप्रतिबोधमञ्जसा । विबुद्धनिःशेषचराचरस्थितिजिनेन्द्रबद्देवनरेन्द्रबन्दितः ॥८५ निवारिताक्षप्रसरो ऽपि तत्त्वतः पदार्थजातं निखलं विलोकते ॥ प्रपालितस्थावरजङ्गमो ऽपि यश्चकार बाढं विषयप्रमदंनम् ॥८६ गुणावनद्धौ पदपङ्कजप्लबावपारसंसारपयोधितारकौ । ववन्दिरे तस्य मुनीश्वरस्य ते वसुंघरापृष्ठनिविष्टमस्तकाः ॥८७

जिस मुनिने देवसमूहको जीतनेवाछे कामदेवको जीत छिया है वह हम सबको शीघ्र ही जीत छेगा, ऐसा विचार करके ही मानो बछवान क्रोधादि शत्रुओंने अतिशय भयभीत होकर उस महापराक्रमी मुनिकी सेवा नहीं की। तात्पर्य यह कि उक्त मुनिने कामके साथ ही क्रोधादि कषायोंको भी जीत छिया था ॥८३॥

वह मुनि तपोंका आराधन करता था, परन्तु अज्ञान अन्धकारका आराधना कभी नहीं करता था; वह धर्मकथाओंका वर्णन तो करता था, किन्तु स्त्रीकथा आदिरूप अप्रशस्त विकथाओंका वर्णन नहीं करता था; वह अनेकों दोषोंको तो नष्ट करता था, किन्तु गुणोंको नष्ट नहीं करता था, तथा उसने निद्राको तो छोड़ दिया था, किन्तु जिनवाणीको नहीं छोड़ा था।।८४।।

जिनेन्द्रके समान इन्द्रों व चक्रवर्तीसे वन्दित उस मुनिने समस्त चराचर लोककी स्थितिको जानकर सब ही प्राणियोंको प्रतिबोधित कर विश्वका हित करनेवाले आगम (उपदेश) को किया था ॥८५॥

वह मुनीन्द्र इन्द्रियोंके ज्यापारको रोक करके भी समस्त पदार्थसमूहको प्रत्यक्ष देखता था—अतीन्द्रिय प्रत्यक्षके द्वारा समस्त पदार्थोंको स्पष्टतासे जानता था, तथा स्थावर व त्रस प्राणियोंका संरक्षण करके भी विषय-भोगोंका अतिशय खण्डन करता था—इन्द्रिय विषयोंको वह सर्वथा नष्ट कर चुका था ॥८६॥

उपर्युक्त चारों मूर्खोंने उस मुनीन्द्रके उन दोनों चरण-कमलरूप नौका की पृथिवी पृष्ठपर मस्तक रखकर वन्दना की जो कि गुणोंसे सम्बद्ध होकर प्राणियोंको संसाररूप समुद्रसे पार उतारनेवाले थे ॥८७॥

८३) १. यः मुनिः । २. ज्ञात्वा (?) । ३. दोषाः । ४. नाश्रितवन्तः । ५. मुनिम् ।

८४) १. सेवे न।

८५) १. विश्वजनेभ्यो हितं विश्वजनीनम् । विश्वजनीनं शासनम् आज्ञा यस्यासौ ।

८६) १. वस्तुसमूहम् ।

८७) १. गुणै निबन्धो [ढ़ी]; क युक्ती । २. यानपात्रम्; क चरणकमलप्रवहणी । ३. क ते चत्वारो मूर्काः।

८३) व जिगेष्यते for विजेष्यते; अ अतीव भीता । ८४) व कदा for सदा; अ गुणाननेनस: ।

प्रक्षुद्धपापद्विविभेदनाशिनों स धर्मवृद्धि विततार संयतेः ।
सक्षुच्चतुर्णामिष दुःखहारिणों सुखाय तेषामनवद्यचेष्टितः ॥८८
उपेत्ये ते योजनमेकमगंलं विसंववन्ति स्म परस्परं जडाः ।
मनोषिताशेषफलप्रदायिनी कृतो हि संवित्तिरपास्तचेतसाम् ॥८९
अवोचदेको मम मे परः परो ममाशिषं साधुरदत्त मे ऽपरः ।
प्रजल्पतामित्थमभूदनिगंलिश्चराय तेषां हतचेतसां किलः ॥९०
अजल्पदेकः किमपार्थकं जडा विधीयते राटिरसौ मुनोश्चरः ।
प्रपृच्छचतामेत्य विनिश्चयप्रदस्तमांसि तिष्ठन्ति न भास्करे सित ॥२१
इदं वचस्तस्य निशम्य ते ऽखिला मुनोन्द्रमासाद्य बभाषिरे जडाः ।
अदास्तदा यां मुनिपूंगवाशिषं प्रसादतः सा वद कस्य जायताम् ॥९२

तब वृद्धिंगत पापरूप पर्वतको खण्डित करनेके लिए वज्रके समान होकर निर्दोष आचरण करनेवाले उस मुनीन्द्रने एक साथ उन चारोंके दुखको नष्ट करके सुख देनेवाली धर्मवृद्धि (आशीर्वादस्वरूप) दी।।८८॥

पश्चात् वे चारों मूर्ख उक्त मुनिराजके पाससे एक योजन अधिक जाकर उस आशी-वादस्वरूप धर्मबृद्धिके विषयमें परस्पर विवाद करने छगे। ठीक है, विवेक बुद्धिसे रहित प्राणियोंके भला इच्छित समस्त फलोंको प्रदान करनेवाला समीचीन ज्ञान कहाँसे हो सकता है ? नहीं हो सकता है ॥८९॥

उनमें-से एक बोला कि साधुने आशीर्वाद मुझे दिया है, दूसरा बोला कि मुझे दिया है, तीसरा बोला कि नहीं मुझे साधुने आशीर्वाद दिया है, तथा चौथा बोला कि उसने मुझे आशीर्वाद दिया है। इस प्रकारसे विवाद करते हुए उन चारों मूर्खों के मध्यमें बहुत समय तक निरंकुश झगड़ा चलता रहा॥९०॥

अन्तमें किसी एकने कहा कि अरे मूर्खों! व्यर्थ क्यों झगड़ा करते हो, उसके विषयमें निश्चय करा देनेवाले उसी मुनिसे जाकर पूछ लो। कारण यह कि सूर्यके होनेपर कभी अन्धकार नहीं रहता है।।९१।।

उसके इस वचनको सुनकर वे सब मूर्ख मुनीन्द्रके पास जाकर बोले कि हे मुनिश्रेष्ठ ! जिस आशीर्वादको तुमने दिया है, कृपा करके यह कहिए कि वह किसके लिये है ॥९२॥

८८) १. क दत्तवान् । २. क मुनिः । ३. एकवारम् । ४. आचरणम् ।

८९) १. क गत्वा । २. अधिकम् ; क झकटकं चकुः । ३. क सम्यग्ज्ञान ; प्रज्ञा । ४. क मूर्खाणाम् ।

९०) १. चिरकालम् । २. क क्लेशः ।

९१) १. पथिकः । २. वृथा । ३. कलिः । ४. गत्वा ।

८८) ब ड सद्धर्म । ८९) इ मनीषिणाशेष; क इ संवृत्ति । ९०) अ व परस्परो; अ इ दिनिर्गलं ; अ हितचेतसां किल । ९१) क ड इ पपुच्छता ।

ततो ऽमुने वाचि भवत्सु यो जडो विनिन्दितो मूर्खंतमो ऽस्ति तस्य साँ। ततः स्म सर्वे ऽहमहं वदन्त्यमी पराभवः ववापि न सह्यते जनैः ॥९३ निशम्य तेषां कदनं दुरुत्तरं जगाद साधुः समुपेत्यं पत्तनम्। विवेचयध्वं बुधलोकवाक्यतो जडा जडत्वं कलिमत्र कार्षु मा ॥९४ श्रुत्वा साधोरमितगतयो वाचमेनां जडास्ते जग्मुः सर्वे झटिति नगरं राटिमत्यस्य तुष्टाः। तियंद्यो ऽप्यामुदितहृदयाः कुवंते साधुवाक्यं संज्ञावन्तो भुवनमहितं मानवाः कि न कुर्युः॥९५

इति धर्मपरीक्षायामितगतिकृतायामष्टमः परिच्छेदः ॥८॥

इसपर मुनिराज बोले कि आप लोंगोंमें जो पूर्ण रूपसे अतिशय मूर्ख है उसके लिए वह आशीर्वाद दिया गया है। यह सुनकर वे सब बोले कि में सबसे अधिक मूर्ख हूँ, मैं सबसे अधिक मूर्ख हूँ। ठीक है—प्राणी कहींपर भी तिरस्कारको नहीं सह सकते हैं ॥९३॥ उनके इस दुष्ट उत्तररूप वचनको सुनकर मुनि बोले कि हे मूर्खी! तुम लोग नगरमें जाकर पण्डित जनोंके वचनों द्वारा अपनी मूर्खताका निर्णय करा लो, यहाँ झगड़ा म करो ॥९४॥

साधुके इस वचनको सुनकर वे सब मूर्ख सन्तोषपूर्वक कलहका परित्याग करके अपरिमित गमन करते हुए शीव्रतासे नगरको ओर चल दिये। ठीक है, पशु भी जब हृदय में हिर्षित होकर साधुके वचनको पालन करते हैं—उसके कथनानुसार कार्य किया करते हैं—तब क्या बुद्धिमान मनुष्य विश्वसे पूजित उस मुनिवाक्यका पालन नहीं करेंगे ? अवश्य करेंगे।।९५।।

इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें आठवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥८॥

९३) १. मुनिना । २. धर्मवृद्धिः । ३. तिरस्कारः ।

९४) १. क तेषां मूर्खाणाम् । २. क परस्परयुद्धम् । ३. क दुर्निवारम् । ४. गत्वा । ५. निर्णयं कुरुध्वम् । ६. क मा कुरुत ।

९५) १. क शीघ्रम् । २. मुक्त्वा; क त्यक्त्वा ।

९३) व दह्यते for सह्यते । ९४) अ वचनं दुरस्तरं । ९५) अ झगिति; अ मुदितहृदितः, ड ेप्यमुदित , इ विमृदित ; इ प्रज्ञावन्तो; अ भवन ।

## [ 9 ]

अथ ते पत्तनं गत्वा पौराणां पुरतो ऽवदन् । पौरा युष्माभिरस्माकं व्यवहारो विचार्यताम् ॥१ पौरेष्ठका जडा भद्रा व्यवहारो ऽस्ति कीदृशः । पते ततो वदन्ति स्म को ऽस्माकं मूखंगोचरः ॥२ अवादिषुस्ततः पौरा वार्ता स्वा स्वा निगद्यताम् ॥ एको मूखंस्ततो ऽवादीत् तावन्मे श्रूयतामियम् ॥३ द्वे भार्ये पिठरोदयें लम्बस्तन्यौ ममोजिते । वितोणें विधिना साक्षाद्वेताल्याविव भीषणे ॥४ प्राणेम्यो ऽपि प्रिये ते मे संपन्ने रितदायिके । सर्वाः सर्वस्य जायन्ते स्वभावेन स्त्रियः प्रियाः ॥५ बिभेम्यहं तरां ताम्यां राक्षसीम्यामिवानिशम् । स नास्ति जगति प्रायः शङ्कते यो न योषितः ॥६

तत्पश्चात् वे चारों मूर्ख नगरमें पहुँचकर पुरवासी जनोंके समक्ष बोछे कि हे नागरिको! आप हम छोगोंके ज्यवहारके विषयमें विचार करें।।१॥

इसपर नगरवासियोंने उन मूर्खोंसे पूछा कि हे भद्र पुरुषो ! जिस व्यवहारके विषयमें तुम विचार करना चाहते हो वह व्यवहार किस प्रकारका है। इसके उत्तरमें उन लोगोंने कहा कि वह व्यवहार हम लोगोंकी मूर्खताविषयक है—हम लोगोंमें सबसे अधिक मूर्ख कौन है, इसका विचार आपको करना है ॥२॥

यह सुनकर नगरनिवासी बोले कि इसके लिए तुम लोग अपना-अपना वृत्तान्त कहो। बदनुसार एक मूर्ख बोला कि पहले मेरे वृत्तान्तको सुनिए॥३॥

मेरे लिए विधाताने थालीके समान विस्तीर्ण उदरवाली और लम्बे स्तनोंवाली दो ब्रियाँ दी थीं जो साक्षात् वेतालीके समान भयानक थीं ॥४॥

अभीष्ट सुखको प्रदान करनेवाली वे दोनों मुक्ते प्राणोंसे भी अतिशय प्यारी थीं। ठीक भी है, समस्त जनके लिए सब ही खियाँ—चाहे वे सुन्दर हों या कुरूप, अनुरागिणी हों या कलहकारिणी—स्वभावसे ही प्यारी हुआ करती हैं।।५॥

मैं उन दोनों स्त्रियोंसे निरन्तर राक्षिसियोंके समान डरा करता था। ठीक है, लोकमें प्रायः ऐसा कोई पुरुष नहीं है, जो स्त्रीसे भयभीत न रहता हो—उससे भयभीत प्रायः सब ही रहा करते हैं ॥६॥

१) अ परतो । ३) क अवादिष्ट, ड अवादिष्टस्ततः, इ अवादिष्टास्तदाः, क ड इ पौरैर्वार्तां स्वांस्वाः, अ श्रूयतामिदम् । ५) अ प्रियतमेः; अ क ड इ रतिदायके । ६) व चिकतोऽहं।

कोडतो मे समं ताभ्यां कालो गच्छित सौख्यतः ।
एकदा शियतो रात्रौ भव्ये ऽहं शैयनोदरे ॥७
एते पाश्वंद्वये सुप्ते द्वे बाहुद्वितयं प्रिये ।
अवष्टभ्यं ममागत्य वेगतो गुणभाजने ॥८
विलासायं ममादायि भालस्योपरि दीपकः ।
कामिनो हि न पश्यन्ति भवन्तीं विपदं सदा ॥९
प्रज्वलन्त्यदूर्ध्वंवक्त्रस्य मूषकेण दुरात्मना ।
पातिता नीयमाना मे नेत्रस्योपरि वितका ॥१०
विचिन्तियतुमारब्धं मयेदं व्याकुलात्मना ।
जागरित्वा ततः सद्यो दह्यमाने विलोचने ॥११
यदि विध्यापयाम्यांन हस्तमाकृष्य दक्षिणम् ।
तदा कुप्यति मे कान्ता दक्षिणाथ परं परा ॥१२
ततो भार्याभयग्रस्तः स्थितस्तावदहं स्थिरः ।
स्फुटित्वा नयनं यावद् वामं काणं ममाभवत् ॥१३

उनके साथ रमण करते हुए मेरा समय सुखसे बीत रहा था। एक दिन मैं रातमें सुन्दर शय्याके मध्यमें सो रहा था। उस समय गुणोंकी आश्रयभूत ये दोनों प्रियतमाएँ वेगसे आयीं और मेरे दोनों हाथोंका आलम्बन लेकर—एक-एक हाथको अपने शिरके नीचे रखकर दोनों ओर सो गयीं ॥७-८॥

सोनेके पूर्व मैंने विलासके लिए अपने मस्तकके ऊपर एक दीपक ले रखा था। सो ठीक भी है—कामी जन आगे होनेवाली विपत्तिको कभी नहीं देखा करते हैं।।९॥

इसी समय एक दुष्ट चूहेने उस दीपककी बत्तीको छे जाते हुए उसे ऊपर मुँह करके सोते हुए मेरी आँखके ऊपर गिरा दी॥१०॥

तत्पश्चात् आँखके जलनेपर शीघ्र जागृत होकर ब्याकुल होते हुए मैंने यह विचार करना प्रारम्भ किया कि यदि मैं अपने दाहिने हाथको खींचकर उससे आगको बुझाता हूँ तो मेरे दाहिने पार्श्वभागमें सोयी हुई स्त्री कुद्ध होगी और यदि दूसरे (वार्ये) हाथको खींचकर उससे आगको बुझाता हूँ तो दूसरी स्त्री कुद्ध होगी ॥११-१२॥

यह विचार करते हुए मैं स्त्रियोंके भयसे प्रस्त होकर तबतक वैसा ही स्थिर होकर पड़ा रहा जबतक कि मेरा बायाँ नेत्र फूट करके काना नहीं हो गया ॥१३॥

७) १. शय्या ।

८) १. धृत्वा ।

९) १. क्रीडनाय ।

१२) १. वामहस्तम्; क केवलम् । २. वामा भार्या कुप्यति; क परा स्त्री ।

८) अ हिंतये। ९) इ मयादायि; ब क ड इ दीपकम्। १०) व क इ पतिता; अ वृत्तिका, ब दीपिका for वर्तिका। ११) अ विचिन्तयन्तमा ; ब इ दह्यमानो।

## अमितगतिविरचिता

ज्विलिखा स्फुटिते नेत्रे शशाम ज्वलनेः स्वयम् ।
नाकारि कश्चनोपायो मया भीतेन शान्तये ॥१४
मया हि सदृशो मूर्लो विद्यते यदि कथ्यताम् ।
यः स्त्रीत्रस्तो निजं नेत्रं वह्यमानमुपेक्षते ॥१५
स्फुटितं विषमं नेत्रं स्त्रीभीतस्य यतस्ततः ।
ततः प्रभृति संपन्नं नाम मे विषमेक्षणः ॥१६
तत्रेह विद्यते दुःखं दुःसहं जननद्वये ।
प्राप्यते पुरुषयन्त योषाच्छन्दानुर्वातभिः ॥१७
मूकीभूयावितष्ठन्ते प्लुष्यमाणे स्वलोचने ।
ये महेलावशा दोनास्ते परं कि न कुवंते ॥१८
विषमेक्षणतुल्यो यो यदि मध्ये ऽस्ति कश्चन ।
तदा विभेम्यहं विप्रा भाष्यमाणो ऽपि भाषितुम् ॥१९

इस प्रकारसे जलकर नेत्रके फूट जानेपर वह आग स्वयं शान्त हो गयी। परन्तु भयभीत होनेके कारण मैंने उसकी शान्तिके लिए कोई उपाय नहीं किया॥१४॥

जो िक्योंसे भयभीत होकर जलते हुए अपने शरीरकी उपेक्षा कर सकता है ऐसा मेरे समान यदि कोई मूर्ख लोकमें हो तो उसे आप लोग बतला दें ॥१५॥

स्त्रियोंसे भयभीत होनेके कारण जबसे मेरा वह बायाँ नेत्र फूटा है तबसे मेरा नाम विषमेक्षण प्रसिद्ध हो गया है ॥१६॥

लोकमें वह कोई दुःख नहीं है जिसे कि स्त्रियोंकी इच्छानुसार प्रवृत्ति करनेवाले—उनके वशीभूत हुए—पुरुष दोनों लोकोंमें न प्राप्त करते हों। तात्पर्य यह कि मनुष्य स्त्रीके वशमें रहकर इस लोक और परलोक दोनोंमें ही दुःसह दुखको सहता है ॥१७॥

जो बेचारे स्त्रीके वशीभृत होकर अपने नेत्रके जलनेपर भी चुपचाप (खामोश) अवस्थित रहते हैं वे अन्य क्या नहीं कर सकते हैं ? अर्थात् वे सभी कुछ योग्यायोग्य कर सकते हैं ॥१८॥

मनोवेग कहता है कि हे ब्राह्मणो, यदि आप लोगोंके मध्यमें उस विषमेक्षणके समान कोई है तो मैं पूछे जानेपर भी कहनेके लिए डरता हूँ ॥१९॥

१४) १. सति । २. दीपकः ।

१५) १. अहं यः ।

१६) १. वामनेत्रम् । २. जातम् ।

१८) १. दह्यमाने सित ।

१५) ड इ स्त्रीसक्तो । १६) इ विषमेक्षणम् । १८) ड इ <sup>०</sup>माणे सुलोचने । १९) ड वो for यो; **ब क** त्रस्याम्यहं; क ड इ भाषमाणो; ड विभाषितुं ।

एकत्रावसिते मूर्ले निगद्येति स्वमूर्खंताम् ।
द्वितीयेनेति प्रारब्धा शंसितुं ध्वस्तबुद्धिना ॥२०
एकीकृत्य समस्तानि विरूपाणि प्रजासृजा ।
भार्ये कृते ममाभूतां द्वे शङ्के ऽकंफलाघरे ॥२१
कपर्वंकद्विजे कृष्णे दीर्घजङ्घाङ्गिनासिके ।
सदृशे कंसकाराणां देग्याः शुष्ककरोष्ठके ॥२२
रासभीं शूकरों काकीं भक्षणाशौचचापलैंः ।
ये जित्वा रेजतुनिन्द्ये कदन्नोद्वासितान्तिके ॥२३
वहन्ती परमां प्रीति प्रयसी चरणं मम ।
एका क्षालयते वामं द्वितीया विक्षणं पुनः ॥२४
ऋक्षो खरीति संज्ञाभ्यां ताभ्यां सार्धमनेहिस ।
प्रयाति रममाणस्य लीलया सुखभोगिनः ॥२५
एकदर्क्षी निविक्षेप प्रक्षाल्य प्रीतिमानसा ।
पादस्योपरि मे पादं प्राणेभ्यो ऽपि गरीयसी ॥२६

इस प्रकार अपनी मूर्खताविषयक वृत्तान्तको कहकर एक मूर्खके चुप हो जानेपर दूसरे मूर्खने अपनी मूर्खताविषयक वृत्तान्तको इस प्रकारसे कहना प्रारम्भ किया ॥२०॥

अकौवेके फलके समान अधरोष्ठवाली जो दो स्त्रियाँ मेरे थीं उन्हें ब्रह्मदेवने समस्त कुत्सित वस्तुओंको एकत्रित करके निर्मित किया था, ऐसी मुझे शंका है–ऐसा मैं समझताहूँ॥२१॥

कौड़ीके समान दाँतोंवाली, काली तथा लम्बी जंघाओं, पाँवों और नाकसे संयुक्त वे दोनों स्त्रियाँ कँसेरों—काँसेके बर्तन बनानेवालों—की देवीके समान सूखे हाथों व ऊहओं (जाँघों) से सहित थीं।।२२॥

कुत्सित अन्नके द्वारा चाण्डालको मात करनेवाली वे दोनों निन्दनीय स्त्रियाँ भोजन, अपवित्रता और चंचलतासे क्रमशः गधी, शुकरी और काकस्त्रीको जीतकर शोभायमान हो रही थीं ॥२३॥

उनमें अतिशय प्रीतिको धारण करती हुई एक प्रियतमा तो मेरे बाँयें पाँवको घोया करती थी और दूसरी दाहिने पाँवको घोया करती थी॥२४॥

ऋक्षी और खरी इन नामोंसे प्रसिद्ध उन दोनों स्त्रियोंके साथ लीलापूर्वक रमण करके २२) ब कपर्दकाट्टजे, ब क ड करोरुहे, इ तनूरुहे। २३) ब रेजनुर्विद्ये। २५) अ ऋषी for ऋक्षी; अ ब भागिनः। २६) अ एकं ऋषी।

२०) १. स्थिते सित । २. मूर्खता । ३. कथितुम् ।

२१) १. ओष्ठे ।

२२) १. कोडासदृशदन्ते । २. क नख ।

२३) १. कुत्सितमन्नं कदन्नं तेन उद्वासितः निराकृतो ऽन्तिमश्चाण्डालो याभ्यां ते ।

२५) १. दिवसानि; क काले।

२६) १. मुमोच । २. अधिका मम ।

विलोक्य वेगतः खर्या क्रमस्योपिर मे क्रमः ।
भग्नो मुसलमादाय दत्तनिष्ठुरघातया ॥२७
ऋक्ष्या खरी ततो ऽभाणि बोडे वुष्कृतकारिणि ।
किमद्य ते ऽगंलं जातं यत्करोषीदृशीं क्रियाम् ॥२८
पतिव्रतायसे दुष्टे भोजं भोजमनारतम् ।
विटानां हि सहस्राणि खराणामिव रासभी ॥२९
ऋक्षी निगदिता खर्या विटवृन्दमनेकथा ।
जननीवे निषेच्य त्वं दोषं यच्छिस मे खले ॥३०
मुण्डियत्वा शिरो बोडे कृत्वा पञ्चजटीं शठे ।
शरावमालयाचित्वा भ्रामयामि पुरान्तरे ॥३१
इत्यं तयोमंहाराटी प्रवृत्ता दुनिवारणा ।
लोकानां प्रेक्षणीभूता राक्षस्योरिव रुष्ट्योः ॥३२

सुखका उपभोग करते हुए मेरा समय जा रहा था। इस बीच प्राणोंसे भी अतिशय प्यारी ऋक्षीने प्रसन्नचित्त होकर मेरे एक पाँवको धोया और दूसरे पाँवके ऊपर रख दिया॥२५-२६॥

यह देखकर खरीने शीघ्र ही पाँवके ऊपर स्थित उस पाँवको निर्दयतापूर्वक मूसलके प्रहारसे आहत करते हुए तोड़ डाला ॥२७॥

इसपर ऋक्षीने खरीसे कहा कि दुराचरण करते हुए धर्मिष्ठा बननेवाली (या युवती) हे खरी! आज तुझे क्या बाधा उपस्थित हुई है जो इस प्रकारका कार्य (अनर्थ) कर रही है।।२८॥

हे दुष्टे! जिस प्रकार गधी अनेक गधोंका उपभोग किया करती है उसी प्रकार तू हजारों जारोंको निरन्तर भोगकर भी पतिव्रता बन रही है ॥२९॥

यह सुनकर खरीने ऋक्षीसे कहा कि हे दुष्टे! तू अपनी माँके समान अनेक प्रकारसे व्यभिचारियोंके समूहका स्वयं सेवन करके मुझे दोष देती है ॥३०॥

दुराचरण करके स्वयं निर्दोष बननेवाली हे धूर्त ऋक्षे ! मैं तेरे शिरका मुण्डन कराकर और पाँच जटावाली करके सकोरोंकी मालासे पूजा करती हुई तुझे नगरके भीतर घुमाऊँगी॥३१॥

इस प्रकार क्रुद्ध हुई राक्षसियोंके समान उन दोनोंके बीच जो दुर्निवार महा कलह हुआ वह लोगोंके देखनेके लिए एक विशेष दृश्य बन गया था ॥३२॥

२८) १. हे रंडे।

२९) १. भुक्त्वा भुक्त्वा ।

३०) १. स्वमातेव ।

२८) अं ब बोटे; ब ऽधिकं for ऽर्गलम्; अ यां for यत्। ३०) अ ड इ ऋक्षीति गदिता। ३१) अ साराव<sup>°</sup>; ड इ पुरान्तरम्। ३२) अ दुर्निवारिणी, ब प्रवृत्ताश्चर्यकारिणी; ब कष्टयो:, इ दुष्टयो: for रुष्टयो:।

बोडे रक्षतु ते पादं त्वदीया जननी स्वयम् ।
रुष्टयक्ष्या निगद्येति पादो भग्नो द्वितीयकः ॥३३
ताभ्यां चिकतिचित्तो ऽहं मूकीभूय व्यवस्थितः ।
व्याद्रीभ्यामिव रुष्टाभ्यां छागः कम्पितविग्रहः ॥३४
यतो भार्याविभीतेने पादभङ्गो ऽप्युपेक्षितैः ।
कुण्टहंसगतिर्नाम मम जातं ततस्तदा ॥३५
मम पश्यत मूर्खंत्वं तदा यो ऽहं व्यवस्थितः ।
स्थितो वाचंयमीभूय कान्ताभीतिकरास्तिः ॥३६
दुःशीलानां विरूपाणां योषितामस्ति यादृशः ।
सौभाग्यरूपेसौन्दर्यगर्वः कुकुलजन्मनाम् ॥३७
मुशीलानां सुरूपाणां कुलीनानामनेनसाम् ।
नेदृशो जायते स्त्रीणां धार्मिकाणां कदाचन ॥३८

अन्तमें अतिशय क्रोधको प्राप्त होती हुई खरी बोली कि ले अब तेरे उस पाँवकी रक्षा तेरी माँ आकर कर ले, ऐसा कहते हुए उसने दूसरे पाँवको तोड़ डाला ॥३३॥

जिस प्रकार क्रुद्ध हुई दो व्याघियोंके मध्यमें बकरा भयसे काँपता हुआ स्थित रहता है उसी प्रकार मैं भी क्रुद्ध हुई उन दोनों स्त्रियोंके इस दुर्व्यवहारसे मनमें आश्चर्यचिकत होता हुआ चुपचाप स्थित रहा ॥३४॥

चूँिक मैंने स्त्रियोंसे भयभीत होकर अपने पाँवके संयोगकी भी उपेक्षा की थी, इसीलिए तबसे मेरा नाम कुण्ठहंसगित (हाथरहित-पंखहीन-हंस-जैसी अवस्थावाला, अथवा कुण्ठ- अकर्मण्य हंसके समान) प्रसिद्ध हो गया है।।३५॥

उस मेरी मूर्खताको देखो जो मैं स्त्रियोंके भयसे पीड़ित होकर मौनका आरुम्बन लेता हुआ स्थित रहा ॥३६॥

दुष्ट स्वभाववाली, कुरूप व निन्दा कुलमें उत्पन्न हुई स्त्रियोंको अपने सौभाग्य, रूप और सुन्दरताका जैसा अभिमान होता है वैसा अभिमान उत्तम स्वभाववाली, सुन्दर, उच्च कुलमें उत्पन्न हुईं व पापाचरणसे रहित धर्मात्मा स्त्रियोंको कभी नहीं होता ॥३७-३८॥

३३) १. राखो।

३५) १. मया । २. मौनेन स्थितः ।

३६) १. पीडितः।

३७) १. रमणीयता ।

३८) १. पापरहितानाम् । २. गर्वः ।

३३) अ रुष्टलर्या। ३४) ड इ द्वाम्यां; चिकत इ दुष्टाम्यां। ३५) व नार्या for भार्या २६) व तस्य for तदा, ड तयोर्थोहं; व क स्थिरो for स्थितो। ३८) इ स्वरूपाणां; अ इ अनेहसाम्।

कुलीना भाक्तिका शान्ता धर्ममार्गविचक्षणा ।
एकैव विदुषा कार्या भार्या स्वस्य हितैषिणा ॥३९
कुलकीतिसुखभ्रंशं दुःसहां श्वभ्रवेदनाम् ।
अवष्टब्धो नरः स्त्रीभिर्लभते नात्र संशयः ॥४०
वैरिव्यात्रभुजङ्गेभ्यो निर्भयाः सन्ति भूरिशः ।
नैको ऽिव दृश्यते लोके यो न त्रस्यति योषितः ॥४१
कुण्टहंसगतेस्तुल्या ये नराः सन्ति दुध्यः ।
न तेषां पुरतस्तत्त्वं भाषणीयं मनीषिणा ॥४२
निगद्येति निजां वार्तां द्वितीये विरते सित ।
तृतीयो बालिशो दिष्टघो भाषितुं तां प्रचक्रमे ॥४३
स्वकीयमधुना पौरा मूर्वंत्वं कथयामि वः ।
सावधानं मनः कृत्वा युष्माभिरवधायंताम् ॥४४
एकदा श्वाशुरं गत्वा मयानीता मनःप्रिया ।
अजल्पन्ती निशि प्रोक्ता शयनीयमुपेयुषी ॥४५

विद्वान मनुष्यको ऐसी एक ही स्त्री स्वीकार करना चाहिए जो कुछीन हो, अपने विषयमें अनुराग रखती हो, शान्त स्वभाववाछी हो, धर्म-मार्गके अन्वेषणमें चतुर हो, तथा अपना हित चाहनेवाछी हो।।३९॥

स्त्रियोंके द्वारा आक्रान्त—उनके वशीभूत हुआ प्राणी अपने कुछकी कीर्ति व सुखको नष्ट करके दुःसह नरकके दुखको प्राप्त करता है, इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है ॥४०॥

लोकमें रात्रु, ब्याघ्र और सर्पसे भयभीत न होनेवाले बहुत-से मनुष्य हैं। परन्तु ऐसा वहाँ एक भी मनुष्य नहीं देखा जाता जो कि स्त्रीसे भयभीत न रहता हो।।४१॥

जो दुर्बुद्धि मनुष्य हस्त (पंख) हीन हंसके समान अवस्थावाले हैं उनके सामने बुद्धिमान् मनुष्यको भाषण नहीं करना चाहिए॥४२॥

इस प्रकार अपने वृत्तान्तको कहकर जब वह दूसरा मूर्ख चुप हो गया तब तीसरे मूर्खने अपनी बुद्धिके अनुसार उस मूर्खताके सम्बन्धमें कहना प्रारम्भ किया ॥४३॥

वह कहता है कि हे पुरवासियो ! अब मैं आप लोगोंसे अपनी मूर्खताके विषयमें कहता हूँ। आप अपने मनको एकाम्र करके उसका निश्चय करें ॥४४॥

एक बार में अपने ससुरके घर जाकर मनको प्रिय छगनेवाछी स्त्रीको छे आया। बह रातमें शय्यापर आकर कुछ बोछती नहीं थी। तब मने उससे कहा कि हे कुश उद्दवाछी

३९) १. स्वहितवाञ्छका ।

४०) १. क वशीकृत:।

४३) १. हर्षेण । २. स्वमूर्खताम् ।

४५) १. उपविष्टा; क प्राप्ता ।

४१) ब योषिताम् । ४२) अ <sup>°</sup>गतिस्तुल्या । ४३) अ दृष्ट्या, क दृष्ट्वा, इ निन्द्यां for दिष्ट्या ।

यो जल्पत्यावयोः पूर्वं हार्यन्ते तेन निश्चितम् ।
कृशोदिर दशापूपाः सिंपगुंडिवलोडिताः ।।४६
ततो वल्लभया प्रोक्तमेवमस्तु विसंशयम् ।
कुलोनाभिवंचो भर्तुनं क्वािप प्रतिकूल्यते ।।४७
आवयोः स्थितयोरेवं प्रतिज्ञारूढयोः सतोः ।
प्रविश्य सकलं द्रव्यं चौरेणाहार्कर मन्दिरम् ।।४८
न तेने किंचन त्यक्तं गृह्णता द्रविणं गृहे ।
छिद्रे हि जारचौराणां जायते प्रभविष्णुता ।।४९
प्रियायाः कष्टुमारब्धे स्तेनेन परिधानके ।
जिल्पतं रे दुराचार त्वं किमद्याप्युपेक्षसे ।।५०
आकृष्टे मे उन्तरीये ऽपि त्वं जीविस कथं शठ ।
जीवितव्यं कुलीनानां भार्यापरिभवाविध ।।५१

प्रिये! हम दोनोंमें-से जो कोई पहले भाषण करेगा वह निश्चयतः घी और गुड़से परिपूर्ण दस पूर्वोको हारेगा। उसे सुस्वादु दस पूर्वे देने पड़ेंगे॥४५-४६॥

इसपर उसकी प्रिय पत्नीने कहा कि ठीक है, निःसन्देह ऐसा ही हो। सो यह उचित ही है, क्योंकि कुळीन स्त्रियाँ कभी पतिके वचनके विरुद्ध प्रवृत्ति नहीं किया करती हैं ॥४७॥

इस प्रकार हम दोनों प्रतिज्ञाबद्ध होकर मौनसे स्थित थे। उधर चोरने घरमें प्रविष्ट होकर समस्त धनका अपहरण कर लिया ॥४८॥

उसने धनका अपहरण करते हुए घरके भीतर कुछ भी शेष नहीं छोड़ा था। ठीक है— छिद्र (योग्य अवसर अथवा दोष—मौन)के होनेपर व्यभिचारियों और चोरोंकी प्रभुता व्याप्त हो जाती है। अभिप्राय यह कि जिस प्रकार कुछ दोष पाकर व्यभिचारी जनोंका साहस बढ़ जाता है उसी प्रकार उस दोषको (अथवा भित्ति आदिमें छेदको भी) पाकर चोरोंका भी साहस बढ़ जाता है।।४९॥

अन्तमें जब चोरने मेरी प्रिय पत्नीकी साड़ीको भी खींचना प्रारम्भ कर दिया तब वह बोली कि अरे दुष्ट ! तू क्या अब भी उपेक्षा कर रहा है ? हे मूर्ख ! इस चोरके द्वारा मेरे अधोवस्त्रके खींचे जानेपर भी—मुझे नंगा करनेपर भी—तू किस प्रकार जीवित रह रहा है ? इससे तो तेरा मर जाना ही अच्छा था। कारण यह कि कुलीन पुरुष तबतक ही जीवित रहते हैं जबतक कि उनके समक्ष उनकी स्त्रीका तिरस्कार नहीं किया जाता है—उसकी लज्जा नहीं लूटी जाती है।।५०-५१॥

४७) १. उल्लङ्घ्यते; क न निषिद्धि[ध्य]ते ।

४९) १. चौरेण । २. शक्तः ।

५०) १. चौरेण । २. तया भार्यया । ३. क अवलोक्यते ।

४६) अ क इ जल्पतावयोः; अ ड विलोलिताः । ४७) अ को ऽपि । ४८) व अनयोः, इ मन्दिरे । ४९) इ किंचनात्यक्तम् । ५०) अ स्तेनेधःपरि $^\circ$ ; ब च for रे । ५१) अ  $^\circ$ भवाविधिः ।

तदीयं वचनं श्रुत्वा विहस्य भणितं मया।
हारितं हारितं कान्ते प्रथमं भाषितं त्वया।।५२
गुडेन सिपषां मिश्राः प्रतिज्ञाताः स्वयं त्वया।
पञ्जजाक्षि दशापूपा दीयतां मम सांप्रतम्।।५३
इदं पश्यत मूखंत्वं मदीयं येन हारितम्।
सर्वं पूर्वाजितं द्रव्यं दुरापं,धर्मशम्ब्यम्।।५४
तदा बोडमिति ख्यातं मम नाम जनैः कृतम्।
विडम्बनां न कामेति प्राणी मिथ्याभिमानतः।।५५
कर्तव्यावज्ञया जीवो जीवितव्यं विमुद्धति।
नाभिमानं पुनर्जातु क्रियमाणो ऽपि खण्डशः।।५६
समस्तद्रव्यविच्छेदसहनं नाद्भुतं सताम्।
मिथ्याभिमानिना सर्वाः सह्यन्ते श्वभ्रवेदनाः।।५७
बोडेन सदृशा मूर्ला ये भवन्ति नराधमाः।
न तेषामिषकारो ऽस्ति सारासारविचारणे।।५८

उसके इस वचनको सुनकर मैंने हँसकर कहा कि है प्रिये! तू हार गयी, हार गयी; क्योंकि, पहले तू ही बोली है ॥५२॥

हे कमल-जैसे नेत्रोंवाली ! तूने घी और गुड़से मिश्रित दस पूर्वोंके देनेकी जो स्वयं प्रतिज्ञा की थी उन्हें अब मेरे लिए दे ॥५३॥

वह तीसरा मूर्ख कहता है कि हे पुरवासियो! मेरी इस मूर्खताको देखो कि जिसके कारण मैंने पूर्वमें कमाये हुए उस सब ही धनको लूट छेने दिया जो दुर्छभ होकर धर्म और सुखको देनेवाला था॥५४॥

उस समय लोगोंने भेरा नाम 'बोड' (मूर्ख) प्रसिद्ध कर दिया। ठीक है, प्राणी मिध्या अभिमानके कारण कौन से तिरस्कार या उपहासको नहीं प्राप्त होता है—सभी प्रकारके तिरस्कार और उपहासको वह प्राप्त होता है।।५५॥

प्राणी तिरस्कारके कारण प्राणोंका परित्याग कर देता है, परन्तु वह खण्ड-खण्ड किये जानेपर भी अभिमानको नहीं छोड़ता है ॥५६॥

मिथ्या अभिमानी मनुष्य यदि सब धनके विनाशको सह छेता है तो इससे सत्पुरुषों-को कोई आश्चर्य नहीं होता है। कारण कि वह तो उस मिथ्या अभिमानके वशीभूत होकर नरकके दुखको भी शीघ्रतासे सहता है।।५७।।

मनोवेग कहता है कि हे विप्रो ! जो निकृष्ट मनुष्य बोडके सदृश मूर्ख होते हैं वे योग्यायोग्यका विचार करनेके अधिकारी नहीं होते हैं ॥५८॥

५३) १. घृतेन ।

५६) १. कृत्याकृत्यअज्ञानता ।

५३) ब त्वयापूपाः। ५५) अ बोट, ब वोट्ट, क वोड, ड वोद। ५६) ब कर्तृणावज्ञया अ विमुंचते;। ५७) ड इ भिमानतः; अ इ सद्यः for सर्वाः। ५८) अ बोटेन, ब बोटेन, ड बोदेन।

मूर्लंत्वं प्रतिपाद्यति तृतीये ऽवसिते सित ।
प्रारेभे बालिशस्तुर्यो भाषितुं लोकभाषितः ।।५९
गतो ऽहमेकदानेतुं श्वाशुरं निजवल्लभाम् ।
मनोषितसुखाधारं स्वगंवासिमवापरम् ॥६०
विचित्रवर्णसंकीणं स्निग्धं प्रह्लादनक्षमम् ।
श्वश्र्वा मे भोजनं दत्तं जिनवाक्यमिवोज्ज्वलम् ॥६१
न लज्जां बहमानेन मयाभोजि प्रियंकरम् ।
विकलेन दुरुच्छेदां मारीमिव दुरुत्तराम् ॥६२
प्रामेयकवधूर्वृष्ट्वा न मयाकारि भोजनम् ।
द्वितीये ऽपि दिने तत्र व्यथा इव सविग्रहाः ॥६३
तृतीये वासरे जातः प्रबलो जठरानलः ।
सर्वाङ्गीणमहादाहक्षयकालानलोपमः ॥६४

इस प्रकार अपनी मूर्खताका प्रतिपादन करके उस तृतीय मूर्खके चुप हो जानेपर जब लोगोंने चौथे मूर्खसे अपनी मूर्खताविषयक वृत्तान्तके कहनेको कहा तब उसने भी अपनी मूर्खताके विषयमें इस प्रकारसे कहना प्रारम्भ किया ॥५९॥

एक बार मैं अपनी पत्नीको छेनेके छिए ससुरके घर गया था। अभीष्ट सुखका स्थान-भूत वह घर मुझे दूसरे स्वर्गके समान प्रतीत हो रहा था॥६०॥

वहाँ मुझे मेरी सासने जो भोजन दिया था वह उड्डवल जिनागमके समान था—जिस प्रकार जिनागम अनेक वर्णों (अकारादि अक्षरों) से ज्याप्त है उसी प्रकार वह भोजन भी अनेक वर्णों (हरित-पीतादि रंगों) से ज्याप्त था, जैसे जिनागम स्नेहसे परिपूर्ण—अनुराग-का विषय—होता है वैसे ही वह भोजन भी स्नेहसे—घृतादि चिक्कण पदार्थोंसे परिपूर्ण था, तथा जिस प्रकार प्राणियोंके मनको आह्वादित (प्रमुदित) करनेमें वह आगम समर्थ है उसी प्रकार वह भोजन भी उनके मनको आह्वादित करनेमें समर्थ था।।६१॥

परन्तु दुर्विनाश व दुर्लैंघ्य मारी ( रोगविशेष—प्छेग ) के समान छज्जाको धारण करते हुए मैंने विकछतावश उस प्रिय करनेवाछे ( हितकर ) भोजनको नहीं किया ॥६२॥

मेंने वहाँ प्रामीण स्त्रियोंको मूर्तिमती पीड़ाओंके समान देखकर दूसरे दिन भी भोजन नहीं किया ॥६३॥

इससे तीसरे दिन समस्त शरीरको प्रज्विलत करनेवाली व प्रलयकालीन अग्निके समान भयानक औदर्य अग्नि–भूखकी अतिशय बाधा–उद्दीप्त हो उठी ॥६४॥

५९) १. क प्रतिपादियत्वा । २. लोकवचनतः ।

६४) १. प्रलयकालोपमः ।

५९) इ विरते for saिसते । ६०) अ स्वासुरं, क सासुरं । ६१) अ निजवानय । ६२) ब om. this verse । ६४) अ प्रवरो for प्रबलो ।

शयनाधस्तनो भागो मयालोकि शनस्ततः।
बुभुक्षापीडितः कस्य सन्मुखं न विलोकते ॥६५
विशालं भाजनं तत्र शालीयैस्तन्दुलैर्मृतम्।
विलोकितं मया व्योम शुद्धै श्र्यन्द्रकरेरिव ॥६६
मयालोक्य गृहद्वारं तन्दुलैः पूरितं मुखम्।
उदरानलतप्तस्य मर्यादा हि कुतस्तनी ॥६७
तिस्मन्नेव क्षणे तत्र प्रविष्टा मम वल्लभा।
त्रपमानमनास्तस्याः फुल्लगल्लाननैः स्थितः ॥६८
उत्फुल्लगल्लमालोक्य मां स्तब्धीकृतलोचनम्।
सा मातुः सूचयामास शङ्कमानै। महाव्यथाम् ॥६९
श्रक्षूरागत्य मां दृष्ट्वा संदिग्धा जीविते ऽजित ।
प्रेमा पश्यत्यकाण्डे ऽपि प्रियस्य विषदं पराम्॥७०

तब मैंने धीरेसे शय्याके नीचेका भाग देखा। ठीक है, भूखसे पीड़ित प्राणी किसके सम्मुख नहीं देखता है ? वह उस भूखकी पीड़ाको नष्ट करनेके छिए जहाँ-तहाँ और जिसिक्सिके भी सम्मुख देखा करता है।।६५॥

वहाँ मैंने आकाशके मध्यमें फैली हुई चन्द्रकिरणोंके समान उज्ज्वल शालि धानके चावलोंसे भरा हुआ एक बड़ा बर्तन देखा ॥६६॥

उसे देखकर मैंने घरके द्वारकी ओर देखा और उधर जब कोई आता-जाता न दिखा तब मैंने अपने मुँहको उन चावलोंसे भर लिया। सो ठीक भी है—जो पेटकी अग्निसे— भूखसे—सन्तप्त होता है उसका न्यायमार्गमें अवस्थान कहाँसे सम्भव है ? अर्थात् वह उस भूखकी बाधाको नष्ट करनेके लिए उचित या अनुचित किसी भी उपायका आश्रय लेता ही है।।६७॥

इसी समय वहाँ मेरी प्रिय पत्नीने प्रवेश किया। उसे देख मनमें लज्जा उत्पन्न होनेके कारण में मुँहके भीतर चावल रहनेसे गालोंको फुलाये हुए वैसे ही स्थित रह गया।।६८॥

उसने मुझे इस प्रकारसे फूळे हुए गाळों व स्थिर नेत्रोंसे संयुक्त देखकर महती पीड़ाकी आशंकासे इसकी सूचना अपनी माँको कर दी ॥६९॥

सासने आकर जब मुझे इस अवस्थामें देखा तो उसे मेरे जीवित रहनेमें शंका हुई— उसने मुझे मरणासन्न ही समझा। सो ठीक भी है, क्योंकि, प्रेम असमयमें भी अपने प्रियकी उत्कृष्ट विपत्तिको देखा करता है—अतिशय अनुरागके कारण प्राणीको अपने इष्ट जनके विषय में कारण पाकर अनिष्टकी आशंका स्वभावतः हुआ करती है। १००।।

६६) १. पटलवर्जितै: ।

६८) १. मया ।

६९) १. ज्ञात्वा ।

७०) १. संदेह । २. सुताया नाम । ३. अप्रस्तावे । ४. बटुप्रियस्य ।

६६) ब व्यालोक्य, क विलोक्य; भ व्योम्नि । ६८) अ<sup>°</sup>ननस्थितिः । ७०) अ ब प्रेम, इ प्रेम्णा; अ विपदाम् ।

यथा यथा मम श्वश्र्गंत्लौ पीडयते शुची ।
तथा तथा स्थितः कृत्वा स्तब्धो विह्नलविग्रहः ।।७१
रुदन्तों मे प्रियां श्रुत्वा सर्वा ग्रामीणयोषितः ।
मिलित्वावादिषुर्व्याधीन् योजयन्त्यः सहस्रशः ।।७२
एका जगाद मातृणां सपर्यां न कृता यतः ।
ततो ऽजिनष्ट दोषो ऽयं परमस्ति न कारणम् ।।७३
अभणोदपरा दोषो देवतानामयं स्फुटम् ।
आकस्मिकीदृशी पीडा जायते ऽपरथा कथम् ।।७४
न्यगदीदपरा वामे निवेश्य वदनं करे ।
चालयन्त्यपरं मातर्जायन्ते कर्णसूचिकाः ।।७५
काचन इलैंडिमकं दोषमपरा पित्तसंभवम् ।
वातीयमपरावादीदपरा सानिपातिकम् ।।७६
इत्थं तासु वदन्तीषु रामासु व्याकुलात्मसु ।
आगतः शाबरो वैद्यो भाषमाणः स्ववैद्यताम् ।।७७

सास शोकसे पीड़ित होकर जैसे-जैसे मेरे गालोंको पीड़ित करती—उन्हें दबाती थी— वैसे-वैसे मैं व्याकुलशरीर होकर उन्हें निश्चल करके अवस्थित रह रहा था।।७१॥

उस समय मेरी प्रियाको रोती हुई सुनकर गाँवकी स्त्रियाँ मिल करके आयीं व हजारों रोगोंकी योजना करती हुई यों बोली ॥७२॥

उनमें से एक बोली कि चूँकि दुर्गा-पार्वती आदि माताओंकी पूजा नहीं की गयी है, इसीलिए यह दोष उत्पन्न हुआ है; इसका और दूसरा कोई कारण नहीं है।।७३।।

दूसरी बोली कि यह दोष देवताओंका है, यह स्पष्ट है। इसके विना इस प्रकारकी पीड़ा कैसे हो सकती है ? नहीं हो सकती ॥७४॥

तीसरी स्त्रीने बायें हाथपर मेरे मुखको रखकर दूसरे हाथको चलाते हुए कहा कि है
माता ! यह तो कर्णसूचिका व्याधि है।।७५॥

इसी प्रकारसे किसीने उसे कफजनित, किसीने पित्तजनित, किसीने वातजनित और किसीने संनिपातजनित दोष बतलाया ॥७६॥

वे सब स्नियाँ व्याकुल होकर इस प्रकार बोल ही रही थीं कि उसी समय एक शाबर

७१) १. शोकेन।

७३) १. सप्तमातृणाम् । २. पूजा ।

७४) १. क स्त्री। २. पूजा न कृता।

७५) १. करम् । २. पोडा ।

७६) १. क स्त्री।

७७) १. ना [न] यज्ञो वैद्यः; क नायतौ ।

७५) ब वारयन्त्य $^{\circ}$ । ७७) ब सादरक्ष्वैव for शाबरो वैद्यो, इ सावरो for शाबरो ।

आह्य त्वरया कृत्वा दोषोत्पत्तिनिवेदनम् ।
तस्याहं द्विताः श्वश्र्वा वैद्यस्यातुरैचित्तया ॥७८
वाङ्खद्मस्येव मे दृष्ट्वा कपोली ग्रीविनष्ठुरी ।
स्पृष्ट्वा हस्तेन सो उप्थासीदिङ्गिताकारपण्डितः ॥७२
अर्चिवतं मुखे क्षिप्तं किंचनास्य भिवष्यति ।
बुभुक्षातंस्य शङ्को ऽहं चेष्टान्यस्य न होदृशी ॥८०
खट्वाधःस्थं भाजनं तण्डुलानां दृष्ट्वा वैद्यो भाषते स्मेति दक्षः ।
मातव्यिधिस्तण्डुलीयो दुरन्तः प्राणच्छेदी कृच्छ्रसाध्यो ऽस्य जातः ॥
भूरि द्वव्यं काङ्कितं मे यदि त्वं दत्से रोगं हिन्म सूनोस्तदाहम् ।
श्वश्र्वा प्रोक्तं वैद्य दास्ये कुरु त्वं नीरोगत्वं जीवितादेष बालः ॥८२
शस्त्रेणातः पाटियत्वा कपोलौ शालीयानां तण्डुलानां समानाः ।
नानाकारा दिश्वतास्तेन कीटास्तासां स्त्रीणां कुर्वतीनां विषादम् ॥८३

वैद्य अपने वैद्यस्वरूपको—आयुर्वेद-विषयक प्रवीणताको—प्रकट करता हुआ वहाँ आ पहुँचा।।७७।

तब ब्याकुळिचत्त होकर मेरी सासने उस वैद्यको तुरन्त बुळाया और मेरे मुखविषयक दोष ( रोग ) की उत्पत्तिके सम्बन्धमें निवेदन करते हुए मुझे उसके ळिए दिखळाया ॥७८॥

वह शरीरकी चेष्टाको जानता था। इसीलिए उसने शंख (अथवा शंखको बजानेवाले पुरुष) के समान फूले हुए व पत्थरके समान कठोर मेरे गालोंका हाथसे स्पर्श करके विचार किया कि भूखसे पीड़ित होनेके कारण इसके मुँहके भीतर कोई वस्तु बिना चबायी हुई रखी गयी है, ऐसी मुझे शंका होती है; क्योंकि, इस प्रकारकी चेष्टा दूसरे किसीकी नहीं होती है। ।७९-८०।।

तत्परचात् उस चतुर वैद्यने खाटके नीचे स्थित चावलोंके वर्तनको देखकर कहा कि हे माता ! इसको तन्दुलीय न्याधि—चावलोंके रखनेसे उत्पन्न हुआ विकार—हुआ है। यह रोग प्राणघातक, दुर्विनाश और कष्टसाध्य है। यदि तुम मुझे मेरी इच्छानुसार बहुत-सा धन देती हो तो मैं तुम्हारे पुत्रके इस रोगको नष्ट कर देता हूँ। इसपर सासने कहा कि हे वैद्य ! मैं तुम्हें तुम्हारी इच्छानुसार बहुत-सा धन दूँगी। तुम इसके रोगको दूर कर दो, जिससे यह बालक जीता रहे ॥८१-८२॥

तब उसने शस्त्रसे मेरे गालोंको चीरकर शोक करनेवाली उन स्त्रियोंको शालिधानके चावलकर्णोंके समान अनेक आकारवाले कीड़ोंको दिखलाया ॥८३॥

७८) १. वैद्यम् । २. पोडित ।

७९) १. शृङ्खवादित [दक] पुरुषस्येव । २. क पाषाणस्य । ३. वैद्यः । ४. हृदि चिन्तयामास ।

८०) १. भवति ।

७८) अ दोषोत्पत्तिनिवेद्यताम् । ७९) अ शंखस्येव च मे, इ शंखधास्येव । ८२) ब इ इ चोक्तं for प्रोक्तम् ।

नष्टः क्षिप्रं वस्त्रयुग्मं गृहीत्वा वैद्यस्तुष्टः पूजितो भामिनीभिः । सोद्वा पीडां दुनिवारां स्थितो ऽहं मूकीभूय व्यथंमानाग्नितप्तः ॥८४

हासं हासं सर्वेलोकैस्तदानीं ख्याता गल्लस्फोटिकाख्या कृता मे । कि वा हास्यं याति दुःखं न निन्द्यं क्षिप्रं प्राणी दृष्टचेष्टानिविष्टः ॥८५

यादृङ्मौरूर्यं तस्य मे यः स्थितो ऽहं मूको गल्लस्फोटने ऽप्यप्रसह्ये । विद्वार्यकृते स्वार्थविष्वंसि पौराः यद्यन्यत्र क्वापि दृष्टं भविद्धः ॥८६

लज्जा मानः पौरुषं शौचमर्थः कामो धर्मः संयमो र्जिकचनत्वम् । ज्ञात्वा काले भर्वमाधीयमानं दत्ते पुंसां काङ्क्षितां मङ्क्षुं सिद्धिम् ॥८७

हेयादेयज्ञानहोनो विहीनो मूर्खो काले यो ऽभिमानं विधत्ते । हास्यं दुःखं सर्वलोकापवादं लब्ध्वा घोरं इवभ्रवासं स याति ॥८८

तत्पश्चात् स्त्रियोंके द्वारा पूजा गया वह वैद्य दो वस्त्रोंको ग्रहण करके सन्तुष्ट होता हुआ वहाँसे शीघ्र ही भाग गया। इस प्रकारसे मैं निरर्थक अभिमानरूप अग्निसे सन्तप्त होकर उस दुःसह पीड़ाको सहता हुआ चुपचाप स्थित रहा ॥८४॥

उस समय सब लोगोंने पुनः-पुनः हँसकर मेरा नाम गल्लस्कोटिक प्रसिद्ध कर दिया। ठीक है, जो प्राणी दूषित प्रवृत्तिमें निरत होता है वह क्या शीव्र ही परिहासके साथ निन्दनीय दुखको नहीं प्राप्त होता है ? अवश्य प्राप्त होता है ॥८५॥

हे नगरवासियो ! जो मैं गालोंके चीरते समय उत्पन्न हुई असहा पीड़ाको सहता हुआ भी चुपचाप स्थित रहा उस मुझ-जैसी स्वार्थको नष्ट करनेवाली इस प्रकारको मूर्खता यदि आप लोगोंके द्वारा अन्यत्र कहींपर भी देखी गयी हो तो उसे बतलाइए ॥८६॥

लजा, मान, पुरुषार्थ, शुद्धि, धन, काम, धर्म, संयम, अपरिश्रह्ता, इन सबको जान करके यदि इनका आश्रय योग्य समयमें किया जाये तो वह प्राणियोंके लिए शीघ्र ही अभीष्ट सिद्धिको प्रदान करता है ॥८७॥

जो मूर्ख हेय और उपादेयके विवेकसे रहित होकर समयके बीर जानेपर—अयोग्य समयमें अभिमान करता है वह परिहास, दुख और सब लोगोंके द्वारा की जानेवाली निन्दाको प्राप्त होकर भयानक नरकवासको प्राप्त होता है—नरकमें जाकर वहाँ असह्य दुखको भोगता है।।८८।।

८५) १. नाम ।

८६) १. कथयत । २. मौर्ख्यम् । ३. क्रियमाणं सत् ।

८७) १. प्रस्तावे । २. पूजमानम् । ३. शीघ्रम् ।

८६) अ <sup>°</sup>स्फोटने प्राप्य सह्ये। ८८) इ हेय।हेय<sup>°</sup>; क ऽपि दीनो for विहीनो; अ इ विप्रा for काले।

क्षिप्रं गत्वा तस्य साधोः समीपं भद्रा मौर्ख्यं शोषयध्वं स्वकीयम् ।
पौरैरुक्ता वाचमेवं विमृष्टीः सन्तो ऽसाध्ये कुर्वते न प्रयत्नम् ॥८९
सारासाराचारसंचारहारी विप्रा मूर्खो भाषितो यश्चतुर्धा ।
युष्मन्मध्ये को ऽपि यद्यस्ति तादृक् तत्त्वं वक्तुं भो तदाहं बिभेमि ॥९०
वेश्या लज्जामीश्वरस्त्यागमुग्रं भृत्यो गर्वं भोगतां ब्रह्मचारी ।
भण्डः शौचं शोलनाशं पुरन्ध्रो कुर्वन्नाशं याति लोभं नरेन्द्रः ॥९१
न कीर्तिनं कान्तिनं लक्ष्मोनं पूजा न धर्मो न कामो न वित्तं न सौख्यम् ।
विवेकेन हीनस्य पुंसः कदाचित् यतः सर्वदातो विवेको विधेयः ॥९२
विना यो ऽभिमानं विधत्ते विधेयं जनैनिन्दनीयस्य तस्यापबुद्धः ।
विनश्यन्ति सर्वाणि कार्याणि पुंसः समं जीवितव्येन लोकद्वये ऽपि ॥९३

इस प्रकार उपर्युक्त चारों मृखोंकी मूर्खताके इस वृत्तको सुनकर नगरवासियोंने उनसे कहा कि हे भद्र पुरुषो ! तुम लोग शीघ्र ही उस साधुके समीपमें जाकर अपनी मूर्खताको शुद्ध कर लो, इस प्रकार कहकर उन सबने उनको बिदा कर दिया। ठीक है, जो कार्य सिद्ध ही नहीं हो सकता है उसके विषयमें सत्पुरुष कभी प्रयत्न नहीं किया करते हैं।।८९॥

मनोवेग कहता है कि हे विश्रो! जो मूर्ख योग्य अयोग्य आचरण और गमनका अपहरण करता है—उसका विचार नहीं किया करता है—उसके चार भेदोंका मैंने निरूपण किया है। ऐसा कोई भी मूर्ख यदि आप लोगोंके बीचमें है तो मैं उस प्रकारके तत्त्वको — यथार्थ वस्तु स्वरूपको — कहनेके लिए डरता हूँ ॥९०॥

लजा करनेसे वेश्या, अत्यधिक दान करनेसे धनवान, अभिमानके करनेसे सेवक, भोग भोगनेसे ब्रह्मचारी, पिवत्र आचरणसे भाँड, शीलको नष्ट करनेसे पितव्रता पुत्रवती स्त्री और लोभके करनेसे राजा नाशको प्राप्त होता है—ये सब ही उक्त व्यवहारसे अपने-अपने प्रयोजनको सिद्ध नहीं कर सकते हैं ॥९१॥

विवेकहीन मनुष्यको न कीर्ति, न कान्ति, न लक्ष्मी, न प्रतिष्ठा, न धर्म, न काम, न धन और न सुख कुछ भी नहीं प्राप्त होता। इसीलिए इनकी अभिलाषा करनेवाले मनुष्योंको सदा विवेकको करना चाहिए॥९२॥

जो कर्तव्य कार्यके बिना ही अभिमान करता है उस दुर्बद्धि मनुष्यकी जनोंके द्वारा निन्दा की जाती है व उसके दोनों ही छोकोंमें जीवितके साथ सब कार्य भी विनष्ट होते हैं॥९३॥

८९) १. ते मूर्खा मुक्ताः।

९०) १. विवेचनरहितः।

९२) १. भो विप्राः।

९३) १. कार्यम् । २. नष्टबुद्धेः ।

८९) अ मूर्खं for मौरूर्यं; अ पौरैरुक्त्वा । ९०) व चतुर्थः for चतुर्धा । ९१) अ ईश्वरत्यार्णः; अ भोगिनां, क भोगितां । ९३) अ यो विधेयं विधत्ते ऽभिमानम् ।

www.jainelibrary.org

कालानुरूपाणि विचार्यं वर्यः सर्वाणि कार्याणि करोति यो ऽत्र । बुर्धाचितः सारमसौ समस्तं मनोषितं प्राप्य विमुक्तिमेति ॥९४ इहाहिते हितमुपयाति शाश्वतं हिते कृते यदहितमग्रतो जनः । हितैषिणो मनसि विवेच्य तिद्धया हितं पुरो ऽमितगतयो वितन्वते ॥९५

इति धर्मपरीक्षायाममितगतिकृतायां नवमः परिच्छेदः ॥ ९ ॥

जो विवेकी सत्पुरुष यहाँ विचार करके समयके अनुकूछ ही सब कार्योंको करता है वह विद्वानों द्वारा पूजित होकर सारभूत सब ही अभीष्टको प्राप्त करके अन्तमें मुक्तिको भी प्राप्त कर छेता है ॥९४॥

मनुष्य यहाँ अहित करनेपर आगे निरन्तर हितको प्राप्त होता है र हित करनेपर अहितको प्राप्त होता है। परन्तु अपरिभित ज्ञानके धारक—विवेकी—हितैपी जन बुद्धिसे विचार करके आगे मनमें हितको ही विस्तृत करते हैं।।९५॥

इस प्रकार आचार्य अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें नौवाँ परिच्छेडूर समाप्त हुआ ॥९॥

९४) ब बुधाचितम्। ९५) ब जनम्; अ विसिन्य ते धिया, ब विविच्य तिद्विजा हि तं, क विचिन्त्य िटा विवेच्य, ड विविच्य ते द्विया।

## [ १० ]

रागान्धलोचनो रक्तो हिष्टो हेषकरः खलः। विज्ञानविकलो मूढो व्युद्ग्राही स मतः खलु।।१ पैत्तिको विपरीतात्मा चूतच्छेदो ऽपरीक्षकः। सुरभित्यागी चाज्ञानी सशोको ऽगुरुविक्रयो।।२ विक्रीतचन्दनो लोभी बालिशो निर्विवेचकः। दशैते यदि युष्मासु भाषमाणैश्चके तदा।।३ अवादिषुस्ततो विन्ना भद्रास्माभिविचारकैः। हिजिह्वः शास्यते सद्यः सौपणैरिव पन्नगः।।४

जिसके नेत्र रागसे अन्धे हो रहे हैं ऐसा रक्त पुरुष, द्वेष करनेवाला दुष्ट दिष्ट पुरुष, विवेकके रहित मूड पुरुष, ब्युद्याही माना गया दुष्ट पुरुष, विपरीत स्वभाववाला पैत्तिक (पित्तदूषित), योग्य-अयोग्यका विचार न करके आमके वृक्षको कटवानेवाला (आम्रघाती), अज्ञानतासे उत्तम गायका परित्याग करनेवाला (क्षीरमूड,), अगुरुको जलाकर पीले पश्चात्ताप करनेवाला, लोभके वश नीमकी लकड़ी लेकर उत्तम चन्दनको वेचनेवाला और विवेकबुद्धिसे रहित मूर्ख; इस प्रकार मैंने जिन दस प्रकारके मूर्खोंका यहाँ वर्णन किया है वे यदि आप लोगोंके मध्यमें हैं तो मैं कुछ बोलते हुए डरता हूँ ॥१–३॥

मनोवेगके इस कथनको सुनकर वे ब्राह्मण बोले कि हे भद्र पुरुष ! हम सव विचारक—विवेकी—हैं। जिस प्रकार गरुड़ विद्याके ज्ञाता (मान्त्रिक, अथवा गरुड़ पक्षी) दो जिह्नावाले सपैको शीघ्र दण्डित किया करते हैं, उसी प्रकार हम दुष्ट जनको शीघ्र दण्डित किया करते हैं। उसी प्रकार हम दुष्ट जनको शीघ्र दण्डित किया करते हैं।।।

१) १. यः । २. दुष्टः ।

३) १. क ब्राह्मणेषु मध्ये । २. ईदुरयोः [ शः ] को ऽपि अस्ति । ३. अहं बिभेमि ।

४) १. हे । २. अस्माभिः शिक्षापनं दीयते । ३. गरुडैः ।

१) ब द्वेषपरायणः ; इ खलु for खलः ; ब स्वमतग्रहः, क समतग्रहः ; २) अ अज्ञानसुरिभत्यागी, ब अज्ञानः सुरिभित्यागी । ३) अ व निर्विवेचनः । ४) इ पन्नगैः ।

अभाषिष्ट ततः खेटः शङ्का चेतिस मे द्विजाः।
अद्यापि विद्यते सूक्ष्मां स्ववाक्याग्रहशिङ्कानेः।।५
नासनं पेशलं यस्य नोन्नता शिरयन्त्रिका ।
न नवं पुस्तकं श्रेष्ठो न भव्यो योगपट्टकः।।६
न पादुकायुगं रम्यं न वेषो लोकरञ्जकः।
न तस्य जल्पतो लोकैः प्रमाणीक्रियते वचः।।७
नादरं कुरुते को ऽपि निर्वेषस्य जगत्त्रये।
आडम्बराणि पूज्यन्ते सर्वत्र न गुणा जनैः।।८
विप्रास्ततो वदन्ति स्म मा भैषीः प्रस्तुतं वद।
चित्रते चर्वणं कर्तं युज्यते न महात्मनाम्।।९
मनोवेगस्ततो ऽवादीद्यद्येवं द्विजपुंगवाः।
पूर्वापरविचारं मे कृत्वा स्वोक्रियतां वचः।।१०

तत्पश्चात् मनोवेग बोला कि है ब्राह्मणो ! अपने वचनके प्रहणमें शंका रखनेवाले मुमे मनमें अभी भी थोड़ा-सा भय बना हुआ है। कारण यह है कि जिसके पास कोमल आसन (अथवा उत्तम भोजन), उन्नत शिरयन्त्रिका—पगड़ी अथवा चोटी, नवीन व श्रेष्ठ- पुस्तक, सुन्दर योगपट्टक—ध्यानके योग्य वस्त्रविशेष, रमणीय खड़ाउओंका जोड़ा और लोगोंको अनुरंजित करनेवाला वेष नहीं है; उसके कथनको लोग प्रमाणभूत नहीं मानते हैं ॥५-७॥

इसके अतिरिक्त वेषसे रहित मनुष्यका आदर तीनों लोकोंमें कोई भी नहीं करता। मनुष्य सर्वत्र आटोप (टीम-टाम, बाहरी दिखावा) की ही पूजा किया करते हैं, गुणोंकी पूजा वे नहीं किया करते।।८॥

इसपर वे विद्वान् ब्राह्मण बोले कि तुम भयभीत न होकर प्रस्तुत बातको—भारत व रामायण आदिमें उपलब्ध होनेवाला रत्नालंकारों से विभूषित तृण-काष्ठके विक्रेताओंके खत-को—कहो। कारण यह कि कोई भी महापुरुष चवाये हुए अन्नादिको पुनः-पुनः चवाना— एक ही बातको बार-बार कहना—योग्य नहीं मानता है ॥९॥

उनके इस प्रकार कहनेपर मनोवेग बोला कि यदि ऐसा है तो हे श्रेष्ठ ब्राह्मणो ! मेरे कथनको पूर्वापर विचारके साथ स्वीकार कीजिए ॥१०॥

५) १. मम वाक्यम् अनस्वीकारतः ।

६) १. क सिंहासनम् । २. कोमलं; क मनोहरम् । ३. टोपी । ४. मनोज्ञः ।

९) १. क यत्प्रारब्धम् ।

५) ब ेवाक्यग्रह । ६) अनाशनं; ब क ड शरयन्त्रिकाः ; अ ब ड नवः पुस्तकः । ८) ब निर्विषस्य ।

९) अ महात्मना ।

इहास्ति पुण्डरीकाक्षो वेवो भुवनविश्वतः ।
सृष्टिस्थिति विनाशानां जगतः कारणं परम् ॥११
यस्य प्रसादतो लोका लभन्ते पदमन्ययम् ।
व्योमेव व्यापको निर्णो निर्मलो यो ऽक्षयः सदा ॥१२
धनुःशङ्खगदाचक्रं भूषिता यस्य पाणयः ।
त्रिलोकसदनाधारस्तम्भाः शत्रुदवानलाः ॥१३
दानवा येन हन्यन्ते लोकोपद्रवकारिणः ।
दुष्टा दिवाकरेणेव तरसा तिमिरोत्कराः ॥१४
लोकानन्दकरी पूज्या श्रीः स्थिता यस्य विग्रहे ।
तापविच्छेदिका हृद्या ज्योत्स्नेव हिमरोचिषः ॥१६
कौस्तुभो भासते यस्य शरीरे विश्वदप्रभः ।
लक्ष्म्येव स्थापितो दोषो मन्दिरे सुन्दरे निजे ॥१६
कि द्विजा भवतां तत्र प्रतीतिवद्यते न वा ।
सर्वदेवाधिके देवे वैकुण्ठे परमात्मनि ॥१७

यह कहकर मनोवेग बोला कि यहाँ (लोकमें) प्रसिद्ध वह विष्णु परमेश्वर अवस्थित है जो जगत्की रचना, उसके पालन व विनाशका उत्कृष्ट कारण है; जिसके प्रसादसे लोग अविनश्वर पद (मुक्तिधाम) प्राप्त करते हैं; जो आकाशके समान व्यापक, नित्य, निर्मल एवं सदा अविनश्वर है; धनुप, शंख, गदा और चक्रसे सुशोभित जिसके बाहु तीनों लोकरूप घरके आधारभृत स्तम्भोंके समान होकर दावानलके समान शत्रुओंको भस्म करनेवाले हैं; जिस प्रकार सूर्य अन्धकारसमूहको शीघ्र नष्ट कर देता है उसी प्रकार जो लोकमें उपद्रव करनेवाले दुष्ट जनोंको शीघ्रतासे नष्ट कर देता है, जिस प्रकार चन्द्रके शरीरमें सन्तापको नष्ट करनेवाली मनोहर चाँदनी अवस्थित है उसी प्रकार जिसके शरीरमें लोगोंको आनन्दित करनेवाली पूज्य लक्ष्मी अवस्थित है, तथा जिसके शरीरमें अवस्थित निर्मल कान्तिवाला कौस्तुभमणि ऐसा प्रतिभासित होता है जैसे मानो वह लक्ष्मीके द्वारा अपने सुन्दर भवनमें स्थापित किया गया दीपक ही हो ॥११-१६॥

हे विप्रो ! इस प्रकारके असाधारण स्वरूपको धारण करके जो सब देवोंमें श्रेष्ठ देव है उस विष्णु परमात्माके विषयमें आप लोगोंका विश्वास है या नहीं ? ॥१७॥

११) १. नारायणः ; क विष्णुः । २. विख्यातः । ३. पालक । ४. भवति ।

१२) १. विष्णुदेव: ।

१३) १. हस्तिवशेषः।

१४) १. क शीघ्रम् ।

१५) १. क चन्द्रस्य ।

१७) १. देवे ।

११) अ पुण्डरीकाख्यो । १६) ब क वासितो for भासते ।

बभाषिरे ततो विप्रा भद्रास्त्येवंविधो हरिः। चराचरजगद्व्यापी को ऽत्र विप्रतिपद्यते ।।१८ दुःखपावकपर्जन्यो जन्माम्भोधितरण्डकः। येनिङ्गोक्रियते विष्णुः पश्चस्ते नृविग्रहाः।।१९ भट्टा यदीदृशो विष्णुस्तदा किं नन्दगोकुले। त्रायमाणः स्थितो धेनूर्गोपालीकृतविग्रहः।।२० शिखिपिच्छधरो बद्धजूटः कुटजमालया । गोपालैः सह कुर्वाणो रासक्रीडां पदे पदे।।२१ दुर्योधनस्य सामीप्यं किं गतो दूतकर्मणा। प्रेषितः पाण्डुपुत्रेण पदातिरिव वेगतः।।२२ हस्त्यद्वरथपादातिसंकुले समराजिरे । किं रथं प्रेरयामास भूत्वा पार्थस्य सार्थः।।२३

इसके उत्तरमें वे सब ब्राह्मण बोळे कि हे भद्र! चराचर लोकमें ब्याप्त इस प्रकारका विष्णु परमात्मा है ही, इसमें कौन विवाद करता है ? अर्थात् हम सब उस विष्णु परमात्मापर विश्वास रखते हैं ॥१८॥

जो लोग दुःखरूप अग्निको शान्त करनेके लिए मेघके समान व संसाररूप समुद्रसे पार उतारनेके लिए नौकाके समान उस विष्णु परमात्माको स्वीकार नहीं करते हैं उन्हें मनुष्यके शरीरको धारण करनेवाले पशु ही समझना चाहिए ॥१९॥

इसपर मनोवेग बोला कि हे वेद्झ विष्ठों ! यदि विष्णु इस प्रकारका है तो फिर वह नन्दगोकुल—नन्दग्राममें ग्वालेका झरीर धारण करके गायोंको चराता हुआ क्यों स्थित रहा तथा वहीं मोरके पिच्छोंको धारण कर व कुटज पुष्पोंकी मालासे जूड़ा (केशकलाप) बाँध-कर स्थान-स्थानपर ग्वालोंके साथ रासकीड़ा क्यों करता रहा ॥२०-२१॥

वह पाण्डुके पुत्र अर्जुनके द्वारा दूतकार्यके लिए भेजे जानेपर पादचारी सैनिकके समान शीव्रतासे दुर्योधनके समीपमें क्यों गया ? ॥२२॥

वह हार्या, घोड़ा, रथ और पादचारी सैनिकोंसे ब्याप्त रणभूमिमें अर्जुनका सारिथ बनकर रथको क्यों चलाता रहा ? ॥२३॥

१८) १. कः संदेहं करोति; क को निषद्यते ।

१९) १. मेघः; क दुःखाग्निशमनमेघः।

२१) १. कडुपूष्पमाला । २. कि स्थितः ।

२२) १. अर्जुनेन ।

२३) १. संग्रामे ।

१९) ब $^{\circ}$  तरण्डकम् । २१) इ बद्धो दृढः कुटज $^{\circ}$ । २२) ब सुयोधनस्य; इ एतो कि; अ ड पादातिरिव ।

कि बिल्पिचितः पृथ्वीं कृत्वा वामनरूपताम् ।
उच्चार्य वचनं दीनं दिरद्रेणेव दुर्वचः ॥२४
वहमानो ऽिखलं लोकं कि सीताविरहागिनना
कामीव सर्वतस्तप्तः सर्वज्ञो व्यापकः स्थिरः ॥२५
एवमादीनि कर्माणि कि युज्यन्ते महात्मनः ।
योगिगम्यस्य देवस्य वन्द्यस्य जगतां गुरोः ॥२६
यदीदृशानि कृत्यानि विरागः कुरुते हरिः ।
तदा नौ निःस्वमुत्रयोः को दोषो दारुविक्रये ॥२७
अथ तस्यदृशी क्रीडा मुरारेः परमेष्ठिनः ।
तदा सत्त्वानुरूपेणे सास्माकं केन वार्यते ॥२८
खेटस्येति वचः श्रुत्वा जजल्पुद्विजपुङ्गवाः ।
अस्माकमीदृशो देवो दीयते कि तवोत्तरम् ॥२९
इदानीं मानसे श्रान्तिरस्माकमि जायते ।
करोतीदृशकार्याणि परमेष्ठी कथं हरिः ॥३०

उसने बौनेके रूपको धारण करके दरिद्रके समान दीनतासे परिपूर्ण दूषित वचनोंको कहते हुए बिल राजासे पृथिवीकी याचना क्यों की थी ? ॥२४॥

तथा वह सर्वज्ञ — विश्वका ज्ञाता-द्रष्टा, व्यापक और स्थिर होकर समस्त छोकको धारण करता हुआ कामी पुरुषके समान सीताके वियोगसे सर्वतः क्यों सन्तप्त हुआ ? ॥२५॥ इस प्रकारसे जो देव योगीजनोंके द्वारा जाना जाता है, वन्दनीय है व तीनों छोकोंका

इस प्रकारसे जो देव योगोजनोंक द्वारा जाना जाता है, वन्दनाय है व ताना लाकाव स्वामी है उस महात्माको क्या इस प्रकारके कार्य करना योग्य है ? ॥२६॥

यदि वह विष्णु वीतराग होकर इस प्रकार्क कार्योंको करता है तो निर्धनके पुत्र

होनेसे हम दोनोंको उकड़ियोंके वेचने में क्या दोप है ? ॥२०॥ यदि कहा जाये कि यह तो उस विष्णु परमेश्वरकी क्रीड़ा है तो फिर बलके अनुसार

हम छोगोंके भी उस क्रीड़ाको कौन रोक सकता है ? नहीं रोक सकता है ॥२८॥

मनोवेग विद्याधरके इस कथनको सुनकर वे श्रेष्ठ ब्राह्मण बोले कि हमारा देव इसी प्रकारका है, इसका हम तुम्हें क्या उत्तर दे सकते हैं ? ॥२९॥

इस समय हम लोगोंके मनमें भी यह सन्देह होता है कि वह विष्णु परमेष्ठी (देव) होकर इस प्रकारके कार्योंको कैसे करता है ? ॥३०॥

२५) १. उदरे । २. वियोग ।

२६) १. विष्णोः ।

२ ) १. आवयोः । २. दरिद्री [द्र] पुत्रयोः ।

२८) १. विद्यते । २. शक्त्यनुसारेण । ३. क्रीडा ।

२४) अ याचते....रूपितां; ब दुर्वचम् । २७) व क ड इ नो निःस्वपुत्राणां । ३०) ब क वर्तते for जायते; अ करोतीन्द्रिय<sup>°</sup>, क ड करोतीवृश्चि ।

प्रबोधितास्त्वया भद्र विमूढमनसो वयम् । दीपकेन विना रूपं सचक्षुरिप नेक्षते ॥३१ यदीदृक् कुरुते विष्णुः प्रेरितः परमेष्ठिना । तदेषे प्रेरितः पित्रा विधत्ते तृणविक्रयम् ॥३२ देवे कुर्वति नान्यायं शिष्याणां प्रतिषेधनम् । वित्तापहारके भूपे तस्करः केन वार्यते ॥३३ ईदृक्कमंकरे विष्णौ परस्यास्ति न दूषणम् । श्वश्नद्वंश्चारिणो यत्र न स्नुषा तत्र दुष्यति ॥३४ सरागत्वात्तदंशानां रागो ऽस्ति परमेष्ठिनः । रागत्वे ऽवयवानां हि नीरागो ऽवयवो कथम् ॥३५ उदरान्तःस्थिते लोके सीतापह्नियते कथम् । नाकाशान्तर्गतं वस्तु बहिर्भवितुमहंति ॥३६

हे भद्र ! अभी तक हमारा मन अतिशय मूढ़ हो रहा था। इस समय तुमने हम-जैसे मूढ़बुद्धि जनोंको प्रबुद्ध कर दिया है। ठीक है—नेत्रोंसे संयुक्त होकर भी प्राणी दीपकके बिना—प्रकाशके अभावमें—रूपको नहीं देख पाता है।।३१॥

यदि वह विष्णु परमेष्ठीकी—श्रह्मदेवकी—प्रेरणासे इस प्रकारके कार्यको करता है तो फिर यह (मनोवेग) पिताकी प्रेरणा पाकर घास व लकड़ियोंके वेचनेके कामको करता है।।३२॥

देवके स्वयं अन्याय करने पर शिष्य जनोंको उस अन्यायसे नहीं रोका जा सकता है। जैसे राजा ही यदि दूसरोंके धनका अपहरण करता हो—स्वयं चोर हो—तो फिर चोरको चोरी करनेसे दूसरा कौन रोक सकता है ? कोई नहीं रोक सकता है ॥३३॥

विष्णुके स्वयं ही ऐसे अयोग्य कार्योंमें संलग्न होनेपर अन्य किसीको दोष नहीं दिया जा सकता है। ठीक भी है—जहाँ सास स्वयं दुराचरण करती है वहाँ पुत्रवधूको दोष नहीं दिया जा सकता है। १४॥

इसके अतिरिक्त उस विष्णुके अंशभूत अन्य जनोंके रागयुक्त होनेसे परमेष्ठीके भी राग होना ही चाहिए। कारण यह कि अवयवोंके—अंशोंके—राग होनेपर अवयवी—अंशवान् (ईश्वर)—उस रागसे रहित कैसे हो सकता है ? उसका भी सराग होना अनिवार्य है ॥३५॥

जब समस्त लोक ही विष्णुके उदरमें स्थित है तब भला सीताका अपहरण कैसे किया जा सकता है ? उसका अपहरण सम्भव नहीं है। कारण यह कि किसी सुरक्षित स्थान-के भीतर अवस्थित वस्तुका बाहर निकलना सम्भव नहीं है।।३६॥

३२) १. कर्म ईदृशम् । २. प्रत्यक्षीभूतः ।

३५) १. परमेष्ठिनः । २. सति । ३. पृरुषः ।

३२) अ विक्रये । ३३) अ नाज्ञायं, क चान्यायं; अ प्रतिबोधनम् । ३४) अ कर्मपरे; ब किं स्नुषा; अ दुष्यते । ३५) च हि न रागो । ३६) अ नावासान्तर्गतं ।

व्यापको यद्यसौ देवस्तदेष्टविरहः कथम् ।
यदि नित्यो वियोगेन तदासौ पीडितः कथम् ॥३७
बादेशं तनुते ऽन्यस्य स कथं भुवनप्रभुः ।
भृत्यानां कुर्वते कर्मं न कदाचन पाथिवः ॥३८
कथं पृच्छिति सर्वज्ञो याचते कथमीश्वरः ।
प्रबुद्धः स कथं शेते विरागः कामुकः कथम् ॥३९
स मत्स्यः कच्छपः कस्मात् सूकरो नरकेसरी ।
वामनो ऽभूत्त्रिधा रामः परप्राणीव दुःखितः ॥४०
मुच्यमानं नवश्रोत्रेरैमेध्यानि समन्ततः ।
छिद्वितं विविधैदिछद्वैरिवामेध्यमयं घटम् ॥४१
कल्मषैरपरामृष्टः स्वतन्त्रः कर्मनिमितम् ।
गृह्णाति स कथं कायं समस्तामेध्यमन्दिरम् ॥४२

फिर जब वह ईश्वर—राम—सर्वत्र व्यापक है तब उसके इष्टका—सीताका—वियोग भी कैसे हो सकता है—उसके सर्वत्र विद्यमान रहते हुए किसीका वियोग सम्भव नहीं है। इसके अतिरिक्त जब वह नित्य है—सदा एक ही स्वरूपमें रहता है—तब वह इष्ट वियोगसे पीड़ित भी कैसे हो सकता है? नहीं हो सकता है। अन्यथा उसकी नित्यता की हानि अनिवार्य होगी ॥३७॥

वह समस्त लोकका स्वामी होकर अन्यके आदेशानुसार कैसे कार्य करता है ? वैसा करना उसे उचित नहीं है। यथा—जो राजा है वह कभी सेवकोंके कार्यको नहीं किया करता है।।३८॥

वह सर्वज्ञ होकर भी रामके रूपमें अन्य जनसे सीताकी वार्ताको कैसे पूछता है, सर्वसमर्थ होकर भी बिल राजासे याचना कैसे करता है, प्रबुद्ध-जागृत—होकर भी कैसे सोता है, तथा रागसे रहित होकर भी विषय-भोगका अभिलाधी कैसे होता है ? ॥३९॥

वह अन्य प्राणीके समान मत्स्य, कछवा, शूकर, नृसिंह, वामन (ब्राह्मण बटु) और तीन प्रकारसे राम होकर दुखित क्यों हुआ है ? ॥४०॥

जो कर्मसे रचा गया शरीर अनेक प्रकारके छेदोंसे छिद्रित मछके घड़ेके समान नौ मछद्वारोंसे—२ नेत्र, २ कान, २ नासिकाछिद्र, मुख, जननेन्द्रिय और गुदाके द्वारा—सब ओरसे अपिवत्र मछको छोड़ा करता है तथा जो सभी अपिवत्र (घृणित) वस्तुओंका घर है, ऐसे उस निन्ध शरीरको वह ईश्वर पापोंसे रहित व स्वतन्त्र होकर भी कैसे प्रहण करता है ? ॥४१-४२॥

३७) १. इष्टवियोगः । २. रामदेवः ।

३९) १. अन्यस्य शी [सी] ता क [क्व] गता । २. अनिद्र: ।

४१) १. छिद्रै: द्वारै: ।

४२) १. अस्पृष्टः देवः । २. स्वाधीनः ।

३७) ब तदिष्टाविरहः । ३८) अ कुरुते, ब क ड कुर्वते for तनुते । ४०) अ वामनो ऽसौ त्रिधा; क परः प्राणी; ब दूषितः । ४२) क चर्म for कर्म; ब कथं देहं ।

विधायं दानवास्तेन हन्यन्ते प्रभुणा कथम्।
न को ऽपि दृश्यते लोके पुत्राणामपकारकः ।।४३
कथं च भक्षयेत्तृप्तः सो ऽमरो म्नियते कथम्।
निराकृतभयकोधः शस्त्रं स्वीकुरुते कथम्।।४४
वैसारुधिरमांसास्थिमज्जाशुक्रादिद्विषते।
वर्चोगृहसमे गर्भे कथं तिष्ठति सर्ववित् ॥४५
भद्र चिन्तयतामित्थं पूर्वापरिवचारिणाम् ।
त्वदीयवचने भक्तिः संपन्नासमाकमूर्जिता।।४६
आत्मनो ऽपि न यः शक्तः संदेहव्यपनोदने ।
उत्तरं स कथं दत्ते परेषां हेनुवादिनाम्।।४७
खलूक्त्वा त्वं ततो गच्छ जयलाभिवभूषणः।
मार्गयामो वयं देवं निरस्ताखिलदूषणम्।।४८

असाधारण प्रभावसे संयुक्त वह ईश्वर दानवोंको बना करके तत्पश्चात् स्वयं उनको नष्ट कैसे करता है ? कारण यह कि लोकमें ऐसा कोई भी नहीं देखा जाता है जो अपने पुत्रों-का स्वयं अपकार—अहित—करता हो ॥४३॥

वह सदा तृप्तिको प्राप्त होकर भोजन कैसे करता है, अमर (मृत्युसे,रहित) होकर मरता कैसे है, तथा भय व क्रोधसे रहित होकर शस्त्रको कैसे स्वीकार करता है ? अर्थात् यह सब परस्पर विरुद्ध है ॥४४॥

वह सर्वज्ञ होकर चर्बी, रुधिर, मांस, हड्डियों, मज्जा और वीर्य आदिसे दूषित ऐसे पुरीषालय ( संडास ) के समान घृणास्पद गर्भके भीतर कैसे स्थित रहता है ? ॥४५॥

इस प्रकार विचार करते हुए वे ब्राह्मण विद्वान् मनोवेगसे बोले कि हे भद्र ! हम लोग पूर्वापर विचार करनेवाले हैं, इसीलिए हम सबकी तुम्हारे कथनपर अतिशय भिक्त (श्रद्धा) हुई है ॥४६॥

जो व्यक्ति अपने ही सन्देहके दूर करनेमें समर्थ नहीं है वह युक्तिका आश्रय छेनेवाछे अन्य जनोंको कैसे उत्तर दे सकता है ? नहीं दे सकता है ॥४৩॥

यह कह करके उन्होंने मनोवेगसे कहा कि हे भद्र ! अब तुम जयलाभसे विभूषित होकर यहाँसे जाओ । हम लोग समस्त दोषोंसे रहित यथार्थ देवकी खोज करते हैं ॥४८॥

Jain Education International

४३) १. निर्माप्य । २. हतकः ।

४५) १. क त्वक्।

४६) १. अस्माकम् । २. युज्यते ।

४७) १. स्फेटने ।

४४) अ ब भक्षयते तृप्तः । ४७) ब आत्मनापि । ४८) अ क ड इ खलूक्तं । २१

जन्ममृत्युजरारोगक्रोधलोभभयान्तकः ।
पूर्वापरिवरुद्धो नो देवो मृग्यः शिर्वार्थिभः ॥४९
इत्युक्तः खेचरो विप्रैनिर्जगाम ततः सुधीः ।
जिनेन्द्रवचनाम्भोभिनिर्मलीकृतमानसः ॥५०
उपेत्योपवनं मित्रमवादीदिति खेचरः ।
देवो ऽथं लोकसामान्यैस्त्वयाश्रावि विचारतः ॥५१
इदानीं श्रूयतां मित्र कथयाम्यपरं तव ।
प्रक्रमं संशयध्वान्तिवच्छेदनिदवाकरम् ॥५२
षट्काला मित्र वर्तन्ते भारते ऽत्र यथाक्रमम् ।
स्वस्वभावेन संपन्नाः सर्वदा ऋतवो यथा ॥५३
शालाकापुरुषास्तत्रे चतुर्थं समये ऽभवन् ।
त्रिषष्टिपरिमा मान्याः शशाङ्कोज्ज्वलकीर्तयः ॥५४

जो विवेकी जन अपने कल्याणको चाहते हैं उन्हें जन्म, मरण, जरा, रोग, क्रोध, छोत्र और भयके नाशक तथा पूर्वापरविरोधसे रहित वचनसे संयुक्त (अविरुद्धभाषी) हे हो खोजना चाहिए॥४९॥

ब्राह्मणोंके इस प्रकार कहनेपर वह विद्वान् विद्याधर (मनोवेग ) जिनेन्द्र भगवान्के वचनरूप जलसे अतिशय निर्मल किये गये मनसे संयुक्त होता हुआ वहाँसे चल दिया ॥५०॥

पश्चात् वह विद्याधर उपवनके समीप आकर मित्र पवनवेगसे इस ाकार बोला— हे मित्र ! यह जो देव अन्य साधारण लोगोंके समान है उसका विचार किया गया है और उसे तूने सुना है। अब मैं अन्य प्रसंगको कहता हूँ, उसे सुन। वह तेरे संशयरूप अन्धकारके नष्ट करनेमें सूर्यका काम करेगा ॥५१-५२॥

हे मित्र ! अपने-अपने स्वभावसे संयुक्त जिस प्रकार छह ऋतुओंकी क्रमशः यहाँ प्रवृत्ति होती है उसी प्रकार इस भारतवर्षमें अपने-अपने स्वभावसे संयुक्त इन छह कालोंकी क्रमशः प्रवृत्ति होती है—सुषगसुषमा, सुषमा, सुषमदुःषमा, दुःषमसुषमा, दुःषमा और अति-दुःषमा ॥५३॥

उनमेंसे चतुर्थ कालमें श्रेष्ठ, सम्माननीय और चन्द्रके समान निर्मल कीर्तिके विस्तृत करनेवाले तिरेसठ (६३) शलाकापुरुष हुआ करते हैं ॥५४॥

५१) १. लोकसद्द्य । २. अश्रुयत ।

५२) १. क कथानकम्।

५३) १. सुषमसुषमकाल १, सुषमकाल २, सुखमदुःखमकाल ३, दुःखमसुखमकाल ४, दुःखमकाल ५, अतिदुःखमकाल ६, तेहना अनेकभेदः । २. संयुक्ताः ।

५४) १. क तस्मिन् चतुर्थकाले।

४९) व  $^{\circ}$ जराक्रोघलोभमोहभया  $^{\circ}$  ; अकड इ  $^{\circ}$ विरोधेन । ५१) क विचारितः । ५३) बक ड इ स्वस्व-स्वभावसंपन्नाः; ब सर्वदामृतवो । ५४) क ड इ शलाकाः ; अ विषष्टिः ; अ ड इ परमा ।

चिक्तणो द्वादशाहंन्तश्चतुर्विशतिरोरिताः ।
प्रत्येकं नवसंख्याना रामकेशवशत्रवः ॥५५
ते सर्वे ऽपि व्यतिक्रान्ताः क्षोणीमण्डलमण्डनाः ।
प्रस्यते यो न कालेन स भावो नास्ति विष्टपे ॥५६
विष्णूनां यो ऽन्तिमो विष्णुर्वसुदेवाङ्गजो ऽभवत् ।
स द्विजैगंदितो भवतैः परमेष्ठो निरञ्जनः ॥५७
ब्यापिनं निष्कलं ध्येयं जरामरणसूदनम् ।
अच्छेद्यमव्ययं देवं विष्णुं ध्यायम्न सीदिते ॥५८
मीनः कूमंः पृथुप्रोथो नार्रासहो ऽथ वामनः ।
रामो रामश्च कृष्णद्य बुद्धः कल्की दश स्मृताः ॥५९
यमुक्तवा निष्कलं प्राहुर्दशावतंगतं पुनः ।
भाष्यते स बुधैर्नामः पूर्वापरविरोधतः ॥६०

वे शलाकापुरुष ये कहे गये हैं—बारह (१२) चक्रवर्ती, चौवीस (२४) तीर्थंकर जिन तथा बलदेव, नारायण और प्रतिनारायण इनमेंसे प्रत्येक नौ-नौ (९४३ = २७)॥५५॥

पृथिवीमण्डलको भूषित करनेवाले वे सब ही मृत्युको प्राप्त हो चुके हैं। लोकमें ऐसा कोई भी पदार्थ नहीं है जो कि कालके द्वारा कवलित न किया जाता हो—सभयानुसार सभी का विनाश अनिवार्य है।।५६॥

विष्णुओंमें वसुदेवका पुत्रस्वरूप जो अन्तिम विष्णु हुआ है उसे भक्त ब्राह्मणोंने निर्मेल परमेष्ठी कहा है ॥५७॥

उनका कहना हैं कि जो व्यापी, झरीरसे रहित, जरा व मरणके विनाझक, अखण्डनीय और अविनश्वर उस विष्णु देवको अपने ध्यानका विषय बनाकर चिन्तन करता है वह क्लेशको प्राप्त नहीं होता है ॥५८॥

मत्स्य, कछुवा, शूकर, नृसिंह, वामन, राम ( परशुराम ), रामचन्द्र, ऋष्ण, बुद्ध और कल्की, ये दस विष्णु माने गये हैं—वह इन इस अवतारोंको प्रहण किया करता है ॥५९॥

जिस ईश्वरको पूर्वमें निष्कल-शरीररहित-कहा गया है उसे ही फिर दस अवतारों को प्राप्त-क्रमसे उक्त दस शरीरोंको धारण करनेवाला-कहा जाता है। यह कथन पूर्वा-परिवक्त है। इसीलिए तत्त्वज्ञ जन उसे आप्त (देव) नहीं मानते हैं।।६०॥

५५) १. कथिताः ।

५६) १. गताः । २. क संसारे ।

५८) १. क शरीररिहतम्। २. क नाशनम्। ३. क न कष्टं प्राप्नोति।

६०) १. अवतारगतम् ।

५५) ड इ  $^{\circ}$ संख्यानं । ५७) ब इ विष्णूनामन्तिमो । ५२) ब इ पृथुः पोत्री, क ड पृथुः प्रोक्तो; ब रामश्च for कृष्णश्व । ६०) अ यो मुक्तो निष्कलं ।

प्रक्रमं बलिबन्धस्य कथयामि तवाधुना।
तं यो उन्यथा जनैनीतः प्रसिद्धि मुग्धबुद्धिभः ॥६१
बद्धो विष्णुकुमारेण योगिना लिब्धभागिना।
मित्र द्विजो बलिदुंष्टः संयतोपद्रवोद्यतः ॥६२
विष्णुना वामनीभूय बलिबंद्धः क्रमैस्त्रिभः।
इत्येवमन्यथा लोकेगृंहीतो मूढमोहितैः ॥६३
नित्यो निरञ्जनः सूक्ष्मो मृत्यूत्पत्तिविविज्ञतः।
अवतारमसौ प्राप्तो दश्धा निष्कलः कथम् ॥६४
पूर्वापरविरोधाढचं पुराणं लौकिकं तव।
वदाम्यन्यदपीत्युक्तवा खेटविग्रहेमत्यजत् ॥६५
वक्रकेशमहाभारः पुलिन्दैः कज्जलच्छविः।
विद्याप्रभावतः स्थलपादपाणिरभूदसौ ॥६६

अत्र मैं उस बिलके बन्धनके प्रसंगको तुमसे कहता हूँ जिसे मृदबुद्धि जनोंने विपरीत रूपसे प्रसिद्ध किया है ॥६१॥

विक्रिया ऋद्भिसे संयुक्त विष्णुकुमार मुनिने अकम्पनाचार्य आदि सात सौ मुनियोंके ऊपर उपद्रव करनेके कारण दुष्ट बिल नामक ब्राह्मण मन्त्रीको बाँधा था ॥६२॥

इसे मूर्ख अज्ञानी जनोंने विपरीत रूपसे इस प्रकार ग्रहण किया है कि विष्णुने वामन होकर—वेदपाठी ब्राह्मण वटुके रूपमें बौने शरीरको धारण करके—तीन पाँवोंके द्वारा बिल राजाको बाँधा था ॥६३॥

जो विष्णु परमेष्ठी नित्य, निर्लेप, सूक्ष्म तथा मरण व जन्मसे रहित होकर अशरीर है वह दस प्रकारसे अवतारको कैसे प्राप्त होता है—उसका मत्स्य आदिके रूपमें दस अवतारोंको प्रहण करना कैसे युक्तिसंगत कहा जा सकता है ?॥६४॥

हे मित्र ! अब मैं अन्य विषयकी चर्चा करते हुए तुम्हें यह बतलाता हूँ कि लोकप्रसिद्ध पुराण पूर्वापरिवरोधरूप अनेक दोषोंसे परिपूर्ण है। यह कहकर मनोवेगने विद्याधरके शरीर-को—वैसी वेषभूषाको—छोड़ दिया और विद्याके प्रभावसे कुटिल बालोंके बोझसे सहित, काजलके समान वर्णवाला (काला) तथा स्थूल पाँव और हाथोंसे संयुक्त होकर भीलके रूपको ग्रहण कर लिया ॥६५-६६॥

६३) १. क चरणै:।

६५) १. वेषम् ।

६६) १. भिल्लः ।

६२) अ ड मन्त्रद्विजो, क मित्रद्विजो । ६३) ब इत्येव मन्यते । ६४) ब मृत्योत्पत्ति । ६६) अ कलीन्द्रः, ब पुलीन्द्रः ; अ इ स्थूलपाणिपाद, ब स्थूलक्चापपाणिर ।

ततः पवनवेगो ऽपि मार्जारः कपिलेक्षणः।
मार्जारविद्यया कृष्णो विद्यप्तश्रवणो ऽजिति ॥६७
प्रविदय पत्तनं कुम्भे बिडालं विनिवेदय सः।
तूर्यमाताडच घण्टाश्च निविष्टो हेमविष्टरे ॥६८
तूर्यस्वने श्रुते विप्राः प्राहुरागत्य वेगतः।
कि रे वादमकृत्वा त्वं स्वर्णपीठमिष्ठितः ॥६९
ततो ऽवोचदसौ विप्रा वादनामापि वेद्या नो।
करोम्यहं कथं वादं पशुरूपो वनेचरः।।७९
यद्येवं त्वं कथं रूढो मूर्खं काञ्चनिवष्टरे।
निहत्य तरसा तूर्यं भट्टवादिनिवेदकम्।।७१
सो ऽवादीदहमारूढः कौतुकेनात्र विष्टरे।
न पुनर्वादिदर्पेण तूर्यमास्फाल्य माहनाः।।७२

तत्परचात् पवनवेगने भी मार्जार विद्याके प्रभावसे ऐसे बिलावके रूपको ग्रहण कर लिया जो वर्णसे काला, भूरे अथवा ताम्रवर्ण नेत्रोंसे सहित और कटे हुए कानोंसे संयुक्त था॥६७॥

तत्पञ्चात् मनोवेग विलावको घड़ेके भीतर रखकर नगरमें गया और भेरी एवं घण्टाको बजाकर सुवर्णमय वादसिंहासनके ऊपर जा बैठा ॥६८॥

उस भेरीके शब्दको सुनकर ब्राह्मण शीव्रतासे आये और बोछे कि अरे मूर्ख ! तू वाद न करके इस सुवर्णमय सिंहासनके ऊपर क्यों बैठ गया ? ॥६९॥

इसपर मनोवेग बोला कि हे ब्राह्मणो ! मैं तो 'वाद' इस शब्दको भी नहीं जानता हूँ, फिर भला मैं पशुतुल्य वनमें विचरनेवाला भील वादको कैसे कर सकता हूँ ॥७०॥

यह सुनकर ब्राह्मण बोले कि जब ऐसा है तब तू मूर्ख होकर भी शीव्रतासे भेरीको बजाकर इस सुवर्णमय सिंहासनके ऊपर क्यों चढ़ गया। यह भेरी श्रेष्ठ वादीके आगमकी सूचना देनेवाली है।।७१॥

त्राह्मणोंके इस प्रकार पूछनेपर वह बोला कि हे विप्रो ! मैं भेरीको बजाकर इस सिंहासनके ऊपर केवल कुतूहलके वश बैठ गया हूँ, न कि वादी होनेके अभिमानवश ॥७२॥

६७) १. छिन्नकर्ण: ।

७२) १. हे विप्राः; क हे ब्राह्मणाः।

६८) अ घण्टापि, व घण्टां च, ढ इ घण्टांश्च । ६९) व क तूर्यस्वनश्चुतेर्विप्रा । ७१) अ क मूर्खः; व ढ भद्रवादि । ७२) इ भास्फाल्यमाहतम् ।

नार्हत्वं यदि मूर्णस्य हेमपीठाघिरोहणे । उत्तिष्ठामि तदा वित्रा इत्युक्त्वावततार सः ॥७३ वित्रेहक्तं किमायातस्त्वमत्रेति ततो ऽवदत् । मार्जारविक्रयं कर्तृमायातो ऽहं वनेचरः ॥७४ ओतोः किमस्य माहात्म्यं कि मूल्यं विद्यते वद । इत्यसौ बाह्यणेहक्तो निजगाद वनेचरः ॥७५ अस्य गन्धेन नहयन्ति देशे द्वादशयोजने । आखवो निखलाः सद्यो गहहस्येव पन्नगाः ॥७६ मूल्यं पलानि पद्धाशद् हेमस्यास्यं महौजर्सः । तदायं गृह्यतां वित्रा यदि वो ऽस्ति प्रयोजनम् ॥७७ मिलित्वा बाह्यणाः सर्वे वदन्ति स्म परस्परम् । बिडालो गृह्यतामेष मूषकक्षपणक्षमः ॥७८

हे विप्रो ! यदि मूर्खकी योग्यता सुवर्णमय सिंहासनके ऊपर बैठनेकी नहीं है तो मैं इसके ऊपरसे उठ जाता हूँ, यह कहता हुआ वह उस सिंहासनके ऊपरसे नीचे उतर गया ॥७३॥

तत्परचात् उन ब्राह्मणोंने उससे पूछा कि तुम यहाँ क्यों आये हो। इसके उत्तरमें वह बोला कि मैं वनमें विचरण करनेवाला भील हूँ और इस बिल्लीको बेचनेके लिए यहाँ आया हूँ ॥७४॥

इसपर ब्राह्मणोंने पूछा कि इस बिलावमें क्या विशेषता है और उसका मूल्य क्या है, यह हमें बतलाओ। उत्तरमें मनोवेग बोला कि इसके गन्धसे बारह योजन मात्र दूरवर्ती देशके सब चूहे इस प्रकारसे शीघ्र भाग जाते हैं जिस प्रकार कि गरुड़के गन्धसे सप शीघ्र भाग जाते हैं ॥७५-७६॥

इस अतिशय तेजस्वी बिलावका मूल्य सुवर्णके पचास पल ( लगभग ४ तोला ) है। यदि आप लोगोंका इससे प्रयोजन सिद्ध होता है तो इसे ले लीजिए ॥७०॥

इसपर वे सब ब्राह्मण मिलकर आपसमें बोले कि यह बिलाव चूहोंके नष्ट करनेमें समर्थ है, अतः इसे ले लेना चाहिए ॥७८॥

७३) १. न योग्यत्वम् ।

७५) १. मार्जारस्य; क बिडालस्य ।

७६) १. मुषकाः।

७७) १. सुवर्णस्य । २. तेजस्विनः ।

७४) अ ब<sup>°</sup>रुक्तः; इ<sup>°</sup>मागतो ऽहं । ७५) अ इ ऊत्तोः ; अ निजगाद नभश्चरः । ७६) ड योजनैः । ७७) ड हेममस्य महो<sup>°</sup>, इ हेम्नश्चास्य ।

एकत्र वासरे द्रव्यं मूषकैयंद्विनाश्यते। सहस्रांशो ऽपि नो तस्य मूल्यमेतस्यै दीयते ॥७९ मीलियत्वा ततो मुल्यं क्षिप्रमग्राहि से द्विजैः। दुरापे वस्तुनि प्राज्ञैनं कार्या कालयापना ॥८० नभश्चरस्ततो ऽवादीत् परीक्ष्य गृह्यतामयम् । दुरुत्तरान्यथा विद्रा भविष्यति क्षेतिर्धुवम् ॥८१ निरोक्ष्य ते विकर्णकं ै ततो बिडालम्चिरे। अनश्यदस्य कर्णको निगद्यतामयं कथम् ॥८२ खगेन्द्रनन्दनो ऽगदत्ततः पथि श्रमातुराः । स्थिताः सुरालये वयं विचित्रम्षके निशि ॥८३ समेत्ये तत्रे मृषकैरभक्ष्यतास्य कर्णकः। क्षुधातूरस्य तस्थुषैः सुषुप्तस्यै विचेतसः ॥८४

चूहे एक ही दिनमें जितने द्रव्यको नष्ट किया करते हैं उसके हजारवें भाग मात्र भी यह इसका मूल्य नहीं दिया जा रहा है।।७९॥

तत्पश्चात् उन ब्राह्मणोंने मिलकर उतना मूल्य एकत्र किया और उसे देकर शीघ्र ही उस विलावको ले लिया। ठीक भी है—विद्वान् मनुष्योंको दुर्लभ वस्तुके प्रहण करनेमें काल-यापन नहीं करना चाहिए—अधिक समय न बिताकर उसे शीघ्र ही प्राप्त कर लेना चाहिए।।८०।।

उस समय मनोवेग विद्याधर बोला कि है विप्रो ! इस बिलावकी भली भाँति परीक्षा करके उसे ग्रहण कीजिए, क्योंकि, इसके बिना निश्चयसे बहुत बड़ी हानि हो सकती है।।८१॥

तत्परचात् वे ब्राह्मण उस विलावको एक कानसे हीन देखकर बोले कि इसका यह एक

कान कैसे नष्ट हो गया है, यह हमें बतलाओ ॥८२॥

यह सुनकर विद्याधरकुमार बोला कि हम मार्गमें परिश्रमसे व्याकुल होकर रातमें एक देवालयमें ठहर गये थे। वहाँ विचित्र चूहे थे। वहाँ स्थित होकर जब यह बिलाव भूखसे पीड़ित होता हुआ गहरी नींदमें सो गया था तब उन चृहोंने आकर इसके कानको खा लिया है ॥८३-८४॥

७९) १. बिडालस्य ।

८०) १. ओतुः । २. कालक्षेपणा ।

८१) १. क नाशः।

८२) १. कर्णरहितम् ।

८४) १. आगत्य । २. सुरालये । ३. स्थितवतः । ४. सुप्तस्य ।

७९) अ सहस्रांशरुचा। ८१) व दुरन्तरान्यथा दिजा; अक्षिति । ८२) इ तं for ते ; अनिकर्णं तं; अ कर्णैंको, इ कर्णकौ। ८३) क पथश्रमा<sup>°</sup>, इ परिश्रमा<sup>°</sup>। ८४) ड <sup>°</sup>रभज्यतास्य ; ड इ कर्णकौ; अ तस्थुषु: ; अ सूष्ट्सूप्तो, ब सूष्ट्सतो, क ड सूष्ट्ससो।

बभाषिरे ततो द्विजा नितान्तहाससंकुलाः । विरुध्यते शठ स्फुटं परस्परं वचस्तव ॥८५ यदीयगन्धमात्रतो द्विषट्कयोजनान्तरे । वजन्ति तस्य मूषकैविकृत्यते कथं श्रुतिः ॥८६ ततो जगाद खेचरो जिनाङ्घ्रिपद्मषट्पदः । किमेकदोषमात्रतो गता गुणाः परे ऽस्य भोः ॥८७ द्विजैरवाचि दोषतो गतो ऽमुतो गुणो ऽखिलः । न कञ्जिकैकबिन्दुना सुधा पलायते हि किम् ॥८८ खगो ऽगदत्ततो गुणा न यान्ति दोषतो ऽमुतः । विवस्वतो वजन्ति कि करास्तमोविमदिताः ॥८९ वयं दरिद्रनन्दना वनेचराः पञ्चपमाः । भवद्भिरत्र न क्षमाः प्रजल्पितुं समं बुधैः ॥९०

यह सुनकर वे बाह्मण अतिशय हँसी उड़ाते हुए बोले कि रे मूर्ख ! तेरा यह कथन स्पष्टतया परस्पर विरुद्ध है—जिसके गन्ध मात्रसे ही बारह योजनके भीतर स्थित चूहे भाग जाते हैं उसके कानको वे चूहे कैसे काट सकते हैं ? ॥८५-८६॥

इसपर जिनेन्द्रदेवके चरण कमलोंका भ्रमर—जिनेन्द्रका अतिशय भक्त—वह मनोवेग बोला कि हे ब्राह्मणो ! क्या केवल एक दोष से इसके अन्य सब गुण नष्ट हो गये ? ॥८७॥

इसके उत्तरमें वे ब्राह्मण बोले कि हाँ, इस एक ही दोषसे उसके अन्य सब गुण नष्ट हो जानेवाले ही हैं। देखो, कंजिककी एक ही बूँद्से क्या दूध नष्ट नहीं हो जाता है? अवश्य नष्ट हो जाता है।।८८।।

इसपर विद्याधर बोला कि इस दोषसे उसके गुण नहीं जा सकते हैं। क्या कभी राहुसे पीड़ित होकर सूर्यके किरण जाते हुए देखे गये हैं ? नहीं देखे गये हैं।।८९।।

हम निर्धनके पुत्र होकर प्रमुके समान वनमें विचरनेवाले हैं। इसीलिए हम आप-जैसे विद्वानोंके साथ सम्भाषण करनेके लिए समर्थ नहीं हैं।।९०॥

८६) १. भज्यते । २. कर्णैकः।

८७) १. अन्ये ।

८९) १. सूर्यंस्य । २. राहुविमर्दात् ।

८६) व तदीय ; अ विकल्पते, व विकर्यंते, इ विकृत्तते । ८८) अ क द इ ततो for ऽमुतो; अ पयः for सुधा । ९०) अ वनेचरा अपश्चिमाः ।

द्विजा जजलपुरत्रे नो तवास्ति दूषणं स्फुटम् ।
बिडालदोषवारणं कुरुष्व सो ऽगदोत्ततः ॥९१
करोम्यहं द्विजाः परं भविद्धरोश्वरेः समम् ।
बिभेति जल्पतो मनः पुरस्य नायकैमंम ॥९२
यदि भवित मनुष्यः कूपमण्डूकतुल्यः
कृतकबिधरकल्पः क्लिष्टभृत्योपमानः ।
अवितर्थमपि तत्त्वं जल्पतो मे महिष्ठा भवित मनसि शङ्का भीतिमारोपयन्तो ॥९३
श्रुतं न सत्यं प्रतिपद्यते यो बूते लघीयो ऽपि निजं गरीयः ।
अनीक्षमाणो परवस्तुमानं तं कूपमण्डूकसमं वदन्ति ॥९४
विशुद्धपक्षी जलधेष्पेतो कदाचनापृच्छचतं दर्दरेण ।
कियानसौ भद्र स सागरस्ते जगाद हंसो नितरां गरिष्ठः ॥९५
प्रसार्य बाह्र पुनरेवमूचे भद्राम्बुराशिः किमियानसौ स्यात् ।
अवाचि हंसेन तरां महिष्ठः स प्राह कूपादिष कि मदीयात् ॥९६

इस प्रकार मनोवेगके कहनेपर ब्राह्मण बोले कि इसमें तुम्हारा कोई दोष नहीं है, यह स्पष्ट है। तुम बिलाबके इस दोषका निवारण करो। यह सुनकर मनोवेग बोला कि ठीक है, मैं उसके इस दोषका निवारण करता हूँ, परन्तु हे विप्रो! इस नगरके नेतास्वरूप आप-जैसे महापुरुषोंके साथ सम्भाषण करते हुए मेरा मन भयभीत होता है।।९१-९२।।

यदि मनुष्य कूपमण्ड्रकके सदृश, कृत्रिम बिधर (बिहरा) के समान अथवा किछ्छ सेवकके समान हो तो हे महापुरुषो ! यथार्थ भी वस्तुस्वरूप को कहते हुए मेरे मनमें भयको उत्पन्न करनेवाली शंका उदित होती है ॥९३॥ जो मनुष्य सुने हुए वृत्तको सत्य नहीं मानता है, अपनी अतिशय छोटी वस्तुको भी जो अत्यधिक बड़ी बतलाता है, तथा जो दूसरेके वस्तु-प्रमाणको नहीं देखता है—उसपर विश्वास नहीं करता है; वह मनुष्य कूपमण्ड्रकके समान कहा जाता है ॥९४॥

उदाहरणस्वरूप एक विशुद्ध पक्षी—राजहंस—किसी समय समुद्रके पास गया। उससे मेंढकने पूछा कि भो भद्र! वह तुम्हारा समुद्र कितना बड़ा है। इसपर हंसने कहा कि वह तो अतिशय विशास है।।९५॥

यह सुनकर मेंढक अपने दोनों हाथोंको फैलाकर बोला कि हे भद्र! क्या वह समुद्र इतना वड़ा है। इसपर हंसने कहा कि वह तो इससे बहुत बड़ा है। यह सुनकर मेंढक पुनः बोला कि क्या वह मेरे इस कुएँसे भी बड़ा है।।९६॥

९१) १. विडाले । ९२) १. वारणम् । २. पण ।

९३) १. तर्हि । २. सत्यम् । ३. भो गरिष्ठा द्विजाः; क हे विप्राः।

९४) १. न मन्यते । २. पुरुषम् ।

९५) १. आगतः । २. कस्मादागतः, सागरात् इति कथिते । ३. राजहंसः । ४. तव ।

९६) १. क अति शयेन । २. गुरुतरः; क गरिष्ठः।

९१) क सो ऽवदत्ततः । ९२) व पुरश्च; अ नायकैः समम् । ९३) अ व क इ बिधरतुल्यः । ९४) व तत्कूप । २२

इत्यं न यः सत्यमि प्रदिष्टं गृह्णाति मण्डूकसमो निकृष्टः। न तस्य तत्त्वं पद्भिनिवेद्यं कुवंन्ति कार्यं विफलं न सन्तः ॥९७ स्वजनशक्ननशब्दैर्वार्यमाणो ऽपि कार्यं विरचयति कृषीर्यस्ताननाकण्यं े लुब्धः। पद्पटहिननादैश्छावयित्वान्यशब्दं कृतकबिंदनामा भण्यते ऽसौ निकृष्टैः ॥९८ अदायकं दृष्टमति सत्ष्णं विबुध्यमानो ऽपि जहाति भूपम् । न यश्चिरक्लेशमवेक्षमाणः स क्लिष्टभत्यो ऽकथि गर्हणीयैः ॥९९ एभिस्तुल्या विगतमतयो ये नराः सन्ति दीनाः कार्याकार्यप्रकटनपरं वाक्यमृद्ध्यमानीः। नित्यां लक्ष्मीं बुधजननुतामीक्ष्यमाणैरदोषै — स्तत्त्वं तेषाममितगतिभिर्भाषणीयं न सद्भिः ॥१००

इति धर्मपरीक्षायाममितगतिकृतायां दशमः परिच्छेदः ॥१०॥

इस प्रकार जो दूसरेके द्वारा उपदिष्ट सत्यको भी प्रहण नहीं करता है वह निकृष्ट मनुष्य मेंढक समान कहा जाता है। चतुर जनोंको उस मेंढक समान मनुष्यके छिए वस्तु-स्वरूपका कथन नहीं करना चाहिए। कारण यह कि सत्पुरुष कभी निरर्थक कार्यको नहीं किया करते हैं।।९७॥

जो दुर्बेद्धि मनुष्य आत्महितैषी जनोंके शब्दों द्वारा और अशुभसूचक शब्दोंके द्वारा रोके जानेपर भी उन्हें नहीं सुनता है और लोभवश उन शब्दोंको भेरी आदिके शब्दोंसे आच्छादित करके - उन्हें अभिहत करके - कार्यको करता है वह निकृष्ट मनुष्य कृतकविधर कहलाता है।।९८॥

जो सेवक राजाको न देनेवाला, दुष्टबुद्धि और लोभी जानता हुआ भी उसे नहीं छोड़ता है व दीर्घ काल तक क्लेशको सहता रहता है, वह निन्दनीय सेवक 'क्लिण्ट भृत्य' नामसे कहा गया है।।९९॥

जो निकृष्ट जन इन तीन मनुष्योंके समान बुद्धिहीन होकर योग्य-अयोग्य कार्यको प्रकट करनेवाले वाक्यकी अवहेलना किया करते हैं उनके आगे विद्वान् जनोंसे स्तुत व निर्दोष ऐसी अविनश्वर छक्ष्मी—मुक्ति-कान्ता—की अभिलाषा करनेवाले अपरिमित ज्ञानी सत्पुरुषोंको तत्त्वका उपदेश नहीं करना चाहिए ॥१००॥

> इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें दशम परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१०॥

९७) १. वृथा।

९८) १. स्वजनादीन्; क शब्दान् । २. अवगण्य । ३. लोभी । ४. क नीचः ।

९९) १. निन्दनीयः । १००) १. स्फेटमानाः । २. क श्रेष्ठबुद्धिमहितैः ।

९७) ब विफलं समस्त: । ९९) अ ब °मपेक्षमाण: । १००) क लक्ष्मीं विबुधनमितां, ब ड <sup>°</sup>जननतां ; अ °मिष्यमाणैरदोषं, व मिष्यमाणैरदोषां ; अ हि for न । व इति दशमः परिच्छेदः ।

## [ ११ ]

अथ प्राहुरिमं विप्रा वयं मूर्णाः किमीदृशाः ।
न विद्यो येन युक्त्यापि घटमानं वद्यः स्फुटम् ॥१
ततो ऽभणीत् खगाधीशनन्दनो बुधनन्दनः ।
यद्येवं श्रूयतां विप्राः स्फुटयामि मनोगतम् ॥२
तापसस्तपसामासीदथ मण्डपकौशिकः ।
निवासः कृतदोषाणां महसामिव भास्करः ॥३
विशुद्धविष्रहैरेष नक्षत्रेरिव चन्द्रमाः ।
निविष्ठा भोजनं भोक्तुं तापसैरेकदा सह ॥४
संस्पर्शभीतचेतस्काश्चण्डालमिव गहितम् ।
एनं निषण्णमालोक्य सर्वे ते तरसोत्थिताः ॥५

मनोवेगके उपर्युक्त भाषणको सुनकर ब्राह्मण उससे बोले कि क्या हम लोग ऐसे मूर्ख हैं जो युक्तिसे संगत वचनको भी स्पष्टतया न समझ सकें।।१।।

यह सुनकर विद्याधरराजका वह विद्वान पुत्र बोला कि हे विप्रो! यदि ऐसा है— जब आप विचारपूर्वक युक्तिसंगत वचनके ब्राहक हैं—तब फिर मैं अपने मनोगत भावको स्पष्ट करता हूँ, उसे सुनिए ॥२॥

तपोंको तपनेवाला एक मण्डपकौशिक नामका तपस्वी था। जिस प्रकार सूर्य तेजपुंजका निवासस्थान है उसी प्रकार वह किये गये दोषोंका निवासस्थान था ॥३॥

एक समय वह भोजनका उपभोग करनेके छिए पवित्र शरीरवाछे तपस्वियोंके साथ इस प्रकारसे स्थित था जिस प्रकार कि विशुद्ध शरीरवाछे नक्षत्रोंके साथ चन्द्रमा स्थित होता है ॥४॥

वे सव तपस्वी घृणित चाण्डालके समान इसे बैठा हुआ देखकर मनमें उसके स्पर्शसे भयभीत होते हुए वहाँसे शीघ्र उठ बैठे ॥५॥

१) १. क मनोवेगं प्रति ।

२) १. क प्रगटयामि ।

४) १. उपविष्टः ।

५) १. मण्डपकौशिकम् । २. उपविष्टम् ।

२) व ततो वेगात्; व स्पष्टयामि, क स्पृष्टयामि for स्फुटयामि । ५) क एकं, ड इ एवं for एनम्; इ विषणां।

तेनैव तापसाः पृष्टाः सहभुञ्जानमुत्थिताः ।
सारमेयमिवालोक्य कि मां यूयं निगद्यताम् ॥६
अभाषि तापसैरेष तापसानां बहिर्भवः ।
कुमारब्रह्मचारो त्वमदृष्टतनयाननः ॥७
अपुत्रस्य गतिनीस्ति स्वर्गो न च तपो यतः ।
ततः पुत्रमुखं दृष्ट्वा श्रेयसे क्रियते तपः ॥८
तेन गत्वा ततः कन्यां याचिताः स्वजना निजाः ।
वयो ऽतीततया नादुस्तस्मै तां ते कथंचन ॥९
भूयो ऽपि तापसाः पृष्टा वेगेनागत्य तेन ते ।
स्थविरस्य न मे कन्यां को ऽपि दत्ते करोमि किम् ॥१०
तैकक्तं विधवां रामां संगृह्य त्वं गृही भव ।
नोभयोविद्यते दोष इत्युक्तं तापसागमे ॥११

- ७) १. क मण्डपकौशिकं प्रति । २. भूतः ।
- ९) १. मण्डपकौशिकाय । २. ते स्वजनाः ।
- १०) १. क वृद्धस्य ।

तब उसने उन तपस्वियोंसे पूछा कि तुम छोग साथमें भोजन करते हुए मुझे कुत्तेके समान देखकर क्यों उठ बैठे हो, यह बतछाओ ॥६॥

इसपर तपस्वियोंने उससे कहा कि तुमने बालब्रह्मचारी होनेसे पुत्रका मुख नहीं देखा है, अतएव तुम तपस्वियोंसे बहिर्भूत हो। इसका कारण यह है कि पुत्रहीन पुरुषकी न गति है, न उसे स्वर्ग प्राप्त हो सकता है, और न उसके तपकी भी सम्भावना है। इसीलिए पुत्रके मुखको देखकर तत्वश्चात् आत्मकल्याणके लिए तपको किया जाता है।।७-८।।

तपस्वियोंके इन वचनोंको सुनकर उस मण्डपकोशिकने जाकर अपने आत्मीय जनोंसे कन्याकी याचना की। परन्तु विवाह योग्य अवस्थाके वीत जानेसे उसे उन्होंने किसी भीं प्रकारसे कन्या नहीं दी ॥९॥

तब उसने शीव्र आकर उन साधुओंसे पुनः पूछा कि वृद्ध हो जानेसे मुझे कोई भी अपनी कन्या नहीं देना चाहता, अब मैं क्या करूँ ? ॥१०॥

यह सुनकर उन तपस्वियोंने कहा कि हे तापस ! तुम किसी विधवा स्त्रीको प्रहण करके—उसके साथ विवाह करके—गृहस्थ हो जाओ। ऐसा करनेसे दोनोंको कोई दोप नहीं छगता, ऐसा आगममें कहा गया है ॥११॥

६) १. मण्डपकौशिकेन।

६) अ ते तेन। ८) व क ड इ न तपसो यतः। ९) इ कदाचन। ११) व क ड इ नतापि for रामा; इ सुस्ती for गृही; अ दोषिम ; इ इत्युक्तस्ता ।

ेपत्यौ प्रवृज्ञिते क्लीबे प्रणष्टे पतिते मृते । पञ्चस्वापत्सु नारीणां पतिरन्यो विधीयते ॥१२

तेनातो विधवाग्राहि तापसादेशवितना । स्वयं हि विषये लोलो गुर्विदेशेन कि जनः ॥१३

तस्य तां सेवमानस्य कन्याजनि मनोरमा। नीति सर्वजनाभ्यर्थां संपत्तिरिव रूपिणी॥१४

हरनारायणब्रह्मैशकादीनां दिवौकसाम् । या दुर्वारमर्वाबब्द वर्धयन्ती मनोभवम् ॥१५

तप्तचामीकरच्छाया छायः नामाजनिष्ट या । कलागुणैर्बुधाभीष्टैः सकलैनिलयोकृता ।।१६

यथा—पतिके संन्यासी हो जानेपर, नपुंसक प्रमाणित होनेपर, भाग जानेपर, श्रष्ट हो जानेपर और मर जानेपर; इन पाँच आपत्तियोंमें स्त्रियोंके छिए आगममें दूसरे पतिका विधान है—उक्त पाँच अवस्थाओंमें किसी भी अवस्थाके प्राप्त होनेपर स्त्रीको अपना दूसरा विवाह करनेका अधिकार प्राप्त है।।१२।।

तपस्वियोंके इस प्रकार कहनेपर उसने उनकी आज्ञानुसार विधवाको ही प्रहण कर लिया। ठीक ही है, मनुष्य विषयोपभोगके लिए स्वयं लालायित रहता है, फिर गुरुका वैसा आदेश प्राप्त हो जानेपर तो कहना ही क्या है—तब तो वह उस विषयसेवनमें निमग्न होगा ही ॥१३॥

इस प्रकार सब जनोंसे प्रार्थनीय नीतिके समान उस विधवाका सेवन करते हुए उसके एक मनोहर कन्या उत्पन्न हुई जो मूर्तिमती सम्पत्तिके समान थी ॥१४॥

वह कन्या महादेव, विष्णु, ब्रह्मा और इन्द्र आदि देवताओंके कामदेवको दुर्द्धिगत करती हुई क्रमशः वृद्धिको प्राप्त हुई ॥१५॥

वह तपे हुए सुत्रर्णके समान कान्तिवाली थी। उसका नाम छाया था। वह विद्वानोंको अभीष्ट सब ही कला-गुणोंका आधार थी।।१६॥

१२) १. मात्रा पुत्र्या भगिन्या वा पुत्रार्थं प्रार्थितो नरः । यः पुमान् न रतौ भुङ्कते स भवेत् ब्रह्महा पुनः (?) ।

१४) १. मण्डपकौशिकस्य । २. न्यायम् ।

१५) १. ब्रह्मा ।

१२) अ प्रतिष्टे। १३) अ तेनैव for तेनातो; ड इ विधिनाग्राहि; अ लोभो for लोलो; इ कि पुनः।

१४) इ नीति: " म्यर्था । १५) व मनोभुवम् । १६) क ड कलागुणगणैरिष्टैः; व कृताः ।

विजित्य सकला रामाः स्थिता या कान्तिसंपदा ।
यस्याः समजिन च्छाया स्वकीयादर्शसंभवा ॥१७
अमुध्ये बन्धुरा कन्या साजिनष्टाष्टवार्षिको ।
परोपकारिणी लक्ष्मीः कृपणस्येव मन्दिरे ॥१८
अवादीदेकदा कान्तामसौ मण्डपकौशिकः ।
तोर्थयात्रां प्रिये कुर्वः समस्ताघिवशोधिनीम् ॥१९
देवस्य काञ्चनच्छायां छायां प्रत्यप्रयौवनाम् ॥१०
यस्यैवैषाप्यंते कन्या गृहीत्वा सो ऽपि तिष्ठति ।
न को ऽपि विद्यते लोके रामारत्नपराङ्मुखः ॥२१
दिजिह्नसेवितो छ्दो रामादत्तार्धविग्रहः ।
मन्मथानलतप्ताङ्गः सर्वदा विषमेक्षणः ॥२२

वह अपनी कान्तिरूप लक्ष्मीसे सब ही स्त्रियोंको जीतकर स्थित थी। उसके समान यदि कोई थी तो वह दर्पणमें पड़नेवाली उसीकी छाया थी—अन्य कोई भी स्त्री उसके समान नहीं थी।।१७॥

मण्डपकौशिककी वह कन्या क्रमसे वृद्धिको प्राप्त होकर आठ वर्षकी हो चुकी थी। वह उसके यहाँ इस प्रकारसे स्थित थी जैसे मानो कृपण (कंजूस)के घरमें परोपकारिणी लक्ष्मी ही स्थित हो ॥१८॥

एक समय वह मण्डपकौशिक अपनी स्त्रीसे बोला कि है प्रिये! चलो हम समस्त पापको शुद्ध करनेवाली तीर्थयात्रा करें।।१९॥

परन्तु हे सुन्दरि ! सुवर्णके समान निर्मेष्ठ कान्तिवाली व नवीन यौवनसे सुशोभित इस उत्तम लक्षणोंसे संयुक्त लायाको किस देवके हाथमें सौंपकर चलें ॥२०॥

कारण यह कि जिसके छिए यह कन्या सौंपी जायेगी वही उसको ग्रहण करके—अपनी बनाकर—स्थित हो सकता है, क्योंकि, छोकमें ऐसा कोई भी नहीं है जो स्त्रीरूप रत्नसे विमुख दिखता हो ॥२१॥

यदि महादेवके हाथोंमें इसे सौंपनेका विचार करें तो वह सर्पांसे—चापलूस जनोंसे— सेवित और सदा विषयदृष्टि रखनेवाला—तीन नेत्रोंसे सहित—होकर शरीरमें कामरूप

१८) १. मण्डपकौशिकस्य मन्दिरे ।

२०) १. नवयौवनाम् । २. कस्य देवस्य हस्ते थवणिकां (?) रक्षणाय ।

२१) १. कन्याम् ।

२२) १. हे नाथ, ईश्त्ररस्य दीयताम्, हे कान्ते ईश्वरस्य वृत्तं श्रृणु ।

१७) ब या:; अ संपदाम्; क ड समाजिन । १८) ब हिर्वावणी । १९) अ ब कुर्मः; ब क विशोधनीं । २०) ब क कुर्मह । २१) अ यस्य वैषा, क ड इ यस्य चैषा । २२) अ दिजिह्नैः ।

देहस्थां पार्वतीं हित्वा जाह्नवीं यो निषेवते । स मुञ्चति कथं कन्यामासाद्योत्तमलक्षणाम् ॥२३

यस्य ज्वलति कामाग्निह्रंदये दुनिवारणः । दिवानिशं महातापो जलधेरिव वाडवः ॥२४

कथं तैस्यार्पयाम्येनां धूजंटेः कामिनः सुताम् । रक्षणायार्प्यते दुग्धं मार्जारस्य बुधैनंहि ॥२५

<sup>9</sup>सहस्रेर्घाति गोपीनां तृप्ति षोडशभिर्हरिः । न सदा सेव्यमानाभिनदोभिरिव नीरघिः ॥२६

गोपीनिषेवते हित्वा यः पद्मां हृदये स्थिताम् । स प्राप्य सुन्दरां रामां कथं मुञ्चति माधवः ॥२७

ईदृशस्य कथं विष्णोरपैयामि शरीरजाम् । चोरस्य हि करे रत्नं केन त्राणाय दोयते ॥२८

अग्निसे सन्तप्त रहता है। इसीलिए उसने आधा शरीर स्त्रीको—पार्वतीको—दे दिया है। इसके अतिरिक्त वह अपने शरीरके अर्धभागमें स्थित उस पार्वतीको छोड़कर गंगाका सेवन करता है। इस प्रकारसे भला वह इस उत्तम लक्षणोंवाली कन्याको पा करके उसे कैसे छोड़ सकता है ? नहीं छोड़ सकेगा ॥२२-२३॥

जिस प्रकार समुद्रके मध्यमें अतिशय तापयुक्त वडवानल दिनरात जलता है उसी प्रकार जिस महादेवके हृद्यमें निरन्तर कष्टसे निवारण की जानेवाली कामरूप अग्नि जला करती है उस कामी महादेवके लिए रक्षणार्थ यह पुत्री कैसे दी जा सकती है— उसके लिए संरक्षणकी दृष्टिसे पुत्रीको देना योग्य नहीं है। कारण कि चतुर जन रक्षाके विचारसे कभी बिल्लीको दूध नहीं दिया करते हैं। १४-२५॥

जिस प्रकार समुद्र हजारों निदयों के भी सेवनसे कभी सन्तुष्ट नहीं होता उसी प्रकार जो विष्णु सोलह हजार गोपियों के निरन्तर सेवनसे कभी सन्तोषको प्राप्त नहीं होता है तथा जो हृदयमें स्थित लक्ष्मीको छोड़कर गोपियों का सेवन किया करता है वह विष्णु भी भला सुन्दर स्त्रीको प्राप्त करके उसे कैसे छोड़ सकेगा ? वह भी उसे नहीं छोड़ेगा। इसीलिए ऐसे कामी उस विष्णुके लिए भी मैं अपनी प्यारी पुत्रीको कैसे दे सकता हूँ ? उसे भी नहीं देना चाहता हूँ। कारण कि ऐसा कौन-सा बुद्धिमान है जो चोरके हाथमें रक्षाके विचारसे रत्नको देता हो ? कोई भी नहीं देता है।।२६-२८॥

२५) १. रुद्रस्य।

२६) १. तर्हि विष्णोः।

२३) व मुख्रते । २७) क गोपीं; व ड इ हित्वा पद्मां च; इ कन्यां for रामां । २८) ड इ तु for हि ।

ैनृत्यदर्शनमात्रेण सारं वृत्तं मुमोच यः।
स ब्रह्मा कुरुते किं न सुन्दरां प्राप्य कामिनीम्।।२९
एकदा विष्टरक्षोभे जाते सित पुरंदरः।
पप्रच्छ धिषणं साधो केनाक्षोभि ममासनम्।।३०
जगाद धिषणो देव ब्रह्मणः कुर्वतस्तपः।
अर्धाष्टाब्दसहस्राणि वर्तन्ते राज्यकाङ्क्षया।।३१
प्रभो तपःप्रभावेण तस्यायं महता तव।
अजनिष्टासनक्षोभस्तपसा किं न साध्यते।।३२
हरे हर् तपस्तस्य त्वं प्रेयं स्त्रियमुत्तमाम्।
नोपायो वनितां हित्वा तपसां हरणे क्षमः।।३३
प्राहं ग्राहेमसौ स्त्रीणां दिव्यानां तिलमात्रकम्।
रूपं निवंतंयामास भव्यां रामां तिलोत्तमाम्।।३४

जिस ब्रह्मदेवने तिलोत्तमा अप्सराके नृत्यके देखने मात्रसे ही संयमको छोड़ दिया वह भी सुन्दर रमणीको पाकर क्या न करेगा? वह भी उसके साथ विषयभोगकी इच्छा करेगा ही ॥२९॥

उक्त घटनाका वृत्त इस प्रकार है—एक समय इन्द्रके आसनके कम्पित होनेपर उसने अपने मन्त्री बृहस्पतिसे पृछा कि हे साधो! मेरा यह आसन किसके द्वारा कम्पित किया गया है ॥३०॥

इसके उत्तरमें बृहस्पतिने कहा कि हे देव! राज्यकी इच्छासे ब्रह्माको तप करते हुए चार हजार वर्ष होते हैं। हे प्रभो! उसके अतिशय तपके प्रभावसे ही यह आपका आसन कम्पित हुआ है। सो ठीक भी है, क्योंकि, तपके प्रभावसे क्या नहीं सिद्ध किया जाता है? अर्थात् उसके प्रभावसे कठिनसे भी कठिन कार्य सिद्ध हो जाया करता है।।३१-३२।।

हे देवेन्द्र! तुम किसी उत्तम स्त्रीको प्रेरित करके उसके इस तपको नष्ट कर दो, क्योंकि, तपके नष्ट करनेमें स्त्रीको छोड़कर और दूसरा कोई भी उपाय समर्थ नहीं है ॥३३॥

तदनुसार इन्द्रने दिज्य स्त्रियोंके तिल-तिल मात्र सौन्दर्यको लेकर तिलोत्तमा नामक सुन्दर स्त्रीकी रचना की ॥३४॥

२९) १. ततः ब्रह्मणे ।

३०) १. क सिंहासन चञ्चल जाते सित । २. बृहस्पितम् ।

३१) १. क चत्वारि सहस्राणि । २. भवन्ति ।

३३) १. हे पुरन्दर; क हे इन्द्र । २. हरणं कुरु ।

३४) १. क गृहीत्वा । २. इन्द्रः ।

२९) ब सारवृत्तं । २१) व अर्घष्टाष्टसहस्राणि; इ राजकाङ्क्षया । २२) ब तपस्तत्त्वं प्रेर्यत स्त्रिय $^\circ$ ; ब क ड इ तपसो हरणे परः ।

गत्वा त्वं तपसा रिक्तं कुरुव कमलासनम् । इत्युक्तवा प्रेषयामास वृत्रहा तां तिलोत्तमाम् ॥३५ मनो मोहयितुं दक्षं जीणं मद्यमिवोजितम् । ब्रह्मणः पुरतश्चक्रे सा नृत्यं रससंकुलम् ॥३६ शरीरावयवा गुद्धा द्विता दक्षया तया । मेघा वर्षयितुं सद्यः कुसुमायुधपादपम् ॥३० पादयोजंङ्घयोरूवीविस्तीणं जघनस्थले । नाभिबम्बे स्तनद्वन्द्वं ग्रीवायां मुखपङ्कं ॥३८ दृष्टिविश्रम्य विश्रम्य धावमाना समन्ततः । ब्रह्मणो विग्रहे तस्याश्चिरं चिक्रीड चञ्चला ॥३९ बिभेद हृदयं तस्य मन्दसंचारकारिणी । विलासविश्रमाधारा सा विन्ध्यस्येव नर्मदा ॥४०

तत्पश्चात् उस इन्द्रने 'तुम जाकर ब्रह्मदेवको तपसे रहित ( भ्रष्ट ) कर दो' यह कहकर उक्त तिलोत्तमाको ब्रह्माजीके पास भेज दिया ॥३५॥

उसने वहाँ जाकर ब्रह्मदेवके आगे पुरानी मिदराके समान मनके मोहित करनेमें समर्थ व रसोंसे परिपूर्ण उत्कट नृत्यको प्रारम्भ कर दिया ॥३६॥

उस चतुर अप्सराने नृत्य करते हुए कामरूप वृक्षको शीच्च वृद्धिंगत करनेके लिए जलप्रद मेघोंके समान अपने गोपनीय अंगोंको—कामोदीपक स्तनादि अवयवोंको प्रदर्शित किया ॥३७॥

उस समय उसके दोनों पावों, जंघाओं, ऊरुओं, विस्तृत जघनस्थल, नाभिस्थान, स्तनयुगल और मुखरूप कमलपर क्रमसे विश्राम ले-लेकर—कुळ देर ठहर-ठहरकर सब ओर दौड़नेवाली ब्रह्माजीकी चंचल दृष्टि उक्त तिलोत्तमाके शरीरके ऊपर दीर्घ काल तक खेलती रही।।३८-३९।।

इस प्रकार धीरे गमन करनेवाली व विलास एवं विश्रमकी आधारभूत—अनेक प्रकारके हाव-भावको प्रदर्शित करनेवाली—उस तिलोत्तमाने, जिस प्रकार नर्मदा नदीने विनध्य जैसे दीर्घकाय पर्वतके मध्यभागको खण्डित कर दिया, उसी प्रकार ब्रह्माजीके हृदयको खण्डित कर दिया, उसने उनके मनको अपने वशमें कर लिया॥४०॥

३५) १. इन्द्रः ।

३६) १. चित्तरञ्जकं नृत्तम् ।

३७) १. क कामदेव।

३९) १. दुष्टि:।

४०) १. क पर्वतस्य।

३५) व तं for त्वं। ३६) व नृत्तं। ४०) क इ मन्दं संचार<sup>°</sup>; अ <sup>°</sup>विभ्रमाकारा। २३

रक्तं विज्ञाय तं दृष्टचा दक्षिणापश्चिमोत्तराः ।
अप्रयन्तो मनस्तस्य बन्नाम क्रमतो दिशः ॥४१
लज्जमानः स देवानां विल्त्वा न निरैक्षत ।
लज्जाभिमानमायाभिः सुन्दरं क्रियते कुतः ॥४२
तणे वर्षसहस्रोत्थं दत्त्वा प्रत्येकमस्तधीः ।
एकैकस्यां स काष्टायां दिदृक्षुस्तां व्यधानमुखम् ॥४३
भृशं सक्तदृशं दृष्ट्वा सारुरोह नभस्तलम् ।
योषितो रक्तचित्तानां वञ्चनां कां न कुर्वते ॥४४
पञ्चवर्षशतोत्थस्य तपसो महसा स ताम् ।
दिदृक्षुरकरोद् व्योम्नि रासभीयमसौ शिरः ॥४५
न बभूव तपस्तस्य न नर्तनविलोकनम् ।
अभूदुभयविभ्रंशो ब्रह्मणो रागसंगिनः ॥४६

फिर वह दृष्टिपातसे उन्हें अनुरक्त जानकर उनके मनको दक्षिण, पश्चिम और उत्तरकी ओर घुमाती हुई क्रमसे इन दिशाओंमें परिश्रमण करने छगी ॥४१॥

उस समय ब्रह्माजीने देवोंकी ओरसे लिजित होकर उन-उन दिशाओंकी ओर मुखको घुमाते हुए उसे नहीं देखा। ठीक है—लज्जा, अभिमान और मायाचारके कारण भला सुन्दर ( उत्तम ) कार्य कहाँसे किया जा सकता है ? नहीं किया जा सकता है ॥४२॥

तव उन-उन दिशाओंमें उसके देखनेकी इच्छासे उन ब्रह्माजीने बुद्धिहीन होकर एक-एक हजार वर्षके उत्पन्न तपके प्रभावको देते हुए एक-एक दिशामें एक-एक मुखकी रचना की ॥४३॥

इस प्रकार वह उनको अपनेमें अतिशय आसक्तदृष्टि—अत्यधिक अनुरक्त—देखकर आकाशमें ऊपर चली गई। ठीक ही है, स्त्रियाँ अपनेमें अनुरक्त हृदयवाले पुरुषोंकी कौन-सी वंचना नहीं किया करती हैं—वे उन्हें अनेक प्रकारसे ठगा ही करती हैं ॥४४॥

तब उन्होंने उसे आकाशमें देखनेकी इच्छासे पाँच सौ वर्षोंमें उत्पन्न तपके तेजसे गर्दभ जैसे शिरको किया ॥४५॥

इस प्रकारसे रागमें निमग्न हुए उन ब्रह्माजीका न तो तप स्थिर रह सका और न नृत्यका अवलोकन भी बन सका, प्रत्युत वे उन दोनोंसे ही भ्रष्ट हुए ॥४६॥

४१) १. अवलोकनेन।

४३) १. विलोकनवाञ्छया ।

४४) १. तिलोत्तमा।

४१) ब क दृष्ट्वा fr दृष्ट्या; ब पश्चिमोत्तराम्; इ दश for दिशः । ४२) अ निरीक्षिता, ड निरीक्षते । ४४) अ क ड इ भृशासकः; इ नभःस्थलम् । ४६) क संगितः ।

सा तं सर्वतपोरिक्तं कृत्वागात्सुरसुन्दरी ।
मोहियित्वाखिलं रामा वञ्चयन्ति हि रागिणम् ॥४७
दैमामनीक्षमाणो ऽसौ विलक्षत्वैमुपागतः ।
दर्शनागतदेवेभ्यः कुप्यति स्म निरस्तधोः ॥४८
खरवक्त्रेण देवानां प्रावर्तत स खादने ।
विलक्षः सकलो उन्येभ्यः स्वभावेनैव कुप्यति ॥४९
अवोचन्नमरा गत्वा शंभोरेतस्य चेिष्टतम् ।
आत्मदुःखप्रतीकारे यतते सकलो जनः ॥५०
चकर्तं मस्तकं तस्य शम्भुरागत्य पञ्चमम् ।
परापकारिणो मूर्धा छिद्यते को ऽत्र संशयः ॥५१
त्वदीयहस्ततो नेदं पतिष्यति शिरो मम ।
इति तं वेशप्रवानेष ब्रह्महत्यापरं रुषा ॥५२

अन्तमें वह तिलोत्तमा अप्सरा इन्द्रकी इच्छानुसार उन ब्रह्माजीको सब तपोंसे भ्रष्ट करके चली गयी। ठीक है, स्त्रियाँ समस्त रागी जनको मोहित करके ठगा ही करती हैं।।४७॥

तब उस तिलोत्तमाको न देखता हुआ वह हतबुद्धि ब्रह्मा लज्जाको प्राप्त हुआ। उस समय जो देव दर्शनके लिए आये थे उनके ऊपर उसे अतिशय क्रोध हुआ। इससे वह उस गर्दभमुखसे उन देवोंके खानेमें प्रवृत्त हुआ। ठीक हैं, लज्जा (अथवा खेद) को प्राप्त हुए सब ही जन स्वभावतः दूसरोंके ऊपर क्रोध किया करते हैं ॥४८-४९॥

तव उन देवोंने महादेवके पास जाकर उनसे ब्रह्माकी उक्त प्रवृत्तिके सम्बन्धमें निवेदन किया। ठीक है, अपने दुखको दूर करनेके छिए सब ही जन प्रयत्न किया करते हैं ॥५०॥

इससे महादेवने आकर ब्रह्माके उस पाँचवें मस्तकको काट डाला। ठीक है, जो दूसरोंका अपकार करता है उसका मस्तक छेदा ही जाता है, इसमें कुछ सन्देह नहीं है ॥५१॥

तव ब्रह्माने क्रोधके वश होकर ब्रह्महत्यामें संलग्न उन महादेवको यह शाप दे डाला कि—तुम्हारे हाथसे यह मेरा शिर गिरेगा नहीं॥५२॥

४८) १. तिलोत्तमाम् । २. व्याकुलत्वं खेदखिन्नम् ।

४९) १. खेदखिन्नः ।

५०) १. ब्रह्मणः।

५२) १. ईश्वरम् । २. सरा (श्रा) पितवान् । ३. ब्रह्मा ।

४७) व रागिणाम् । ४८) क ड दर्शनायात<sup>°</sup> । ४९) अ सकलस्तेभ्यः ....कुप्यते ।

कुरुवानुग्रहं साधो ब्रह्महत्या कृता मया।
इत्येवं गिंदतो ब्रह्मा तमूचे पार्वतीपतिम् ॥५३
अमृजा पुण्डरीकाक्षो यदेवं पूरियद्यति।
हस्ततस्ते तदा शम्भो पित्रव्यति शिरो मम ॥५४
प्रतिपद्य वचस्तस्य कपालवतमग्रहीत्।
प्रपञ्चो भुवनव्यापी देवानामिष दुस्त्यजः ॥५५
ब्रह्महत्यानिरासार्थं सो ऽगमद्धरिसंनिधिम्।
पिवत्रीकर्तुमात्मानं न हि कं श्रयते जनः ॥५६
ब्रह्मा मृगगणाकीणमिविक्षद् गहनं वनम्।
तोवकामाग्निसंतमः क्व न याति विचेतनः ॥५७
विलोक्यतु मतीमृक्षो ब्रह्मा तत्र्वे निषेवते ।
ब्रह्मवर्योपतमानां रासभ्यत्यत्सरायते ॥५८

इस प्रकारका शाप दे-देनेपर जब महादेवने उनसे यह प्रार्थना की कि हे साधो ! ब्रह्म-हत्या करनेवाछे मेरे ऊपर आप अनुग्रह करें—मुझे किसी प्रकार इस शापसे मुक्त कीजिए— तब वे पार्वतीके पित—महादेव—से बोले कि जब विष्णु भगवान इसे रुधिरसे पूर्ण करेंगे तब यह मेरा शिर तुम्हारे हाथसे नीचे गिर जायेगा ॥५३–५४॥

ब्रह्माके इस कथनको स्वीकार करके महादेवने कपाल व्रतको ग्रहण कर लिया। ठीक है—यह लोकको न्याप्त करनेवाला प्रपंच देवताओंके भी बड़ी कठिनाईसे छूटता है।।५५॥

फिर वह इस ब्रह्महत्याके पापको नष्ट करनेके छिए विष्णुके पास गया। ठीक है-मनुष्य अपनेको पित्र करनेके छिए किसका आश्रय नहीं छेता है—वह इसके छिए किसी न किसीका आश्रय छेता ही है ॥५६॥

तत्पश्चात् ब्रह्मा मृगसमृह्से-मृगादि वन्य पशुओंसे-ज्याप्त दुर्गम वनके भीतर प्रविष्ट हुआ। ठीक है, तीत्र कामरूप अग्निसे सन्तप्त हुआ अविवेकी प्राणी किस-किस स्थानको नहीं जाता है-वह उसको शान्त करनेके छिए किसी भी योग्य-अयोग्य स्थानको प्राप्त होता है॥५०॥

वहाँ ब्रह्माने किसी रजस्वला रीछनीको देखकर उसका सेवन किया। ठीक भी है, क्योंकि, ब्रह्मचर्यसे पीड़ित—कामके वशीभूत हुए—प्राणियोंको गर्दभी भी अप्सरा जैसी दिखती है।।५८॥

५३) १. प्रसादं, कृपाम् । २ ईश्वरेण ।

५४) १. रुधिरेण । २. ब्रह्मा [ विष्णुः ]।

५५) १. ब्रह्मणः ।

५६) १. स्फेटनाय । २. आश्रयते ।

५८) १. रीछणीम् । २. वने । ३. सेवयामास ।

५३) ब कुरुष्व निग्रहं; ब ड कृता मम । ५४) अ यदीदं, ब यदिदं; अ ब पूरियण्यते; ब पिततस्य शिरो मम । ५६) क इ संनिधौ; ब कि for कं। ५७) अ इ अवैक्षद्; अ कं न; द विचेतनम्। ५८) अ निषेव्यते, क द निषेवत, इ निषेव्यत; अ रासभ्यप्सरसायते ।

आसाद्य तरसा गर्भं सा पूर्णं समये ततः।
असूत जाम्बवं पुत्रं प्रसिद्धं भुवनत्रये।।५९
यः कामार्तमना ब्रह्मा तिरश्चीमिप सेवते।
स सुन्दरीं कथं कन्यामेनां मोक्ष्यित मूढ्धीः।।६०
अहत्यां चित्तभूभत्लीं दृष्ट्वा गौतमवल्लभाम्।
अहत्यकाकुलो जातो बिडौजाः पारदारिकः।।६१
गौतमेन क्रुधा शमः स सहस्रभगो ऽभवत्।
दुःखं न प्राप्यते केन मन्मथादेशवितना।।६२
मुने ऽनुगृह्यतामेषस्त्रिदशैरित भाषिते।
सहस्राक्षः कृतस्तेन भूयो ऽनुग्रहकारिणा।।६३
इत्थं कामेन मोहेन मृत्युना यो न पीडितः।
नासौ निर्व्वणो लोकेदेवः कोऽपि विलोक्यते।।६४

तव उस रीछनीने शीघ्र ही गर्भको धारण करके समयके पूर्ण होनेपर तीनों छोकोंमें प्रसिद्ध जाम्बव पुत्रको उत्पन्न किया ॥५९॥

इस प्रकार जो ब्रह्मा मनमें कामसे पीड़ित होकर तिर्यंचनीका भी सेवन करता है वह सुग्धबुद्धि भला इस सुन्दर कन्याकों कैसे छोड़ सकेगा ? नहीं छोड़ेगा ॥६०॥

परस्त्रीका अनुरागी इन्द्र कामकी भक्षीके समान गौतम ऋषिकी पत्नी अहिल्याको देख-कर कामसे ब्याकुल हुआ ॥६१॥

तब गौतम ऋषिने क्रोधके वश होकर उसे शाप दिया, जिससे वह हजार योनियोंवाला हो गया। ठीक है, कामकी आज्ञाके अनुसार प्रवृत्ति करनेवाला ऐसा कौन है जो दुखको प्राप्त न करता हो—कामीजन दुखको भोगते ही हैं॥६२॥

तत्पश्चात् जब देवोंने गौतम ऋषिसे यह प्रार्थना की कि हे मुने ! इस इन्द्रके ऊपर अनुम्रह की जिए—कृपाकर उसे इस शापसे मुक्त कर दीजिए—तब पुनः अनुम्रह करके उन्होंने उसे हजार योनियोंके स्थानमें हजार नेत्रोंवाला कर दिया।।६३॥

इस प्रकार लोगोंके द्वारा वह कोई भी निर्दोष देव नहीं देखा जाता है जो कि काम, मोह और मरणसे पीड़ित न हो–ये सब उन कामादिके वशीभृत ही हैं।।६४॥

६०) १. क कामदेव।

६१) १. इन्द्रः ।

६२) १. स्नापितवान् ।

६३) १. प्रसीदताम्; क अनुग्रहं कुर्वताम् ।

६४) १. निर्दोष: ।

५९) ब पूर्णसमये। ६०) अ क द इ सुन्दरां। ६१) अ आहल्लीं, ब अहिल्लां; अ आहल्लीकाकुलो, ब आज-ल्पकाकुलो, क द इ आकर्ण्य विकलो। ६३) ब रिति भाषितः, क रिति भाषिते, द इ रिति भाषते; अ कृत-स्नेहो भूयो। ६४) क द इ विदूषणो लोके देवः।

एक एव यमो देवः सत्यशौचपरायणः।
विपक्षमदंको धीरः समवर्तीह विद्यते ॥६५
स्थापियत्वास्य सांनिध्ये कन्यां यात्रां करोम्यहम्।
ध्यात्वेति स्थापिता तेन बुहिता यमसंनिधौ ॥६६
सस्त्रीकेस्तीर्थयात्रार्थं गतो मण्डपकौशिकः।
भूत्वा निराकुलः प्राज्ञो धर्मकृत्ये प्रवर्तते ॥६७
मनोभुवतदक्षोणी दृष्ट्वा सा समवतिना।
अकारि प्रेयसी स्वस्य नास्ति रामासु निःस्पृहः॥६८
परापहारभीतेन सा कृतोदर्वातनी।
वल्लभां कामिनीं कामी क्व न स्थापयते कुथ्येः॥६९
कृष्ट्वा कृष्ट्वा तया सार्धं भुक्त्वा भोगमसे कुनः।
गिलित्वा कुरुते उन्तःस्यां नाशशङ्कितमान्यसः ॥७०

हाँ, यहाँ एक वह यम ही ऐसा देव है जो सत्य व शौचमें तत्पर, शत्रुका मर्दन करने-वाला—पक्षपातसे रहित—है ॥६५।

इसीके समीपमें कन्या ( छाया ) को स्थापित करके-छोड़ करके-मैं तीर्थयात्रा कहँगा, ऐसा विचार करके उस मण्डपकौशिकने छाया कन्याको यमके समीपमें रख दिया ॥६६॥

तत्पश्चात् मण्डप कौशिक स्त्रीके साथ तीर्थयात्राको चल दिया। ठीक है, विद्वान् मनुष्य निश्चिन्त होकर ही धर्मकार्यमें प्रवृत्त हुआ करता है॥६०॥

उधर कामरूप वृक्षको उत्पन्न करनेके लिए पृथिवी तुल्य उस छाया कन्याको देखकर यमराजने उसे अपनी प्रियतमा बना लिया। ठीक ही है, लोकमें ऐसा कोई नहीं हैं जो स्त्रियों के विषयमें निःस्पृह हो-उनमें अनुरागसे रहित हो ॥६८॥ इतना ही नहीं, अपितु कोई उसका अपहरण न कर ले इस भयसे उसने उसे उद्रमें अवस्थित कर लिया। सो ठीक भी है, मूर्ष्व कामी काममें रत रहनेवाली प्रियतमाको कहाँपर नहीं स्थापित करता है-वह कहीं भी उचित-अनुचित स्थानमें उसे रखा करता है ॥६९॥

वह मनमें विनष्ट होनेके भयसे उसे देखता व पेटसे बाहर खींचकर—िकालकर— उसके साथ भोग भोगता और तत्पश्चात् फिरसे निगलकर पेटके भीतर ही अवस्थित कर छेता था ॥७०॥

६५) १. क शत्रु ।

६६) १. क यमसंनिधौ । २. तीर्थयात्राम् । ३. मण्डपकौक्षिकेन ।

६७) १. स्त्रिया सह।

६८) १. क पृथ्वी।

६९) १. हरण।

७०) १. निष्कास्य । २. नाशेन ।

६५) ड इ समवर्तीति । ६८) क मनोभव । ७०) अ दृष्ट्वा कृष्ट्वा ।

इत्थं तया समं तस्य भुझानस्य रतामृतम् ।
कालः प्रावर्तता तमानं पश्यतस्त्रिदशाधिकम् ॥७१
खिटका पुस्तिका रामा परहस्तगता सती ।
नष्टा ज्ञेयाथवा पुंसा घृष्टा स्पृष्टोपलम्यते ॥७२
पवनेनैकदावाचि पावको भद्र सवंदा ।
एकः सुधाभुजां मध्ये यमो जोवित सौख्यतः ॥७३
तेनैका सा वधूलंब्धा सुरतामृतवाहिनी ।
वामालिङ्ग्य दृढं शेते सुखसागरमध्यगः ॥७४
न तथा दीयमाने ऽसौ सुखे तृष्यित पावने ।
नितम्बन्या जले नित्यं गङ्गयेव पयोनिधिः ॥७५
कथं मे जायते संगस्तयामा मृगचक्षुषा ।
पावकेनेति पृष्टो ऽसौ निजगाद समीरणः ॥७६

इस प्रकारसे उस छायाके साथ सुरतरूप अमृतका-विषयोपभोगका-अनुभव करता हुआ वह यमराज अपनेको देव (इन्द्र) से भी उत्कृष्ट समझ रहा था। उस समय उसका काल सुखपूर्वक बीत रहा था। ७१॥

खड़ी ( खड़—लेखनी ), पुस्तक और स्त्री ये दूसरेके हाथमें जाकर या तो नष्ट ही हो जाती हैं—वापस नहीं मिलती हैं—या फिर घिसी पिसी हुई प्राप्त होती हैं ॥७२॥

एक समय पवनदेवने अग्निदेवसे कहा कि हे भद्र! देवोंके मध्यमें एक यम देवका जीवन अतिशय सुखपूर्वक बीत रहा है।।७३।।

उसने सुरतरूप अमृतको बहानेवाली एक स्त्री प्राप्त की है, जिसका दृढ्तापूर्वक आलिंगन करता हुआ वह सुखरूप समुद्रके मध्यमें सोता है ॥७४॥

जिस प्रकार गंगाके द्वारा दिये गये पिवत्र जलसे कभी समुद्र सन्तुष्ट नहीं होता है उसी प्रकार उस रमणीके द्वारा दिये जानेवाले पिवत्र सुखमें वह यम भी सन्तुष्ट नहीं होता है।।७५।।

हिरण-जैसे नेत्रोंवाली उस सुन्दरीके साथ मेरा संयोग कैसे हो सकता है, इस प्रकार अग्निदेवके द्वारा पूछे जानेपर वह पवनदेव बोला कि उक्त यम उस कुश शरीरवाली

७१) १. प्रवर्तमान ।

७३) १. देवानाम् । २. तिष्ठति ।

७४) १. वधुम्।

७५) १. यमः।

७६) १. क पवनः।

७२) ब हस्ते गता "ज्ञेया यथा पुंसां । ७५) क दीव्यमाने; ब जने नित्यं । ७६) अ इ जायताम् ।

रक्ष्यमाणामुना तन्वी न द्रष्टुमिष लम्यते ।
कुत एव पुनस्तस्याः संगमो ऽस्ति विभावसी ।।७७
स्वकीयया श्रिया सर्वा जयन्ती सुरसुन्दरीः ।
राति निषेव्य सा तेन जठरस्था विधीयते ।।७८
एकािकनी स्थिता स्पष्टं याममेकं विलोचनैः ।
अधमर्षणकाले सा केवलं दृश्यते सती ।।७९
अवाचि वह्निना वायो यामेनैकेन निश्चितम् ।
स्त्रीं गृह्णािम त्रिलोकस्थां का वार्तेकत्र योषिति ।।८०
एकािकनीं यौवनभूषिताङ्गीं वधूं स्मराक्रान्तशरीरयष्टिम् ।
कुवंन्ति वश्यां तरसा युवानो न विद्यते किंचन चित्रमत्र ।।८१
निशात कामेषुविभिन्नकायो वह्निनिगद्येति जगाम तत्र ।
यत्राधमर्षं विद्याति देशे यमो बहिस्तां परिमुच्य तन्वीम् ।।८२

कामिनीकी रक्षा इस प्रकारसे कर रहा है कि उसे कोई देख भी नहीं पाता है। फिर भला है अग्निदेव! उसका संयोग कहाँसे हो सकता है—वह सम्भव नहीं है ॥७६-७७॥

वह कान्ता अपनी शोभासे सभी सुन्दर देवललनाओंको जीतनेवाली है। यह उसके साथ सुरत-सुखको भोगकर उसे पुनः पेटके भीतर रख लेता है। ११९८१।

वह साध्वी केवल अधमर्षण कालमें—स्नानादिके समयमें—एक पहर तक अकेली अवस्थित रहती है। उस समय उसे विशिष्ट नेत्रोंके द्वारा स्पष्टतासे देखा जा सकता है।।७९॥

इस उत्तरको सुनकर अग्निने वायुसे कहा कि एक पहरमें तो निश्चयसे तीनों छोकोंकी स्त्रियोंको में प्रहण कर सकता हूँ, फिर भछा एक स्त्रीके विषयमें तो आस्था ही कौन-सी है— उसे तो इतने समयमें अनायास ही प्रहण कर सकता हूँ॥८०॥

सो ठीक भी है—अकेली (रक्षकसे रहित), यौवनसे सुशोभित शरीरावयवोंसे संयुक्त और कामदेवसे अधिष्ठित शरीर-लताको धारण करनेवाली स्नीको यदि तहण जन शीच ही बशमें कर लेते हैं तो इसमें कोई आश्चर्यकी बात नहीं है।।८१॥

इस प्रकार जिसका शरीर तीक्ष्ण कामके बाणोंसे विध चुका था वह अग्निदेव ऐसा कहकर जिस स्थानपर वह यम उस सुन्दरीको बाहर छोड़कर—पेटसे पृथक् करके— पापनाशक स्नानादि क्रियाको किया करता था वहाँ जा पहुँचा ॥८२॥

७७) १. वायुना । २. हे अग्ने ।

७८) १. यमेन ।

७९) १. पापस्फेटनकाले ।

८१) १. पुरुषाः ।

८२) १. तीक्ष्ण । २. क अग्निः । ३. गंगामध्ये पाप ।

७८) अ ब रतं निषेव्य । ७९) ब पृष्टं, क स्पृष्टं for स्पष्टं । ८०) क ड अवाच्यप्यग्निना; ब स्त्रीर्गृह्णामिः ँस्थाः । ८२) ड इ वायुं for वह्निः ।

आगत्य कान्तां से निषाय बाह्यां गङ्गां प्रविष्टो ऽघविशुद्धिकामः । विषाय रूपं कमनीयमिनः संगं तयामा परिगृह्य चक्ने ॥८३ अयिन्त्रिता स्त्री मनसा विषणा गृह्णाति दृष्ट्वा पुरुषं यिमष्टम् । अजेव साई तरुपत्रजालं कुप्यन्ति नार्यो हि नियन्त्रणायाम् ॥८४ विधाय संगं ज्वलनेन साधं बभाण सा त्वं व्रज शीद्रमेव । भर्तुमंदीयस्य विरुद्धवृत्तेयंमस्य नाथागितकाल एषः ॥८५ त्वया समेतां यदि वोक्षते मां तदा मदोयां स छनाति नासाम् । निशुम्भित त्वां च विवृद्धकोपो न को ऽिप दृष्ट्वा क्षमते हि जारम् ॥८६ आलिङ्ग्य पीनस्तनपीडिताङ्गों जगाद विद्वा देयिते यदि त्वाम् । विमुच्य गच्छामि वियोगहस्ती तदेष मां दुष्टमना हिनस्ति ॥८७

उधर यम आया और प्रियाको पेटके बाहर रखकर विशुद्धिक इच्छासे गंगा नदीके भीतर प्रविष्ट हुआ। अग्निदेवने उस समय अपना सुन्दर रूप बनाया और उसे प्रहण करके उसके साथ सम्भोग किया ॥८३॥

ठीक है—परतन्त्रतामें जकड़ी हुई स्त्री मनमें खेदका अनुभव करती हुई किसी अभीष्ट पुरुषको देखकर उसे इस प्रकार स्वीकार कर लेती है जिस प्रकार कि पराधीन बकरी वृक्षके हरे पत्रसमूहको देखकर उसे तत्परतासे स्वीकार करती है—उसे खाने लग जाती है। सो यह भी ठीक है, क्योंकि, पराधीनतामें स्त्रियाँ क्रोधको प्राप्त हुआ ही करती हैं।।८४।।

उस अग्निके साथ सम्भोग करके छाया बोली कि है नाथ ! अब तुम यहाँसे शीघ्र ही चले जाओ, क्योंकि, मेरे पतिका ब्यवहार—स्वभाव—विपरीत है। यह उसके आनेका समय है ॥८५॥

यदि वह तुम्हारे साथ मुझे देख छेगा तो मेरी नाक काट छेगा और तुम्हें भी कुपित होकर मार डाछेगा। कारण यह कि कोई भी व्यक्ति अपनी पत्नीके जारको—उपपितको— देखकर क्षमाशील नहीं रह सकता है।।८६।।

यह सुनकर स्थूल स्तनोंसे पीड़ित शरीरवाली उस छायाका आलिंगन करके अग्नि बोला कि हे प्रिये ! यदि तुमको छोड़कर मैं जाता हूँ तो यह दुष्ट मनवाला वियोगरूप हाथी मुझे मार डालेगा ॥८७॥

८३) १. अग्निः (?)।

८४) १. क अरक्षिता सती। २. खेदखिन्ना। ३. क गृह्णाति। ४. रक्षणायाम्।

८५) १. भवति ।

८६) १. क छिनत्ति । २. क नासिकाम् । ३. मारयति ।

८७) १. अग्निः ।

८३) क इ बाह्यम्। ८४) अ ब नियन्त्रिता; अ ब पटिष्ठम् for यमिष्टम्; ब सान्द्रं .... नियन्त्रणाय।

८५) अ नाद्यागतिकाल । ८६) अ वीक्ष्यते; क भिनत्ति for लुनाति; क ड इ नैकोपि । ८७) अ पीडिताङ्गं; क पीडिताङ्गां; क तदैष ।

वरं तवाग्रें दियते हतो ऽहं यमेन रुष्टेन निशातबाणैः।
दुरन्तकामज्वलनेन दग्यस्त्वया विना न ज्वलता सदापि।।८८
वदन्तमित्यं रभसा गृहीत्वा सार्ग्नि गिलित्वा विदधे उन्तरस्थम्।
न रोचमाणस्य नरस्य नार्याः खल्वस्ति चित्तं हृदयप्रवेशे।।८९
तदन्तरस्थं तमबुध्यमानः कृत्वा कृतान्तो नियमं समेत्य।
चकार मध्ये जठरस्य कान्तां स्त्रीणां प्रपञ्चो विदुषामगम्यः।।९०
सर्वत्र लोके उशनपाकहोमप्रदीपयागप्रमुखक्रियाणाम्।
विना हुताशेन विलोक्य नाशं प्रपेदिरे व्याकुलतां नृदेवाः।।९१
बिडौजसावाचि ततः समीरो विमार्गय त्वं ज्वलनं चरण्यो ।
सर्वत्रगामी त्रिदशेषु मध्ये त्वं वेत्सि सख्येन निवासमस्य।।९२
ऊचे चरेण्युः परितस्त्रिलोके गवेषितो देव मया न दृष्टः।
एकत्र देशे न गवेषितो ऽसौ देवेश तत्रािप गवेषयािम।।९३

हे प्रिये ! क़ुद्ध यमके द्वारा तीक्ष्ण बाणोंसे तेरे आगे मारा जाना अच्छा है, परन्तु तेरे विना हृदयमें सदा जलती हुई कामरूप दुर्विनाश अग्निसे सन्तप्त रहना अच्छा नहीं है ॥८८॥

तब ऐसा बोलते हुए उस अग्निको छायाने शीघ्रतासे प्रहण करके निगल लिया और अपने भीतर अवस्थित कर लिया। ठीक है, जो पुरुष स्त्रीको रुचिकर होता है उसे यदि उसके हृदयमें स्थान मिल जाता है तो यह कुछ आश्चर्यकी बात नहीं है॥८९॥

तत्पश्चात् जब यम अपने नियमको पूरा करके वहाँ आया तब उसने छायाके उद्रमें स्थित अग्निदेवको न जानते हुए उस छाया कान्ताको अपने उद्रके भीतर कर छिया। ठीक है—स्त्रियोंकी धूर्तता विद्वानोंके द्वारा भी नहीं ज्ञात की जा सकती है ॥९०॥

उस समय अग्निके बिना लोकमें सर्वत्र भोजनपाक, हवन, दीप जलाना और यज्ञ करना आदि कियाओंके नाशको देखकर मनुष्य और देव सब ही ब्याकुलताको प्राप्त हुए ॥९१॥

यह देखकर इन्द्र वायुसे बोला कि हे वायुदेव ! तुम अग्निकी खोज करो। कारण यह कि देवोंके मध्यमें तुम सर्वत्र संचार करनेवाले हो तथा मित्रभावसे तुम उसके निवास-स्थानको भी जानते हो ॥९२॥

इसपर वायुने कहा कि हे देव! मैंने तीनों छोकोंमें उसे सर्वत्र खोज डाछा है, परन्तु वह मुझे कहीं भी नहीं दिखा। केवछ एक ही स्थानमें मैंने उसे नहीं खोजा है, सो हे देवेन्द्र! अब वहाँपर भी खोज छेता हूँ॥९३॥

९०) १. क न ज्ञायमानः । २. स्नानादि ।

९२) १. क इन्द्रेण । २. हे वायो । ३. मित्रत्वेन ।

९३) १. क पवनः ।

८८) अ हतो ऽयं; इ दुष्टेन for रुष्टेन; अ दुग्धस्त्रिया। ८९) अ हृदये प्रवेश:। ९०) अ तदम्बरस्थं तव बुध्यमानः कृतान्ततोयं नियमं; च कान्ता। ९२) क सख्युनं निवासं। ९३) अ व चरण्युः, इ वरेण्युः।

उक्त्वेति वायुः परिकल्प्ये भोज्यं सुधाशिवर्गं सकलं निमन्त्र्य । एकैकमन्येषु वितीर्यं पीठं यमस्य पीठित्रत्यं स्म दत्ते ॥९४ स्वे स्वे स्थाने सपिद सकले नािकलोके निविष्ठे दत्त्वान्येषाममितगितना भागमेकैकमेव । दत्तं भागित्रत्यमशने वायुना प्रेतभर्तुः वित्तं सार्यं व्रजित भुवने न प्रपञ्चेन हीनम् ॥९५

इति धर्मपरोक्षायाममितगतिकृतायाम् एकादशः परिच्छेदः ॥११॥

इस प्रकार कहकर वायुने भोजनको तैयार करते हुए उसके छिए सब ही देवोंको आमन्त्रित किया। तदनुसार उनके आनेपर उसने अन्य सब देवोंको एक-एक आसन देकर यमके छिए तीन आसन दिये।।९४।।

तब उन सब देवोंके शीघ्र ही अपने-अपने स्थानमें बैठ जानेपर उस अपरिमित गमन करनेवाले वायुने अन्य सब देवोंके लिए उक्त भोजनमें-से एक-एक भाग ही देकर यमराजके लिए तीन भाग दिये। सो ठीक भी है, क्योंकि, लोकमें धूर्तताके विना कार्यसिद्धिको प्राप्त नहीं होता है ॥९५॥

इस प्रकार अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें ग्यारहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥११॥

९४) १. निष्पाद्य ।

९५) १. पवनेन । २. क यमस्य ।

९४) इ स for स्म । ब एकादशमः परिच्छेदः ।

## [१२]

स्वस्य भागत्रयं दृष्ट्वा जगादाथ यमो ऽनिलम्। चरण्यो मम कि भागस्त्रिगुणो विहितस्त्वया ॥१ यदि मे उन्तर्गता कान्ता द्वितीया विद्यते तदा। भागयोद्धितयं देयं निमित्तं त्रितये वद ॥२ वदित स्म ततो वायुभंद्रोद्गिल मनःप्रियाम्। निबुध्यसे स्वयं साधो भागत्रितयकारणम् ॥३ प्रेतभर्ता तत्रद्छायां दृष्ट्वोद्गीणां सदागितः । क्षित्रं बभाण तां भद्रे त्वमुद्गिल हुताद्यानम् ॥४ तयोद्गीणें ततो वह्नौ भास्वरे विस्मिताः सुराः। अदृष्टपूर्वके दृष्टे विस्मयन्ते न के जनाः॥५

अपने उन तीन भागोंको देखकर यमने वायुसे पूछा कि हे वायुदेव ! तुमने मुझे तिगुना भाग क्यों दिया है ॥१॥

यदि मेरे उदरके भीतर स्थित स्त्री दूसरी है तो दो भाग देना योग्य कहा जा सकता था। परन्तु तीन भागोंके देनेका कारण क्या है, यह मुझे बतलाओ।।२॥

इसपर वायु बोला कि हे भद्र ! तुम मनको प्रिय लगनेवाली उस स्त्रीको उगल दो— उदरसे उसे बाहर निकाल दो—तब हे सज्जन ! इन तीन भागोंके देनेका कारण तुम्हें स्वयं ज्ञात हो जायेगा ॥३॥

इसपर यमने जब छायाको बाहर निकाला तब उसे बाहर देखकर उससे शीघ्र ही बायुने कहा कि हे भद्रे ! तुम उस अग्निको निकाल दो ॥४॥

तद्नुसार जब छायाने उस प्रकाशमान अग्निको बाहर निकाला तब इस दृश्यको देखकर सब ही देव आश्चर्यको प्राप्त हुए। सो ठीक भी है, क्योंकि, जिस दृश्यको पहले कभी नहीं देखा है उसे देखकर किनको आश्चर्य नहीं होता—उसके देखनेपर सब ही जनको आश्चर्य हुआ करता है।।५॥

१) १. क हे पवन ।

२) १. अन्नं घृत (?)। २. भागे।

४) १. वायुः, क पवनः ।

१) क ड इ चरेण्यो। २) अ भार्या for कान्ता; इ देयं तृतीये वद कारणम्। ३) ब क विबुध्यसे।

योषा गिलति या बह्ति ज्वलन्तं मदनातुरा ।
दुष्करं दुर्गमं वस्तु न तस्या विद्यते घ्रुवम् ॥६
कृद्धो ऽनलं यमो दृष्ट्वा दण्डमादाय घावितः ।
जारे निरोक्षिते ऽध्यक्षे कस्य संपद्यते क्षमा ॥७
दण्डपाणि यमं दृष्ट्वा जातवेदोः पलायितः ।
नीचानां जारचौराणां स्थिरता जायते कुतः ॥८
तरुपाषाणवर्गेषु प्रविद्य चिकतः स्थितः ।
जाराइचौरा न तिष्ठन्ति विस्पष्टा हि कदाचन ॥९
यः प्रविष्टस्तदा बह्लिस्तरुजालोपलेष्वयम् ।
स्पष्टत्वं याति नाद्यापि प्रयोगव्यतिरेकतेः ॥१०
पुराणमीदृशं दृष्टं जायते भवतां न वा ।
खेटेनेत्युदिते विप्रभेद्रैवमिति भाषितम् ॥११

जो स्त्री कामातुर होकर जलती हुई अग्निको निगल जाती है उसको निश्चयसे कोई भी कार्य दुष्कर—करनेके लिए अशक्य—व कोई भी वस्तु दुर्गम (दुर्लभ ) नहीं है ॥६॥

तब वह यम अग्निको देखकर अतिशय क्रद्ध होता हुआ दण्डको छेकर उसे मारनेके छिए दौड़ा। सो ठीक है—जारके प्रत्यक्ष देखें छेनेपर किसके क्षमा रहती है ? किसीके भी वह नहीं रहती—सब ही क्रोधको प्राप्त होकर उसके ऊपर टूट पड़ते हैं ॥॥

यमको इस प्रकारसे दण्डके साथ आता हुआ देखकर अग्निदेव भाग गया । सो ठीक भी है—नीच जार और चोर जनोंके दृढ़ता कहाँसे हो सकती है ? नहीं हो सकती ॥८॥

इस प्रकार भागता हुआ वह भयभीत होकर वृक्षों और पत्थरोंके समूहके भीतर प्रविष्ट हुआ वहींपर स्थित हो गया। सो ठीक है, क्योंकि, जार और चोर कभी प्रकटरूपमें स्थित नहीं रहते हैं ॥९॥

जो यह अग्नि उस समय वृक्षसमूहों और पत्थरोंके भीतर प्रविष्ट होकर स्थित हुआ था वह आज भी प्रयोगके विना—परस्पर घर्षण आदिके बिना—प्रकट नहीं होता है ॥१०॥

हे ब्राह्मणो ! आप लोगोंके यहाँ ऐसा पुराण—पूर्वोक्त पौराणिक कथा—प्रचलित है कि नहीं, इस प्रकार उस मनोवेग विद्याधरके कहनेपर वे ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! वह उसी प्रकारका है ॥११॥

७) १. क समीपे।

८) १. अग्नि:।

९) १. व्यक्ताः; क प्रकटाः ।

१०) १. प्रयोगं प्रतिकारम् उपचारं विना; क कारणं विना ।

११) १. भवति ।

६) इ दुर्गमं दुष्करं। ७) उ इ घावति । ९) व विस्पष्टाश्च । ११) अ विष्रा for दृष्टम्; इ भवतां जायते ।

दवीयसी े ऽपि सर्वेषां जानानस्य शुभाशुभम् ।
विशिष्टानुग्रहं शश्वत् कुर्वतो दुष्टनिग्रहम् ॥१२
स्वान्तरस्यप्रियान्तःस्थे पावके समर्वातनः ।
अज्ञाते ऽपि यथा विप्रा देवत्वं न पलायते ॥१३
छिन्ने ऽपि मूषकैः कर्णे मदीयस्य तथा स्फुटम् ।
बिडालस्य न नश्यन्ति गुणा गुणगरीयसः ॥१४
आशंसिषुस्ततो विप्राः शोभनं भाषितं त्यया ।
जानानेन गतन्यायैः पक्षः सिद्भः समर्थ्यते ॥१५
शतधा नो विशीर्यन्ते पुराणानि विचारणे ।
वसनानीव जीर्णानि कि कुर्मो अद्र दुःशके ॥१६
तेषामिति वचः श्रुत्वा प्राह खेचरनन्वनः ।
श्रूयतां ब्राह्मणा देवः संसारद्रमपावकः ॥१७
लावण्योदधिवेलाभिमंन्मथावासभूमिभिः ।
त्रिलोकोत्तमरामाभिगुंणसौन्दर्यंखानिभिः ॥१८

तब वह मनोवेग बोला कि हे विश्रो ! अतिशय दूर रहकर भी सब प्राणियोंके शुभ व अशुभके ज्ञाता तथा निरन्तर सत्पुरुषोंके अनुमह और दुष्ट जनोंके निम्नहके करनेवाले उस यमके अपने उदरस्थ प्रिया ( छाया ) के अभ्यन्तर भागमें अवस्थित उस अग्निको न जानने-पर भी जिस प्रकार उसका देवपना नष्ट नहीं होता है उसी प्रकार चूहोंके द्वारा मेरे बिलावके कानके खा लेनेपर भी—स्पष्टतया उसके अन्य अतिशय महान् गुण नष्ट नहीं हो सकते हैं ॥१२-१४॥

मनोवेगके इस भाषणको सुनकर ब्राह्मण उसकी प्रशंसा करते हुए बोले कि तुमने बहुत ठीक कहा है। ठीक है—वस्तुस्थितिके जाननेवाले सत्पुरुष न्यायसे शून्य पक्षका समर्थन नहीं किया करते हैं।।१५॥

हे भद्र ! हम क्या करें, विचार करनेपर हमारे पुराण जीर्ण वस्त्रोंके समान गल जाते हैं—वे अनेक दोषोंसे परिपूर्ण दिखते हैं और इसीलिए वे उस विचारको सहन नहीं कर सकते हैं।।१६॥

उनके इस कथनको सुनकर विद्याधर-बालक—मनोवेग—बोला कि हे विद्रो ! मेरे इन वचनोंको सुनिए। देव संसाररूप दृक्षको जलानेके लिए अग्निके समान तेजस्वी होता है। सौन्दर्यरूप जलकी वेला (किनारा) के समान जो तीनों लोकोंकी उत्तम स्त्रियाँ कामदेवकी निवासभूमि और गुण एवं सुन्दरताकी खान हैं तथा जो अपने कटाक्ष-युक्त चितवनोंरूप

१२) १. देवो ऽपि ।

१५) १. अवादिषुः स्तुर्ति चक्रुः । २. न्यायरहितः । ३. स्थाप्यते, मन्यते; क अङ्गीकृरुते ।

१६) १. क अस्माकम्। २. वयम्।

१२) अ देवीयसो ऽपि; इ कुर्वन्ति । १३) व <sup>०</sup>न्तःस्थपावके । १४) ड इ तदा for तथा । १७) ड इ देवं ....पावकम् । १८) अ क ड इ लावण्योदक<sup>°</sup>; व गुणैः ।

विध्यन्तीभिजंनं सर्वं कटाक्षेक्षणमार्गणेः ।
न यस्य विध्यते चेतस्तं देवं नमत त्रिधा ॥१९ । युग्मम् ।
विहाय पावनं योगं शंकरः शिवकारणम् ।
शरीराधंगतां चक्रे पावंतीं येने भाषितः ॥२०
विष्णुना कुर्वतादेशं यदीयं सुलकाङ्क्षिणा ।
अकारि हृदये पद्मां गोपीनलविदारिते ॥२१
दृष्ट्वा दिव्यवधूनृत्यं ब्रह्माभूच्चतुराननः ।
वृत्तं तृणमिव त्यक्त्वा ताहितो येने सायकैः ॥२२
दुर्वार्रमार्गणैस्तीक्ष्णैयेनाहृत्य पुरंदरः ।
सहस्रभगतां नीतः कृत्वा दुष्कीतिभाजनम् ॥२३
शासिताशेषदोषेणं सर्वेभ्यो ऽि बलीयसा ।
यमेन बिभ्यतान्तःस्या छायाकारि प्रिया यतः ॥२४
मुलीभूतो ऽिप देवानां त्रिलोकोदरवितनाम् ।
ग्रावानोकहवर्गेषु विद्वियंने प्रवेशितः ॥२५

- २०) १. कामेन । २. चिकतः।
- २१) १. क कामस्य । २. लक्ष्मीः । ३. कथंभूते हृदये।
- २२) १. कामेन । २. बाणै: ।
- २३) १. क कामेन।
- २४) १. निराकृताशेषदोषेण । २. भीतेन । ३. कामात् ।
- २५) १. क कामेन ।

बाणोंके द्वारा अन्य सब जनोंको बेधा करती हैं उनके द्वारा भी जिसका मन कभी नहीं भेदा जाता है वही देव हो सकता है। उसको मन, वचन व कायसे नमस्कार करना चाहिए॥१७-१९॥

जिस कामदेवके कहनेपर—जिसके वशीभूत होकर—महेश्वरने कल्याणके कारणभूत पिवत्र तपको छोड़कर पावतीको अपने आधे शरीरमें अवस्थित कर लिया, जिसका आज्ञाकारी होकर विष्णुने सुखकी अभिलाषासे गोपियोंके नखोंसे विदीर्ण किये गये अपने वक्षस्थलमें लक्ष्मीको स्थान दिया, जिसके द्वारा वाणोंसे विद्ध किया गया ब्रह्मा दिव्य स्त्री—तिलोत्तमा—के नृत्यको देखकर संयमको तृणके समान छोड़ता हुआ चार सुखवाला हुआ, जिसने दुर्निवार तीक्ष्ण वाणोंसे विद्ध करके इन्द्रको सौ योनियोंको प्राप्त कराते हुए अपकीर्तिका पात्र बनाया, जिससे भयभीत होकर समस्त दोषोंको शिक्षित करनेवाले व सबमें अधिक बलवान यमने छाया नामकी कुमारीको प्रियतमा बनाकर अपने भीतर स्थापित

१९) १. जगत्त्रये गर्जित यस्य डिण्डिमो न को ऽपि मल्लो रणरङ्गसागरे। विनिर्जितो येन महारिमन्मथः स रक्षतां वः परमेश्वरो जिनः ॥

१९) इ भिद्यन्तीभिर्जनं; अ ब भिद्यते for विष्यते । २२) अ स्यात् for अभूत् । २३) ड इ दुष्कृत्य-भाजनम् । २४) अ ड इ ततः for यतः ।

स जितो मन्मयो येन सर्वेषामिष दुर्जयेः ।
तस्य प्रसादतः सिद्धिजयित परमेष्ठिनः ॥२६
विप्राणां पुरतः कृत्वा परमात्मविचारणम् ।
उपेत्योपवनं मित्रमवादीत् खेचराङ्गजः ॥२७
श्रुतो मित्र त्वया देवविशेषः परसंमतः ।
विचारणासहस्त्याज्यो विचारचतुराशयैः ॥२८
सर्वत्राष्ट्रगुणाः ख्याता देवानामणिमादयैः ।
यस्तेषां विद्यते मध्ये लिघमा स परो गुणः ॥२९
पार्वतीस्पर्शतो ब्रह्मा विवाहे पार्वतीपतेः ।
क्षिप्रं पुरोहितीभूय क्षुभितो मदनादितः ॥३०

किया, तथा जिस कामदेवने तीनों लोकोंके भीतर अवस्थित सब देवोंमें अतिशय सुखी ऐसे अग्निदेवको भी पत्थरों व वृक्षोंके समृहोंके भीतर प्रविष्ट कराया; इस प्रकार अन्य सबोंके लिए दुज्य-अजेय-वह कामदेव जिसके द्वारा जीता जा चुका है—जो कभी उसके वशीभूत नहीं हुआ है—उस परमेष्ठीके प्रसादसे ही सिद्धि—अभीष्टकी प्राप्ति—हो सकती है।।२०-२६॥

इस प्रकार ब्राह्मणोंके आगे परमात्मा-विषयक विचार करके वह विद्याधरका पुत्र मनोवेग उपवनमें आया और तब मित्र पवनवेगसे वोला कि हे मित्र! तुमने अन्य जनोंके द्वारा माने गये देवविशेषका स्वरूप सुन लिया है। ऐसा वह देव विचारको नहीं सह सकता है—युक्तिपूर्वक विचार करनेपर उसका वैसा स्वरूप नहीं बनता है। इसलिए बुद्धिमान् जनों-को वैसे देवका परित्याग करना चाहिए ॥२७-२८॥

सर्वत्र देवोंके अणिमा-मिहमा आदि आठ गुण (ऋद्धियाँ) प्रसिद्ध हैं। उनके मध्यमें जो लिघमा—वायुकी अपेक्षा भी लघुतर शरीर बनानेका सामर्थ्य (परन्तु प्रक्रतमें व्यंगरूपसे लघुता—हीनता—का अभिप्राय है)—नामका गुण है वही उत्क्रष्ट गुण इन देवोंके विद्यमान है।।२९॥

यथा—महादेवके विवाहके अवसरपर पुरोहित बनकर ब्रह्मा पार्वतीके स्पर्शसे शीघ्र ही कामसे पीड़ित होता हुआ क्षोभको प्राप्त हुआ ॥३०॥

२६) १. कामेन [ परमेष्ठिना ] । २. दुस्त्यजः ।

२८) १. लोकमान्यः ।

२९) १. अणिमामहिमालिघमागरिमान्तर्धानकामरूपित्वम् । प्राप्तिप्राकाम्यविशत्वेशित्वाप्रतिहत्तत्विमिति वैक्रियिकाः ॥

३०) १. पीडितः ।

२६) ब दुस्त्यजः for दुर्जयः। २७) अ ब खचरा । २८) अ इ विचारेणा । २९) ब ये तेषां....नापरे गुणाः; अ ड पुरो for परो। ३०) क्षेत्र for क्षिप्रं।

नर्तंनप्रक्रमे शंभुस्तापसीक्षोभणोद्यतः ।
विषेहे दुःसहां दीनो लिङ्गन्छेदनवेदनाम् ॥३१
अहल्ययामराधीशश्र्णायया यमपावकौ ।
कुन्त्या दिवाकरो नीतो लिधमानमखण्डितः ॥३२
इत्थं नैको ऽपि देवो ऽस्ति निर्दोषो लोकसंमतः ।
परायत्तीकृतो येन हत्वा मकरकेतुना ॥३३
इदानीं श्रूयतां साधो निर्दिष्टं जिनशासने ।
रासभीयशिरश्छेदप्रक्रमं कथयामि ते ॥३४
ज्येष्ठागर्भभवः शंभुस्तपः कृत्वा सुदुष्करम् ।
सात्यकेरेङ्गजो जातो विद्यानां परमेश्वरः ॥३५
शतानि पद्च विद्यानां महतीनां प्रपेदिरे ।
क्षुद्राणां सप्त तं धोरं सिन्धूनामिव सागरम् ॥३६

नृत्यके प्रसंगमें तापिसयोंके क्षोभित करनेमें उद्यत होकर वेचारे महादेवने लिंगछेदन-की दुःसह वेदनाको सहा ॥३१॥

इसी प्रकार अहल्याके द्वारा इन्द्र, छायाके द्वारा यम व अग्नि तथा कुन्तीके द्वारा सूर्य ये पूर्णतया लघुताको प्राप्त हुए हैं — उनके निमित्तसे उक्त इन्द्र आदिका अधःपतन हुआ है।।३२॥

इस प्रकार अन्य जनोंके द्वारा माने गये देवोंमें ऐसा एक भी निर्दोष देव नहीं है जिसे कामदेवने नष्ट करके अपने वशमें न किया हो—उपर्युक्त देवोंमें सभी उस कामके वशीभूत रहे हैं ॥३३॥

हे सत्पुरुष ! अब मैं तुम्हें, जैसा कि जिनागममें निर्देश किया गया है, उस गर्दभ सम्बन्धी शिरके छेदनेके प्रसंगको कहता हूँ । उसे सुनो ॥३४॥

ज्येष्ठा आर्यिकाके गर्भसे उत्पन्न हुआ सात्यिक मुनिका पुत्र महादेव (ग्यारहवाँ रुद्र) अतिशय घोर तपको करके विद्याओंका स्वामी हुआ। उस समय उस धेर्यशाली महादेवको पाँच सो महाविद्याएँ और सात सो क्षुद्रविद्याएँ इस प्रकारसे प्राप्त हो गयीं जिस प्रकार कि छोटी-बड़ी सैकड़ों निद्याँ समुद्रको प्राप्त हो जाती हैं।।३५-३६॥

३३) १. मान्यः । २. पराधीनीकृत ।

३४) १. क कथानकम् । २. तवाग्रे ।

३५) १. मुनेः।

३६) १. शम्भुम्।

३१) ब ननर्त प्रक्रमे । ३२) अ आहल्लया; ब अहिल्लया । ३४) अ ड <sup>०</sup> रछेदः प्रक्रमं, क छेदे । ३५) क इ रुद्रः for शंभुः; अ सुदुश्चरम् ।

स भग्नो दशमे पूर्वे विद्यावैभवदृष्टितः ।
नारीभिभूंरिभोगाभिवृंत्ततः को न चाल्यते ॥३७
खेटकन्याः स दृष्ट्वाष्टौ विमुच्य घरणं क्षणात् ।
तदीयजनकैर्वत्ताः स्वीचकार स्मरातुरः ॥३८
अमुष्यासहमानास्ता रितकमं विपेदिरे ।
नाशाय जायते कार्ये सर्वत्रापि व्यतिक्रमः ॥३९
रितकमंक्षमा गौरी याचित्वा स्वीकृता ततः ।
उपाये यतते योग्ये कर्तुंकामो हि काङ्क्षितम् ॥४०
एकदा स तया साधं रन्त्वा स्वीकुर्वतः सतः ।
नष्टा त्रिशुलविद्याश्च सतीव परभन्तः ॥४१

वह दसवें विद्यानुवाद पूर्वके पढ़ते समय विद्याओं के प्रभावको देखकर मुनिव्रतसे भ्रष्ट हो गया। सो ठीक भी है, क्योंकि अतिशय भोगवाली ख्रियोंके द्वारा भला कौन-सा पुरुष संयमसे भ्रष्ट नहीं किया जाता है—उनके वशीभूत होकर प्रायः अनेक महापुरुष भी उस संयमसे भ्रष्ट हो जाते हैं ॥३७॥

उसने आठ विद्याधर कन्याओंको देखकर संयमको क्षण-भरमें छोड़ दिया और उनके पिता जनोंके द्वारा दी गयीं उन कन्याओंको कामसे पीड़ित होते हुए स्वीकार कर छिया ॥३८॥

परन्तु उक्त कन्याएँ इसके साथ की गयी रितिक्रयाको न सह सकनेसे विपित्तको प्राप्त हुईं—मर गयीं। ठीक है—, कार्यके विषयमें की गयी विपरीतता सर्वत्र ही विनाशका कारण होती है।।३९॥

तब उसने अपने साथ रितिक्रिया करनेमें समर्थ गौरी (पार्वती) को माँगकर उसे स्वीकार कर लिया। ठीक है—अभीष्ट कार्यके करनेकी अभिलाषा रखनेवाला व्यक्ति योग्य उपायके विषयमें प्रयत्न किया ही करता है ॥४०॥

एक समय महादेवने उस गौरीके साथ सम्भोग करके जब त्रिशूलविद्याको स्वीकार किया तब वह उसके पाससे इस प्रकार शीव्रतासे भाग गयी जिस प्रकार कि परपुरुषके पाससे पतित्रता स्त्री भाग जाती है।।४१॥

३७) १. माहातम्यतः ।

३९) १. अम्रियन्त । २. अत्यासक्तिः ।

४१) १. र्रात कृत्वा कायशुद्धि विना विद्यायाः त्रिशूलीविद्या स्वीकृता ।

३७) क विद्याविभव । ३९) ब क पाना सा; इ रितकर्म; इ कार्यं for कार्ये । क ड इ सर्वत्राति । ४०) अ ब ड इ रितकर्म । ४१) अ स्वीकुर्वता सता ; क विद्यायाः; अ परिभर्तृतः ।

नाशे त्रिशूलविद्यायाः सं साधियतुमुद्यतैः । ब्रह्माणीमपरां विद्यामिभमानपरायणः ॥४२ निधाय प्रतिमामग्रे तदीयां कुछते जपम् । यावत्तावदसौ विद्या विक्रियां कर्तुं मुद्यता ॥४३ वादनं नर्तनं गानं प्रारब्धं गगने तया । याविनरीक्षते ताबद्ददर्श विनतोत्तमाम् ॥४४ अधःकृत्य मुखं यावत् प्रतिमां स निरीक्षते । तावत्तत्र नरं दिग्यं ददर्शं चतुराननम् ॥४५ बालेयकशिरो मूध्नि वर्धमानमवेक्ष्य सः । चकर्तं तरसा तस्यं शतपंत्रमिवोजितम् ॥४६ लगित्वा तैत्स्थरीभूय न पपातास्ये पाणितः । सुखसौभाग्यविद्यंसि हृदयादिव पातकम् ॥४७ व्यर्थीकृत्य गता विद्या तं सा संहृत्य विक्रियाम् । निरथंके नरे नारो न क्वािप व्यवतिष्ठते ॥४८

इस प्रकार उस त्रिशूलविद्याके नष्ट हो जानेपर वह अभिमानमें चूर होता हुआ दूसरी ब्रह्माणी (या ब्राह्मणी) विद्याको सिद्ध करनेके लिए उद्यत हुआ ॥४२॥

जबतक वह उसकी प्रतिमाको आगे रखकर जप करता है तबतक उक्त विद्या विक्रिया करनेमें उद्यत हो जाती है—वह उसे भ्रष्ट करनेके लिए अनेक प्रकारके विकारोंको करती है। यथा—उस समय उसने आकाशमें बजाना, नाचना एवं गाना प्रारम्भ किया। जब महेश्वरने ऊपर देखा तब उसे वहाँ एक उत्तम स्त्री दिखी। तत्पश्चात् जब उसने मुखको नीचा करके उस प्रतिमाको देखा तब उसे वहाँ एक चार मुखबाला दिव्य मनुष्य दिखाई दिया। उसने उक्त दिव्य मनुष्यके सिरपर वृद्धिंगत होते हुए गथेके सिरको देखकर उसे बढ़ते हुए कमलके समान शीघ्र ही काट डाला। परन्तु जिस प्रकार सुख एवं सीभाग्यको नष्ट करने-वाला पाप हृद्यसे नहीं गिरता है—उससे पृथक् नहीं होता है—उसी प्रकार वह शिर उसके हाथसे गलकर गिरा नहीं, किन्तु वहींपर स्थिर रहा। इस प्रकारसे उक्त विद्याने उसे व्यर्थ करके—अपनी विक्रियाको समेट लिया व वहाँसे चली गयी। ठीक है—स्त्री किसी भी निर्थक करके—अपनी विक्रियाको समेट लिया व वहाँसे चली गयी।

४२) १. ईश्वरः । २. प्रारब्धः [ प्रारब्धवान् ] ।

४३) १. गगने।

४६) १. गर्दभशिरः । २. दिव्यनरस्य । ३. क कमलम् ।

४७) १. मस्तकम् । २. शंभोः ।

४८) १. ईश्वरम्।

४२) व ब्राह्मणीं परमां । ४३) क ड इ विधाय । ४६) व यस्य for तस्य । ४७) व पावकं for पातकम् ।

वर्धमानं जिनं दृष्ट्वा स्मशाने प्रतिमास्थितम् ।
रात्रावुपद्रवं चक्रे स विद्यानरशिङ्कतः ॥४९
प्रभाते स जिनं नत्वा पश्चात्तापकरालितः ।
पादावमर्शनं चक्रे स्तावं स्तावं विषण्णधीः ॥५०
जिनाङ्ग्रिस्पर्शमात्रेण कपालं पाणितो उपतत् ।
सद्यस्तस्य विनीतस्य मानसादिव कल्मषम् ॥५१
ईदृशः प्रक्रमः साधो खरमस्तककतंने ।
अन्यथा कल्पितो लोकैमिथ्यात्वतमसावृतैः ॥५२
दर्शयाम्यधुना मित्र तवाश्चर्यंकरं परम् ।
निगद्येत्यृषे रूपं स जग्राह खगदेहजः ॥५३
साधं पवनवेगेन गत्वा पश्चिमया दिशा ।
दक्षः पुष्पपुरं भूयः प्रविष्टो धर्मवासितः ॥५४

डक्त महादेवने रात्रिके समय श्मशानमें प्रतिमायोगसे स्थित—समाधिस्थ —वर्धमान जिनेन्द्रको देखकर विद्यामय मनुष्यकी शंकासे उपद्रव किया ॥४९॥

तत्पश्चात् सर्वेरा हो जानेपर जब उसे यह ज्ञात हुआ कि ये तो वर्धमान जिनेन्द्र हैं तब उसने पश्चात्तापसे व्यथित होकर खिन्न होते हुए स्तुतिपूर्वक उनका चरणस्पर्श किया— बन्दना की ॥५०॥

उस समय जिन भगवान्के चरणस्पर्श मात्रसे ही नम्रीभूत हुए उसके हाथसे वह कपाल (गधेका-सा सिर) इस प्रकारसे शीघ्र गिर गया जिस प्रकार कि विनम्र प्राणीके अन्तःकरणसे पाप शीघ्र गिर जाता है—पृथक् हो जाता है।।५१।

हे मित्र ! उक्त गर्दभिसरके काटनेका वह प्रसंग वस्तुतः इस प्रकारका है, जिसकी कल्पना अन्य जनोंने मिथ्यात्वरूप अन्धकारसे आच्छादित होकर अन्य प्रकारसे—ितिछो-त्तमाके नृत्यदर्शनके आश्रयसे—की है ॥५२॥

हे मित्र! अब मैं तुन्हें एक आइंचर्यजनक दूसरे प्रसंगको भी दिखलाता हूँ, ऐसा कहकर विद्याधरके पुत्र उस मनोवेगने साधुके वेषको ब्रहण किया ॥५३॥

तत्पश्चात् वह चतुर मनोवेग पवनवेगके साथ जाकर धर्मकी वासनावश पश्चिमकी ओरसे पुनः उस पाटलीपुत्र नगरके भीतर प्रविष्ट हुआ ॥५४॥

५०) १. पादस्पर्शनम्; क पादमर्दनम् ।

५१) १. क हस्ततः।

५२) १. प्रक्रमः।

४९) ब रमशानप्रतिमा ।

५०) अन्व ज्ञात्वा for नत्वा।

५२) क अन्यथासक्ततो लोकैं°।

५३) अन्तिगद्येति ऋषे।

प्रताडच खेचरो भेरीमारूढः कनकासने।
स वाद्यागमनाशङ्कां कुर्वाणो द्विजमानसे।।५५
निर्गता माहनाः सर्वे श्रुत्वा तं भेरिनिःस्वनम् ।
पक्षपातपरा मेघप्रध्वानं शरभा इव ।।५६
वादं करोषि कि साधो ब्राह्मणैरिति भाषिते।
खेटपुत्रो ऽवदद्विप्रा वादनामापि वेद्यि नो।।।५७
द्विजाः प्राहुस्त्वया भेरी कि मूर्खेण सता हता।
खेटेनोक्तं हता भेरी कौतुकेन मया द्विजाः।।५८
आजन्मापूर्वमालोक्य निविष्टः काञ्चनासने।
न पुनर्वादिदर्पेण मह्यं मा कोविषुद्विजाः ।।५९
विप्रैः पृष्टो गुरुर्भद्र कस्त्वदीयो निगद्यताम्।
स प्राह मे गुरुर्नास्त तपो ऽग्राहि मया स्वयम्।।६०

५६) १. विप्राः । २. गर्जनम्; क मेघशब्द । ३, सिंहा इव, अष्टापदा इव । ५९) १. क भो द्विजा भवन्तः ।

वहाँ वह विद्याधरकुमार भेरीको ताड़ित कर—बजाकर—ब्राह्मणोंके मनमें प्रवादीके आनेकी आशंकाको उत्पन्न करता हुआ सुवर्ण-सिंहासनके ऊपर बैठ गया ॥५५॥

तव उस भेरीके शब्दको सुनकर सब ब्राह्मण अपने पक्षके स्थापित करनेमें तत्पर होते हुए अपने-अपने घरसे इस प्रकार निकल पड़े जिस प्रकार कि मेचके शब्दको सुनकर अष्टापद ( एक हिंसक पशुकी जाति ) अपनी-अपनी गुफासे बाहर निकल पड़ते हैं ॥५६॥

हे सत्पुरुष ! तुम क्या वाद करनेको उद्यत हो, इस प्रकार उन ब्राह्मणोंके पूछनेपर मनोवेग बोला कि हे ब्राह्मणो ! हम तो वादका नाम भी नहीं जानते हैं ॥५७॥

इसपर ब्राह्मण बोछे कि तो फिर तुमने मूर्ख होते हुए इस भेरीको क्यों ताड़ित किया है। यह सुनकर मनोवेगने उत्तर दिया कि हे ब्राह्मणो ! मैंने उस भेरीको कुतूहछसे ताड़ित किया है, वादकी इच्छासे नहीं ताड़ित किया ॥५८॥

हे विप्रो ! मैंने जीवनमें कभी ऐसा सुवर्णमय सिंहासन नहीं देखा था, इसीलिए इस अपूर्व सिंहासनको देखकर उसके ऊपर बैठ गया हूँ, मैं वादी होनेके अभिमानसे उसके ऊपर नहीं बैठा हूँ, अतएव आप लोग मेरे ऊपर क्रोध न करें ॥५९॥

यह सुनकर ब्राह्मणोंने उससे पूछा कि हे भद्र पुरुष ! तुम्हारा गुरु कौन है, यह हमें बतलाओ । इसपर मनोवेगने कहा कि मेरा गुरु कोई भी नहीं है, मैंने स्वयं ही तपको ब्रह्ण किया है ॥६०॥

५६) इ ब्राह्मणाः । ५७) अ कं for किम्। ५९) अ क निविष्टम्।

#### अमितगतिविरचिता

अभाणिषुस्ततो विद्याः सुबुद्धे गुरुणा विना ।
कारणेन त्वयाप्राहि तपः केन स्वयं वद ॥६१
खगाङ्गभूरुवाचातः कथयामि परं द्विजाः ।
बिभेमि श्रूयतां स्पष्टं तथा हि निगदामि वः ॥६२
हरिनामाभवन्मन्त्री चम्पायां गुणवर्मणः ।
एकाकिना शिला दृष्टा तरन्ती तेन वारिणि ॥६३
आश्चर्ये कथिते तत्र राज्ञासौ बन्धितो रुषा ।
पाषाणः प्लवते तोये नेत्यश्चद्द्धता सता ॥६४
गृहीतो ब्राह्मणः कापि पिशाचेनैष निश्चितम् ।
कथं बूते ऽन्यथेदृक्षमसंभाव्यं सचेतनः ॥६५
असत्यं गदितं देव मयेदं मुम्धचेतसा ।
हत्येवं भणिते तेन राज्ञासौ मोचितः पूनः ॥६६

उसके इस उत्तरको सुनकर वे ब्राह्मण बोले कि हे सुबुद्धे! तुमने गुरुके बिना स्वयं किस कारणसे तपको प्रहण किया है, यह हमें कहो ॥६१॥

इसपर विद्याधरका पुत्र वह मनोवेग बोला कि मैं अपने इस तपके ब्रहण करनेका कारण कहता तो हूँ, परन्तु कहते हुए भयभीत होता हूँ। भयभीत होनेका कारण क्या है, उसे मैं स्पष्टतासे कहता हूँ; सुनिए।।६२॥

चम्पा नगरीमें गुणवर्मा राजाके एक हरि नामका मन्त्री था। उसने अकेलेमें पानीके ऊपर तैरती हुई एक शिलाको देखा ॥६३॥

उसे देखकर उसने इस आश्चर्यजनक घटनाको राजासे कहा। इसपर राजाने 'पत्थर कभी जलके ऊपर नहीं तैर सकता है' ऐसा कहते हुए उसपर विश्वास नहीं किया और क्रोधित होकर मन्त्रीको बन्धनमें डाल दिया। उसने सोचा कि यह ब्राह्मण (मन्त्री) निश्चित ही किसी पिशाचसे पीड़ित है, क्योंकि, इसके बिना कोई भी विचारशील मनुष्य इस प्रकारकी असम्भव बातको नहीं कह सकता है।।६४-६५॥

तत्पश्चात् मन्त्रीने जब राजासे यह कहा कि हे देव! मैंने मूर्खतावश असत्य कह दिया था तब उसने मन्त्रीको बन्धन-मुक्त कर दिया ॥६६॥

६१) १. क इति त्वं वद । २. क हेतुना ।

६२) १. पश्चात् तपःकारणम् । २. भयस्य स्वरूपम् ।

६३) १. राज्ञः । २. मन्त्रिणाः, हरिनाम्ना । ३. जले ।

६४) १. क तरित । २. अनृतं कुर्वता सता ।

६५) १. मनःसंयुक्तः ।

६२) इ भूस्ततोऽवादीत्। ६३) अ ड इ गुरुवर्मणः; क गुरुधर्मणः। ६५) इ पिशाचेनैव। ६६) अ सत्यं निगदितं देव; इ भणितस्तेन।

## धर्मंपरीक्षा-१२

विचित्रवाद्यसंकीणं संगीतं मन्त्रिणा ततः । वानराः शिक्षिता रम्यं वशीकृत्य मनीषितम् ॥६७ ततस्तद्द्शितं राज्ञस्तेनोद्यानिवर्वितनः । एकािकनः सतो भव्यं चित्तव्यामोहकारणम् ॥६८ यावद्दर्शयते राजा भट्टानािमदमादृतः । संहृत्य वानरा गीतं तावन्निष्टा विशो वश ॥६९ मन्त्रिणा गविते तत्र भूतेनाग्राहि पािथवः । भट्टी निश्चितमित्युक्त्वा बन्धयामास तं वृद्धम् । ॥७० तदेव भाषते भूयो यदा बद्धो ऽपि पािथवः । हिसत्वा तुष्टचित्तेन मन्त्रिणा मोचितस्तदा ॥७१ यथा वानरसंगीतं त्वयादिश वने विभो । तरन्तो सिलले वृष्टा सा शिलापि मया तथा ॥७२

फिर मन्त्रीने अपने अभीष्टके अनुसार राजासे बदला लेनेकी इच्छासे—कुछ बन्दरोंको वशमें करके उन्हें अनेक प्रकारके बाजोंसे ज्याप्त सुन्दर संगीत सिखाया ॥६७॥

तत्पश्चात् उसने मनको मुग्ध करनेवाले उस सुन्दर संगीतको उद्यानमें स्थित अकेले राजाको दिखलाया ॥६८॥

उक्त संगीतको देखकर राजा जैसे ही उसे आदरके साथ अपने सामन्त जनोंको दिखलानेके लिए उद्यत हुआ वैसे ही बन्दर उस संगीतको समाप्त करके दसों दिशाओंमें भाग गये।।६९।।

तत्पश्चात् मन्त्रीने कहा कि हे सैनिको ! राजा निश्चित ही किसी भूतके द्वारा प्रस्त किया गया है। ऐसा कहकर मन्त्रीने राजाको दृढ़तापूर्वक बँधवा दिया ॥७०॥

तत्पश्चात् जब बन्धनबद्ध राजाने भी फिरसे वही कहा कि मैंने मूर्खतावश असत्य कहा है तब मन्त्रीने मनमें सन्तुष्ट होकर हँसते हुए उसे बन्धनमुक्त करा दिया ॥७१॥

तब उसने राजासे कहा कि हे प्रभो ! जिस प्रकार तुमने वनमें बन्दरोंका संगीत देखा है उसी प्रकार मैंने जलके ऊपर तैरती हुई उस शिलाको भी देखा था ॥७२॥

६८) १. मन्त्रिणा।

७०) १. सुभटा। २. राजानम्।

७१) १. यत् मन्त्रिणोक्तं मया असत्यं कथितम् ।

६९) इ मिदमाहृतः; अ क दिशः for दश । ७०) अ मन्त्री निगद्यते, ब क मन्त्री निगदिते; इ तं नृपम् । ७१) क ड इ भाषिते ।

अश्रद्धेयं न वक्तव्यं प्रत्यक्षमिप वीक्षितम् ।
जानानैः पण्डितैन्तं वृतान्तं नृपमिन्त्रणोः ।।७३
प्रत्येष्ययं यतो यूयं वाक्यं नैकािकनो मम ।
कथ्यािम ततो नाहं पृच्छचमानो ऽपि माहनाः ।।७४
ते ऽजिल्पषुस्ततो भद्र कि बाला वयमीदृशाः ।
घटमानं वचो युक्त्या न जानीमो यतः स्फुटम् ।।७५
अभाषिष्ट ततः खेटो यूयं यदि विचारकाः ।
निगदािम तदा स्पष्टं श्रूयतामेकमानसैः ।।७६
श्रावको मुनिदत्तो ऽस्ति श्रीपुरे स पिता मम ।
एकस्यषेरहं तेन पाठनाय समिपतः ।।७७
प्रेषितो जलमानेतुं समर्प्याहं कमण्डलुम् ।
एकदा मुनिना तेन रममाणिश्चरं स्थितः ।।७८
एत्य छात्रेरहं प्रोक्तो नश्य रुष्टो गुरुस्तव ।
क्षिप्रमागत्य भद्रासौ करिष्यति नियन्त्रणम् ।।७९

मनोवेग कहता है कि हे विष्रो ! जो विद्वान इस राजा और मन्त्रीके वृत्तान्तको जानते हैं उन्हें प्रत्यक्षमें भी देखी गयी घटनाको, यदि वह विश्वासके योग्य नहीं है तो, नहीं कहना चाहिए ॥७३॥

हे ब्राह्मणो ! मैं चूँकि अकेला हूँ, अतएव आप लोग मेरे कथनपर विश्वास नहीं करेंगे। इसी कारण आपके द्वारा पूछे जानेपर भी मैं कुछ कहना नहीं चाहता हूँ।।७४॥

इसपर वे ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! क्या हम लोग ऐसे मूर्ख हैं जो युक्तिसे संगत वचनको स्पष्टतया न जान सकें ॥७५॥

इस प्रकार उन ब्राह्मणोंके कहनेपर मनोवेग विद्याधर बोला कि यदि आप लोग विचार-शील हैं तो फिर मैं स्पष्टतापूर्वक कहता हूँ, उसे स्थिरचित्त होकर सुनिए ॥७६॥

श्रीपुरमें एक मुनिदत्त नामका श्रावक है। वह मेरा पिता है। उसने मुझे पढ़नेके लिए एक ऋषिको समर्पित किया था।।७७।।

एक दिन ऋषिने मुझे कमण्डलु देकर जल लानेके लिए भेजा। सो मैं बहुत समय तक खेलता हुआ वहींपर स्थित रहा ॥७८॥

तत्पश्चात् दूसरे छात्रोंने आकर मुझसे कहा कि हे भद्र ! गुरुजी तुम्हारे ऊपर रुष्ट हुए हैं, तुम यहाँसे भाग जाओ । अन्यथा, वे शीव्र ही आकर तुम्हें बन्धनमें डाल देंगे । ७९॥

७३) १. अप्रतीतम् । २. क न विश्वासं कुर्वतोः ।

७४) १. मनिष्यथ । २. विप्राः ।

७५) १. विप्राः ।

७९) १. बन्धनम् ।

७४) इ प्रत्येष्टव्यं यतो वाक्यं यूयं, ड तयोर्यूयं; इ ब्राह्मणाः । ७९) अ अन्य for एत्य; अ नियन्त्रणाम् ।

पुरे सन्ति परत्रापि साधवो ऽध्यापकाः स्फुटम् । चिन्तयित्वेत्यहं नष्ट्वा ततो यातेः पुरान्तरम् ॥८०

मबाम्बुघाराद्वितभूतलो मया विलोकितः संमुखमागतो गजः । पुरान्तराले विश्वतात्र जङ्गमो ै महोदयः शैल इवोरुनिझँरः ॥८१

प्रसार्यं हस्तं े स्थिरकर्णवालेधिविभीषणो लङ्घितयन्त्रियन्त्रणैः। स धावितो मामवलोक्य सामर्जः सविग्रहो मृत्युरिवानिवारणः॥८२

अनीक्षमाणः शरणं ततः परं निवेश्ये भिण्डे सरले कमण्डलुम् । अविक्षमाकम्पितसर्वेविग्रहः पलायनं कर्तुमपारर्वेन्नहम् ॥८३

दैवात्समृत्पन्नमितस्तदाहं नाले प्रविष्टः खलु तस्य भीतेः । अस्माद्विमुक्तो ऽस्म्यधुनेति हृष्टस्तिष्ठामि यावत्क्षणमत्र तावत् ॥८४

तव दूसरे नगरमें भी तो शिक्षा देनेवाले साधु विद्यमान हैं, ऐसा सोचकर मैं वहाँसे भागकर दूसरे नगरमें जा पहुँचा ॥८०॥

वहाँ मैंने नगरके भीतर प्रवेश करते समय बीचमें अपने मद्जलकी धारासे पृथिवी-पृष्ठको गीला करते हुए एक हाथीको देखा। सामने आता हुआ वह हाथी मुझे विशाल झरने-से संयुक्त ऐसे चलते-फिरते हुए ऊँचे पर्वतके समान प्रतीत हो रहा था॥८१॥

स्थिर कान व पूँछसे संयुक्त वह अतिशय भयानक हाथी महावतके नियन्त्रणको लाँघ-कर—उसके वशमें न रहकर—अपनी सूँड़को फैलाते हुए मेरी ओर इस प्रकारसे दौड़ा जिस प्रकार मानो अनिवार्य मृत्यु ही सामने आ रही हो ॥८२॥

यह देखकर मेरा समस्त शरीर किम्पित हो उठा और मैं भागनेके लिए सर्वथा अस-मर्थ हो गया। तब आत्मरक्षाका कोई दूसरा उपाय न देखकर मैंने कमण्डलुकी शरण लेते हुए उसे एक भिण्डीके पौचेके ऊपर रखा और उसके भीतर प्रविष्ट हो गया।।८३॥

उस समय नसीबसे मुझे विचार सूझकर में उसकी भीतिसे कमण्डलुके टोंटीमें घुस गया और 'उससे अब छुट गया' इस आनन्दमें जो में क्षणभर रहता तो उधर विरुद्ध

८०) १. गतः।

८१) १. गमागमनकृतः ।

८२) १. सुंढि । २. पूछडं । ३. पोंता (?) । ४. आंकुश । ५. प्रति । ६. हस्ती ।

८३) १. अन्यम् । २. अवलम्ब्य । ३. विप्रवशेष प्रविष्ट (?) । ४. असमर्थः ।

८१) क शैल इवाम्बु<sup>°</sup>, ड इ शैलमिवाम्बु। ८३) इ <sup>°</sup>माणं; अ भिण्डे शरणं; ड इ अवेक्ष<sup>°</sup>। ८४) अ ब ड om. this verse।

समेत्य वेगेन विरुद्धमानसः प्रविश्य तत्रैवै मतङ्गजाधियः ।
कुधा गृहीत्वा रुदतो ममाम्बरं से पाणिनाँ पारियतुं समुद्यतः ॥८५
विलोक्य तत्पाटनसक्तचेतसं करेणुराजं तरसाहमाकुलः ।
कमण्डलोरूर्ध्विखलेन निर्गतो भवन्त्युपायाः सित जीविते ऽङ्गिनाम् ॥८६
गजो ऽपि तेनैव बिलेन निर्गतो विलग्नमेकं विवरे कमण्डलोः ।
व्यपासितुं वालिधबालेमक्षमः पपात संक्लिश्य चिरं विषण्णधीः ॥८७
निरीक्ष्य नागं पतितं महीतले म्नियस्य द्यात्रो त्विमहैव दुर्मते ।
इदं निगद्याहमभोतिवेपथुस्ततो ऽगमं स्वस्थमनाः पुरान्तरम् ॥८८
मनोरमं तत्रे जिनेन्द्रमन्दिरं विलोक्य कृत्वा जिननाथवन्दनाम् ।
श्रमातुरस्तत्रे निरम्बरो निर्द्यामनेषमेकां शियतो घरातले ॥८९

विचारवाला वह गजराज भी शीघतासे आकर उसी कमण्डलुके भीतर आ घुसा। उसने वहाँ क्रोधके वश होकर रोते हुए मेरे वस्नको पकड़ लिया; उसे सूँड़से फाड़नेमें उद्यत हो गया ॥८४–८५॥

इस प्रकार उस गजराजको वस्नके फाड़नेमें दत्तचित्त देखकर मैं व्याकुल होता हुआ शीघ्र ही उस कमण्डलुके ऊपरके बिलसे—उसकी टोंटीसे—निकल गया। ठीक है, आयुके शेष रहनेपर प्राणियोंको रक्षाके उपाय मिल ही जाते हैं।।८६॥

तत्पञ्चात् वह गजराज भी उसी विलसे निकल गया। परन्तु कमण्डलुके छेदमें— उसकी टोंटीके भीतर—उसकी पूँछका एक बाल अटक गया, उसे निकालनेके लिए वह असमर्थ हो गया और तब खेदखिन्न होता हुआ संक्लेशपूर्वक वहीं पड़ गया।।८७॥

इस प्रकार पृथिवी-पृष्ठपर पड़े हुए उस हाथीको देखकर मैं 'हे दुर्बुद्धि शत्रु! अब तू यहीं पर मर' ऐसा कहता हुआ भय व कम्पनसे मुक्त हुआ और तब स्वस्थिचित्त होकर दूसरे नगरको चला गया।।८८॥

वहाँ एक जिनमन्दिरको देखकर मैंने जिनेन्द्रदेवकी वन्दना की और वस्नसे रहित (नग्न) व मार्गश्रमसे पीड़ित होकर वहींपर पृथिवीके ऊपर सो गया। इस प्रकारसे मैंने एक रात वहींपर वितायी॥८९॥

८५) १. क कमण्डली । २. क **वस्त्रम्** । ३. क हस्ती । ४. मुंढे**न**; क शुण्डादण्डेन ।

८६) १. क हस्तिनम्।

८७) १. आकर्षितुम्; क निष्कासितुम् । २. पुच्छस्यैकबालम् ।

८८) १. हे शत्रो ।

८९) १. पुरे । २. जिनालये । ३. नीतवान् नीगमि (?) ।

८५) ब क्रुद्घ्वा । ८६) इ ँसक्तमानसम् । ८७) ब विपाशितुम् । ८८) क इ ँमभीतवेपथुम् । ८९) अ विलोकयित्वा for विलोक्य कृत्वा; अ <sup>ँ</sup>मनैषमेकः ।

ममाम्बरं दास्यित को ऽत्र याचितो न शक्यते याचितुमप्यनम्बरैः ।
कुलागतं जैनतपः करोम्यहं चिरं विचिन्त्येति तपोधनो ऽभवम् ॥९०
पुराकरग्रामिवभूषितां महोमरार्यमाणो निजलोलया ततः ।
क्रमेण युष्माकिमदं बुधाकुलं विलोकितुं पत्तनमागतो ऽधुना ॥९१
इदं मया वः कथितं समासतो व्रतग्रहे कारणमात्मनः स्वयम् ।
वचो निशम्येति खगस्य माहना बभाषिरे हासविकासिताननाः ॥९२
असत्यभाषाकुशलाः सहस्रशो विचित्ररूपाः पुष्पा निरीक्षिताः ।
त्वया समः क्वापि न दुर्मते परं विभाषते यो वितर्थं व्रतस्थितः ॥९३
न दन्तिनो निर्णमनप्रवेशनव्यवस्थितिप्रभ्रमणानि वीक्ष्यते ।
कमण्डलौ भिण्डिशखाव्यवस्थिते जगत्त्रये को ऽपि कदाचनापि ना ॥९४

फिर मैंने सोचा कि यहाँ माँगनेपर भला मुझे वस्त्र कीन देगा तथा इस नग्न अवस्थाने में वस्त्रको माँगना भी शक्य नहीं है। इस अवस्थामें अब मैं अपनी कुलपरम्परासे आये हुए जैन तपको ही करूँगा। बस, दीर्घ काल तक यही सोचकर मैं स्वयं तपस्वी (दिगम्बर मुनि) हो गया हूँ ॥९०॥

तत्पश्चात् नगरसमूहों (अथवा नगरों, खानों) और ग्रामोंसे सुशोभित इस पृथ्वीपर क्रीड़ावश विचरण करता हुआ क्रमसे पण्डित जनोंसे परिपूर्ण आपके इस नगरके देखनेकी इच्छासे इस समय यहाँ आ गया हूँ ॥९१॥

मनोवेग कहता है कि हे ब्राह्मणो ! इस प्रकार मेरे व्रतके ग्रहणमें जो कारण था उसे मैंने संक्षेपमें आप लोगोंसे कह दिया है। मनोवेग विद्याधरके इस सम्भाषणको सुनकर वे ब्राह्मण हास्यपूर्वक बोले कि अनेक रूपोंको धारण करके चतुराईके साथ असत्य भाषण करनेवाले हमने हजारों लोग देखे हैं, परन्तु हे दुर्बुद्धे ! तेरे समान असत्यभाषी दूसरा ऐसा कोई भी नहीं दिखा जो व्रतमें स्थित होकर भी इस प्रकारका असत्य भाषण करता हो।।९२-९३।।

तीनों लोकोंमें कोई भी मनुष्य कभी भी भिण्डीके पौधेके अग्रभागपर स्थित कमण्डलु-के भीतरसे हाथीके बाहर निकलने, उसके भीतर प्रवेश करने, अवस्थित रहने एवं वंश परि-भ्रमण करनेको नहीं देख सकता है—ये सब ही सर्वथा असम्भव हैं ॥९४॥

९१) १. बम्भ्रम्यमाणः।

९३) १. असत्यम् ।

९१) ब ग्राममहीं विभूषितां; इ मटाट्यमानो; अ सुधाकुलम् । ९२) क हास्यविकासिता । ९४) व क ट इ भिण्डि ; इ वा for ना ।

#### अमितगतिविरचिता

जलं हुताशे कमलं शिलातले खरे विषाणं तिमिरं विवाकरे। चलत्वमद्राविप जातु जायते न सत्यता ते वचनस्य दुर्मते ॥१५ जगाद खेटः स्फुटमीदृशा वयं मृषापरास्तावदहो द्विजाः परम्। विलोक्यते कि भवदीयदर्शने न भूरिशो ऽसत्यमवार्यमीदृशम्॥१६

कलयित सकलः परगतदोषं रचयित विकलः स्वकमतपोषम् । परमिह विरलो ऽमितगतिबुद्धि प्रथयित विमलो परगुणशुद्धिम् ॥९७

इति घर्मपरीक्षायामिमतगतिकृतायां द्वादशः परिच्छेदः ॥१२॥

हे दुर्बुद्धे ! कदाचित् अग्निमें जल-शीतलता, पत्थरपर कमल, गधेके मस्तकपर सींग, सूर्यके आस-पास अन्धकार और पर्वत (अचल) में अस्थिरता भी उत्पन्न हो जाये; परन्तु तेरे वचनमें कभी सत्यता नहीं हो सकती है ॥९५॥

यह सुनकर विद्याधर मनोवेग बोला कि हे ब्राह्मणो ! मैं तो स्पष्टतया निर्लब्ज व असत्यभाषी हूँ, किन्तु क्या इस प्रकारका अनिवार्य बहुत-सा असत्य आपके मतमें नहीं देखा जाता है ? ॥९६॥

सब ही जन दूसरेके दोषको जानते हैं और व्याकुल होकर अपने मतको पृष्ट किया करते हैं। परन्तु यहाँ ऐसा कोई विरला ही होगा जो स्वयं निर्मल होता हुआ अपरिमित ज्ञान व बुद्धिके साथ दूसरेके गुणोंकी निर्मलताको प्रसिद्ध करता हो—उसे विस्तृत करता हो।।९७।

इस प्रकार अमितगति विरचित धर्मपरीक्षामें बारहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ।।१२।।

९५) १. सींगडा ।

९७) १. जानाति । २. करोति । ३. अज्ञानी ।

९६) अ स्फुटमत्रपा वयं । ९७) क ड इ सकलम्; अ <sup>°</sup>गुणसिद्धिम् ।

# [ १३]

सूत्रकण्ठास्ततो ऽवोचन् यद्यसंभाव्यमीदृशम् ।
दृष्टं वेदे पुराणे वा तदा भद्र निगद्यताम् ॥१
सर्वथास्माकमग्राह्यं पुराणं शास्त्रमीदृशम् ।
न न्यायनिपुणाः क्वापि न्यायहोनं हि गृ्द्धते ॥२
ऋषिरूपधरो ऽवादीत्ततः खेचरनन्दनः ।
निवेदयामि जानामि परं विप्रा बिभेम्यहम् ॥३
स्ववृत्ते ऽपि मया ख्याते रुष्टा यूयमिति द्विजाः ।
किं न वेदपुराणार्थे कोपिष्यथ पुनर्मम् ॥४
सूत्रकण्ठैस्ततो ऽभाषि त्वं भाषस्वाविशिद्धतः ।
त्वद्वाक्यसदृशं शास्त्रं त्यक्ष्यामो निश्चितं वयम् ॥५

मनोवेगके इस प्रकार कहनेपर यज्ञोपवीतके धारक वे ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! यदि तुमने वेद अथवा पुराणमें इस प्रकारकी असम्भव बात कहीं देखी हो तो तुम उसे वतलाओ ॥१॥

यदि ऐसे असत्यका पोषक कोई पुराण अथवा शास्त्र है तो वह हमारे छिए प्रहण करनेके योग्य नहीं है—उसे हम न मानेंगे। कारण कि न्यायनिपुण—विचारशील—मनुष्य कहींपर भी न्यायहीन—युक्तिसे न सिद्ध हो सकनेवाले—वचनको नहीं प्रहण किया करते हैं।।२॥

यह सुनकर साधुके वेषका धारक वह विद्याधरकुमार बोला कि है विप्रो! मैं ऐसे पुराण व शास्त्रको जानता हूँ और उसके विषयमें निवेदन भी कर सकता हूँ, परन्तु इसके लिए मैं डरता हूँ। कारण इसका यह है कि जब मैंने केवल अपने तपस्वी होनेका ही चृत्तान्त कहा तब तो आप लोग इतने रुष्ट हुए हैं, फिर भला जब मैं वैसे वेद या पुराणके विषयमें कुछ निवेदन करूँगा तब आप लोग मेरे ऊपर क्या कुपित नहीं होंगे ? तब तो आप मेरे ऊपर अतिशय कुपित होंगे।।३-४।।

इसपर उन ब्राह्मणोंने कहा कि तुम निर्भय होकर कहो । यदि तुम्हारे द्वारा कहे मये असत्य वाक्योंके समान कोई शास्त्र है तो उसका हम निश्चित ही परित्याग कर देंगे ॥५॥

५) १. त्यजामः ।

२) अ निगृह्हते । ४) ड इ यूयमपि । ५) व भाषस्व वि ....त्वद्वाक्यश्रवणं ।

लेचरेण ततो ऽवाचि यूयं यदि विचारकाः। कथयामि तदा विप्राः श्रुयतामेकमानसैः॥६

एकदा धर्मपुत्रेणे सभायामिति भाषितम् । आनेतुं को ऽपि क्षक्तो ऽस्ति फणिलोकं रसातलात् ॥७

अर्जुनेन ततो ऽवाचि गत्वाहं देव भूतलम् । सप्तभिर्मुनिभिः सार्धमानयामि फणीश्वरम् ॥८

ततो गाण्डीवैमारोप्य क्षोणों रे शातमुखः शर्रः। भिन्ना निरन्तरेः क्षिप्रं कामेनेव वियोगिनी ।।९

रसातलं ततो गत्वा दशकोटिबलान्वितः । आनीतो भुजगाधीशो मुनिभिः सप्तभिः समम् ॥१०

अभाषिष्ट ततः खेटः कि भो युष्माकमागमः । ईदृशो ऽस्ति न वा बृत ते रवोचन्निति निश्चितम् ॥११

ब्राह्मणोंके इस कथनको सुनकर मनोवेग विद्याधर बोला कि हे विप्रो! यदि आप इस प्रकारके विचारक हैं, तो फिर कहता हूँ, उसे एकाग्रचित्त होकर सुनिए ॥६॥

एक समय युधिष्ठिरने सभामें यह कहा कि आप लोगोंमें ऐसा कौन है जो पातालसे यहाँ सर्पलोकके ले आनेमें समर्थ हो ॥७॥

यह सुनकर अर्जुनने कहा कि हे देव! मैं पृथिवीतलमें जाकर सात मुनियोंके साथ शेषनागको यहाँ ला सकता हूँ ॥८॥

तत्परचात् उसने अपने गाण्डीव धनुषको चढ़ाकर निरन्तर छोड़े गये तीक्ष्ण मुखवाले बाणोंके द्वारा पृथिवीको इस प्रकारसे शीव्र खण्डित कर दिया जिस प्रकार कि कामके द्वारा वियोगिनी स्त्री शीव्र खण्डित की जाती है।।९॥

तत्पश्चात् वह अर्जुन पातालमें जाकर, सात मुनियोंके साथ दस करोड़ सेनासे संयुक्त शेष नागको ले आया ॥१०॥

इस प्रकार कहकर मनोवेगने ब्राह्मणोंसे पूछा कि हे विप्रो! जैसा मैंने निर्दृष्ट किया है वैसा आपका आगम है या नहीं, यह मुझे किए। इसपर उन सबोंने कहा कि हमारा आगम निश्चित ही वैसा है॥११॥

७) १. युधिष्ठिरेण ।

९) १. चापम् ; क धनुषम् । २. भूमि । ३. तीक्ष्णफलैः । ४. स्त्री ।

११) १. विप्राः । २. द्विजाः । ३. इति ईदृश आगमो ऽस्ति ।

६) व खचरेण । ७) अ व को ऽत्र for को ऽपि; अ व ड शक्नोति । ८) ड भूतले । ९) क इ निरन्तरम् ।

ततः खेटो ऽववद्वाणविवरेणाप्यणीयसा ।
दशकोटिबलोपेतो यद्यायाति फणीश्वरः ॥१२
तेदानीं न कथं हस्ती विवरेण कमण्डलोः ।
निर्गंच्छति द्विजा बूत त्यक्त्वा मत्सरमञ्जसा ॥१३
भवतामागमः सत्यो न पुनर्वचनं मम ।
पक्षपातं विहायैकं परमत्र न कारणम् ॥१४
भूमिदेवैस्ततो ऽवाचि कुञ्जरः कुण्डिकोदरे ।
कथं माति कथं भग्नो न भिण्डो हस्तिभारतः ॥१५
शरीरे निर्गंते पौलोः कुण्डिकाच्छिद्रतो ऽखिले ।
विलग्य निधिडैस्तत्र पुच्छवालः कथं स्थितः ॥१६
श्रद्धमहे वचो नेदं त्वदीयं भद्र सर्वथा ।
नभश्चरस्ततो ऽवादीत् सत्यमेतदिष स्फुटम् ॥१७
पीतमङ्गुष्ठमात्रेण सर्वं सागरजीवनम् ।
अगस्त्यमुनिना विप्राः श्र्यते भवदागमे ॥१८

इसपर मनोवेगने कहा कि हे विद्वान विप्रो! जब अतिशय छोटे भी बाणके छेदसे दस करोड़ सेनाके साथ पातालसे वह शेषनाग यहाँ आ सकता है तब मला उस कमण्डलुके छेदसे हाथी क्यों नहीं निकल सकता है, यह आप लोग हमें द्वेषबुद्धिको छोड़कर शीघ बतलायें ॥१२-१३॥

इस प्रकारका आपका आगम तो सत्य है, किन्तु उपर्युक्त मेरा कथन सत्य नहीं है; इसका कारण एक मात्र पक्षपातको छोड़कर दूसरा कोई नहीं है ॥१४॥

यह सुनकर उन ब्राह्मणोंने कहा कि कमण्डलुके भीतर हाथी कैसे समा सकता है तथा उस हाथीके बोझसे निबंल भिण्डीका पौधा नष्ट कैसे नहीं हुआ। इसके अतिरिक्त कमण्डलुके छेदसे हाथीके समस्त शरीरके निकल जानेपर भी उसके भीतर उसकी पूँछका एक बाल दृढ़तापूर्वक चिपककर कैसे स्थित रह गया ॥१५-१६॥

हे भद्र ! इस प्रकारके तेरे उस असम्भव कथनपर हम सर्वथा विश्वास नहीं कर सकते हैं। ब्राह्मणों द्वारा ऐसा कहनेपर मनोवेग विद्याधर बोला कि यह भी स्पष्टतया सत्य

१२) १. क सूक्ष्मेण।

१३) १. तर्हि ।

१४) १. सत्यम् ।

१५) १. द्विजै: ।

१६) १. हस्तिनः; क कुञ्जरस्य । २. एकदृढः । ३. छिद्रे ।

१७) १. मन्यामहे ।

१२) अंड यदायाति । १५) कंड् भूमिदेवो ततोवाच । १६) इ.पीने; अ<sup>°</sup>बालं । १७) अंब कंड् श्रद्ध-घाहे । १८) व आगस्त्य<sup>°</sup> ।

अंगस्त्यजठरे माति सागरीयं पयो ऽखिलम् ।

न कुण्डिकोदरे हस्ती मया सार्षं कथं द्विजाः ।।१९

नष्टामेकाणंवे मृष्टि स्वकीयां कमलासनः ।
बभाम व्याकुलोभूय सर्वत्रापि विमागंयन् ।।२०
उपविष्टस्तेरोमूले तेने सर्वपमात्रिकाम् ।
अगस्त्यो ऽद्यां शाखायामतस्यां न्यस्य कुण्डिकाम् ।।२१
अगस्त्यमुनिना दृष्ट्वा सो ऽभिवाद्येति भाषितः ।
बम्भ्रमीषि विरिञ्चे त्वं क्वेवं व्याकुलमानसः ।।२२
स शंसति स्मे मे साधो मृष्टिः क्वापि पलायिता ।
गवेषयन्निमां मूढो भ्रमामि ग्रहिलोपमः ।।२३
अगस्त्येनोदितो धातो कुण्डिका जठरे मम ।
तां प्रविश्य निरोक्षस्य मास्मान्यत्र गमो विधे ।।२४

है। हे विप्रो! आपके आगममें यह सुना जाता है कि अँगूठेके बराबर अगस्त्य ऋषिने समुद्रके समस्त जलको पी लिया था। इस प्रकार उन अगस्त्य ऋषिके पेटमें जब समुद्रका वह अपरिमित जल समा सकता है तब हे ब्राह्मणो! कमण्डलुके भीतर मेरे साथ वह हाथी क्यों नहीं समा सकता है ? ॥१७-१९॥

एक समुद्रमें नष्ट हुई अपनी सृष्टिको खोजता हुआ ब्रह्मा ब्याकुल होकर सर्वत्र घूम रहा था ॥२०॥

उसने इस प्रकारसे घूमते हुए अलसीके वृक्षके नीचे उसकी शाखाके ऊपर सरसोंके बराबर कमण्डलुको टाँगकर बैठे हुए अगस्त्य ऋषिको देखा ॥२१॥

तब अगस्त्य मुनिने देखकर अभिवादनपूर्वक उससे पूछा कि हे ब्रह्मन् ! इस प्रकारसे ब्याकुलचित्त होकर तुम कहाँ घूम रहे हो ॥२२॥

इसपर ब्रह्माने कहा कि हे साधो ! मेरी सृष्टि कहीं पर भागकर चली गयी है। उसे खोजता हुआ मैं भृताविष्टके समान मृढ होकर इधर-उधर घूम रहा हूँ ॥२३॥

यह सुनकर अगस्त्य मुनिने ब्रह्मासे कहा कि हे ब्रह्मन् ! तुम मेरे कमण्डलुके भीतर प्रविष्ट होकर उस सृष्टिको देख लो, अन्यत्र कहींपर भी मत जाओ ॥२४॥

१९) १. यदा।

२०) १. प्रलयकाले । २. क शोधयन् ।

२१) १. वृक्षस्य । २. ब्रह्मणा । ३. सर्षंपस्य शाखायां कुण्डिकाम् अवलम्ब्य ।

२२) १. नमस्कारं विधाय । २. हे ब्रह्मत् ।

२३) १. उक्तवान्; क कथयामास ।

२४) १. ब्रह्मा। २. सृष्टिम्; क प्रजा। ३. गच्छ।

१९) अ ब आगस्त्ये । २१) व मात्रिकी; अ ब इ मतस्या, ढ मेतस्या। २३) अ शंसित स्म स....ग्रथिलोपमाम् ।

प्रविष्टो ऽत्रं ततः स्रष्टा श्रीपित वटपादपे।
पत्रे शियतमद्राक्षीदुच्छूनं जठरान्तरम् ॥२५
अवादि वेधसोपेन्द्रं [न्द्रः] कि शेषे कमलापते।
उत्तिम्भतोदरो ऽत्यन्तं निश्चलीभूतिवग्रहः ॥२६
अभाषि विष्णुना स्रष्टा सृष्टिमेकाणंवे तव।
अहमालोक्य नश्यन्तीं कृतवानुदरान्तरे॥२७
शाखाव्याप्तहरिच्चक्रे वटवृक्षे महीयसि ।
पर्णे शियषि विस्तीणें तत आध्मातकुक्षिकः॥२८
पितामहैस्ततो ऽलापीत् श्रीपते उकारि शोभनम्।
यदरक्षि त्वया सृष्टिद्रं जन्ती विष्लवे क्षयम्॥२९
ममोत्सुकिममां दृष्टुं श्रीपते वर्तते मनः।
अपत्यविरहो उत्यन्तं सर्वेषामिष दृस्सहः॥३०

इसपर ब्रह्माने उनके कमण्डलुके भीतर प्रविष्ट होकर वटवृक्षके ऊपर पत्तेपर सोते हुए विष्णुको देखा। उस समय उनका पेटका मध्य वृद्धिको प्राप्त हो रहा था॥२५॥

यह देखकर ब्रह्माने उनसे कहा कि हे छक्ष्मीके पति विष्णो ! इस प्रकार पेटको ऊपर करके अत्यन्त निञ्चल शरीरके साथ क्यों सो रहे हो ॥२६॥

इसके उत्तरमें विष्णुने ब्रह्मासे कहा कि तुम्हारी सृष्टि एक समुद्रमें नष्ट हो रही थी— भागी जा रही थी। उसे देखकर मैंने अपने पेटके भीतर कर छिया है।।२७।

इसपर ब्रह्माने विचार किया कि इसीलिए विष्णु भगवान् पेटको फुलाकर दिङ्गण्डल-को न्याप्त करनेवाले विशाल वट बृक्षके ऊपर विस्तीर्ण पत्तेपर सो रहे हैं ॥२८॥

तत्पश्चात् ब्रह्माने कहा कि हे लक्ष्मीपते! तुमने यह बहुत अच्छा किया जो प्रलयमें नाशको प्राप्त होनेवाली सृष्टिकी रक्षा की ॥२९॥

पुनः उसने कहा कि हे लक्ष्मीपते! मेरा मन उस सृष्टिको देखनेके लिए उत्सुक हो रहा है। और वह ठीक भी है, क्योंकि अपनी सन्तानका वियोग सभीको अत्यन्त दु:सह हुआ करता है॥३०॥

२५) १. कृण्डिकोदरे । २. स्थूल ।

२८) १. दिवसमूहे । २. गरीयसि ।

२९) १. ब्रह्मा ।

३०) १. सृष्टिम् । २. वियोग ।

२५) अ इ श्रीपतिर्वट । २८) अ इ ° व्याप्ते हरिश्चक्रे; अ ब ततो ऽत्राष्ट्रमात । २९) क द ततो ऽलापि; व विष्ठपे for विष्ठवे । ३०) इ दुस्त्यजः ।

उपेन्द्रेण ततो ऽभाषि प्रविश्य जठरं मम ।
आनन्देन निरीक्षस्व कि त्वं दुःखायसे वृथा ॥३१
तेत्प्रविश्य ततो दृष्ट्वा मृष्टिं स्रष्टातुषत्तराम् ।
अपत्यदर्शने कस्य न संतुष्यित मानसम् ॥३२
तत्र स्थित्वा चिरं वेधाः मृष्टि दृष्ट्वाखिलां निजाम् ।
नाभिपङ्कजनालेन हरेनिरगमत्ततः ॥३३
दृष्ट्वा वृषणवालाग्रं विलग्नं तत्रं संस्थिरम् ।
निष्कष्टं दुःशकं ज्ञात्वा विगोपकविश्वाङ्कितः ॥३४
तदेवे कमलं कृत्वा स्वस्यासनमधिष्ठितः ।
विश्वं व्याप्तवती माया न देवैरपि मुच्यते ॥३५ । युगम् ।
ततः पद्मासनो जातः प्रसिद्धो भूवने विधिः ।
महद्भिः क्रियमाणो हि प्रपञ्चो ऽपि प्रसिध्यति ॥३६

इसपर विष्णुने कहा कि मेरे पेटके भीतर प्रविष्ट होकर तुम मुखसे—अपने नेत्रोंसे— उसे देख लो, व्यथमें क्यों दुखी हो रहे हो ॥३१॥

तब ब्रह्मा विष्णुके उदरके भीतर प्रविष्ट हुआ व वहाँ अपनी सृष्टिको देखकर अतिशय सन्तुष्ट हुआ। ठीक है—सन्तानके देखनेपर भला किसका मन सन्तुष्ट नहीं होता है? उसको देखकर सभीका मन सन्तोषको प्राप्त होता है॥३२॥

वहाँपर ब्रह्मा बहुत काल तक रहकर व अपनी समस्त सृष्टिको देखकर तत्पश्चात् विष्णुके नाभि-कमलके नालके द्वारा बाहर निकल आया ॥३३॥

परन्तु निकलते समय अण्डकोशके बालका अग्रभाग स्थिरताके साथ वहींपर चिपक गया। तब उसे वहाँ संलग्न देखकर व निकालनेके लिए अशक्य जानकर ब्रह्माने निन्दाके भयसे उस कमलको ही अपना स्थान बना लिया और वहींपर अधिष्ठित हो गया। ठीक है, विश्वको ज्याप्त करनेवाली मायाको देव भी नहीं छोड़ सकते हैं।।३४-३५।।

तत्पश्चात् इसी कारणसे वह ब्रह्मा लोकमें 'पद्मासन' इस नामसे प्रसिद्ध हो गया। ठीक है, महाजनोंके द्वारा की जानेवाली प्रतारणा भी प्रसिद्धिको प्राप्त होती है—उसकी भी साधारण जनोंके द्वारा प्रशंसा ही की जाती है।।३६।।

३२) १. जठरे। २. निराबाधाम्।

३३) १. जठरात्।

३४) १. मनोजीवा (?)। २. नाले । ३. आकर्षितुम्।

३५) १. नाभिकमल ।

३१) इ जठरे; अ ब क ड आननेन; क त्वं कि । ३२) क स्रष्टा सृष्टि तुतोष सः, ड स्रष्टा सृष्टिमनुत्तराम् । ३४) क ड इ दुःसहम् । ३५) अस्वस्थानमधितिष्ठतः; ड प्राप्त for व्याप्त । ३६) व प्रविष्टो for प्रसिद्धो ।

ईवृशो वः पुराणार्थः कि सत्यो वितथो ऽथ किम् । क्रूत निर्मत्सरीभूय सन्तो नासत्यवादिनः ॥३७ अवोचन्नवनीदेवाः स्यातो ऽयं स्फुटमीदृशः । उदितो भास्करो भद्र पिघातुं केन शक्यते ॥३८ मनोवेगस्ततो ऽवादीत् कणिकाविवरे विधेः । केशो छगति नो पीलोः कुण्डिकाविवरे कथम् ॥३९ भज्यते नातसीस्तम्बः सविश्वस्यं कमण्डलोः । भारेणंकेभयुक्तस्य भिण्डो मे भज्यते कथम् ॥४० विश्वं सर्वपमात्रे ऽपि सर्वं माति कमण्डलो । ने सिंघुरो मया सार्धं कथं विप्रा महीयसि ॥४१

इस प्रकारका आपके पुराणका अर्थ—निरूपण—क्या सत्य है या असत्य है, यह आप लोग हमें मत्सरभावको छोड़कर कहें। कारण यह कि सत्पुरुष कभी असत्य भाषण नहीं किया करते हैं।।३७॥

इस प्रकार मनोवेगके कहनेपर उन ब्राह्मणोंने कहा कि हे भद्र ! हमारे पुराणका यह अर्थ स्पष्टतया इसी प्रकारसे प्रसिद्ध है। सो ठीक भी है, उदयको प्राप्त हुए सूर्यको आच्छादित करनेके छिए भछा कौन समर्थ हो सकता है ? कोई भी समर्थ नहीं है ॥३८॥

इसपर मनोवेगने कहा कि है विप्रो! जब उस कमलकर्णिकाके छेदमें ब्रह्माका बाल चिपककर रह सकता है तब भला कमण्डलुके छेदमें हाथीका बाल चिपककर क्यों नहीं रह सकता है ? ॥३९॥

इसी प्रकार कमण्डलुके भीतर स्थित विष्णुके उदरस्थ समस्त लोकके भारसे जब वह अलसीके वृक्षकी शाखा भग्न नहीं हुई तब भला केवल एक हाथीके साथ कमण्डलुके भीतर स्थित मेरे भारसे वह भिण्डीका वृक्ष कैसे भग्न हो सकता है ? ॥४०॥

उसके अतिरिक्त जब सरसोंके बराबर अतिशय छोटे उस कमण्डलुके भीतर समस्त विश्व (सृष्टि) समा सकता है तब हे विशो! उससे अपेक्षाकृत बड़े उस कमण्डलुके भीतर मेरे साथ हाथी क्यों नहीं समा सकता है ? ॥४१॥

३८) १. पुराणार्थः ।

३९) १. क ब्रह्मणः । २. क कुञ्जरस्य ।

४०) १. सहसृष्टेः पूरितस्य कमण्डलोः ।

४१) १. माति । २. कमण्डली ।

३७) अ वितथो ऽपि । ४०) इ स्तम्भः for स्तम्बः ।

क स्थितो भुवनं विष्णुः प्रवेश्य जठरान्तरे ।
कागस्यः सो ऽतसीस्तम्बः क भ्रान्तश्च प्रजापितः ॥४२
क्षितौ व्यवस्थितो भिण्डस्तत्र सेभः कमण्डलुः ।
चित्रं वो घटते पक्षो घटते न पुनर्मम ॥४३
सर्वज्ञो व्यापको ब्रह्मा यो जानाति चराचरम् ।
सृष्टिस्थानं कथं नासौ बुध्यते येने मार्गति ॥४४
आक्रष्टुं यः क्षमः क्षिप्रं नरकादि दिहनः ।
असौ वृषणवालाग्रं न कथं कमलासनः ॥४५
यो ज्ञात्वा प्रलये धात्रों त्रायते । सकलां हिरः ।
सीताया हरणं नासौ कथं वेत्ति न रक्षति ॥४६
यो मोह्यति निःशेषमसाविन्द्रजिता कथम् ।
विमोह्य श्रोपतिबंद्धो नागपशः स लक्ष्मणः ॥४७

समस्त लोकको अपने उद्रके भीतर प्रविष्ट करके वह विष्णु उस लोकके बिना कहाँपर स्थित रहा ? इसी प्रकार उस लोकके अभावमें वह अगस्त्य ऋषि, अलसी वृक्षकी शाखा और आन्तिको प्राप्त हुआ वह ब्रह्मा भी कहाँपर स्थित रहा, यह सब आपके पुराणमें विचारणीय है ॥४२॥

उधर पृथिवीके ऊपर वह भिण्डीका वृक्ष तथा उसके ऊपर हाथीके साथ वह कमण्डलु अवस्थित था। इस प्रकार यह आश्चर्यकी बात है कि मेरा पक्ष तो खण्डित होता है और आपका पक्ष युक्तिसंगत है ॥४३॥

दूसरे, जो ब्रह्मा सर्वज्ञ व व्यापक होकर सब चराचर जगत्को जानता है वह भला अपनी सृष्टिके स्थानको कैसे नहीं जानता है, जिससे कि उसे इस प्रकारसे खोज करनी पड़ती है ॥४४॥

जो ब्रह्मा प्राणियोंको नरकसे भी शीव्र खींचनेके लिए समर्थ है वह भला अण्डकोशके बालायको खींचनेके लिए कैसे समर्थ नहीं हुआ, यह विचारणीय है ॥४५॥

जो विष्णु जान करके प्रलयके समयमें समस्त पृथिवीकी रक्षा करता है वही रामके रूपमें सीताके हरणको कैसे नहीं जानता है और उसे अपहरणसे क्यों नहीं बचाता है ? ॥४६॥

जो लक्ष्मीका स्वामी लक्ष्मण समस्त लोकको मोहित करता है वह भला इन्द्रजित्के द्वारा मोहित करके नागपाशोंसे कैसे बाँघा गया ? ॥४७॥

४४) १. कारणेन ।

४६) १. रक्ष्यते ।

४७) १. रामः । २. इन्द्रजितेन । ३. रामावतारे । ४. सह ।

४२) क जठरान्तरम्....क्वातसीस्तम्बः । ४३) क ड इ हिथते भिण्डे तत्र सेभ<sup>°</sup>; अ चित्रं विघटते पक्षो मम वो घटते पुनः, ब विश्रं न घटते पक्षो मम देवो घटते पुनः; क ड न मम घटते पुनः। ४६) ब प्रलयम्; अ सीतापहरणम्।

यस्य स्मरणमात्रेण नश्यन्ति विपदो ऽिखलाः ।
प्राप्तः सीतावियोगाद्याः स कथं विपदः स्वयम् ॥४८
निजानि दश जन्मानि नारदाय जगाद यः ।
स पृच्छिति कथं कान्तां स्वकीयां फिणनां पितम् ॥४९
राजीवपाणिपादास्या रूपलावण्यवाहिनो ।
फिणराज त्वया दृष्टा भामिनी गुणशालिनो ॥५०
अनादिकालिमध्यात्ववातेन कृटिलोकृतान् ।
कः क्षमः प्रगुणीकतुँ लोकान् जन्मशतैरिप ॥५१
कुधा तृषा भयं द्वेषो रागो मोहो मदो गर्दः ।
चिन्ता जन्म जरा मृत्युविषादो विस्मयो रितः ॥५२
खेदः स्वेदस्तथा निद्रा दोषाः साधारणा इमे ।
अष्टादशापि विद्यन्ते सर्वेषां दुःखहेतवः ॥५३
कुधाग्निज्वालया तप्तः क्षिप्रं शुष्यति विग्रहः ।
इन्द्रियाणि न पञ्चापि प्रवर्तन्ते स्वगोचरे ॥५४

जिस रामके स्मरणमात्रसे ही समस्त आपत्तियाँ नाशको प्राप्त होती हैं वही राम स्वयं सीताके वियोग आदि रूप आपत्तियोंको कैसे प्राप्त हुआ ॥४८॥

जिस रामने नारद ऋषिसे अपने दस जन्मोंके वृत्तको कहा था वही राम सपौंके स्वामीसे 'हे सपराज! क्या तुमने कमलके समान हाथ, पाँव व मुखसे संयुक्त तथा रूप व लावण्यकी नदीस्वरूप ऐसी अनेक गुणोंसे शोभायमान मेरी स्त्रीको देखा है ?' इस प्रकारसे कैसे पूछता है ? ॥४९-५०॥

जो लोग अनादि कालसे प्राप्त हुए मिथ्यात्व-रूप वायुके द्वारा कुटिल— टेढ़े-मेढ़े— किये गये हैं उनको सैकड़ों जन्मोंमें भी सरल—सीधा—करनेके लिए कौन समर्थ हो सकता है ? उन्हें सरलहृदय करनेके लिए कोई भी समर्थ नहीं है ॥५१॥

भूख, प्यास, भय, द्वेष, राग, मोह, अभिमान, रोग, चिन्ता, जन्म, जरा, मरण, विषाद, आश्चर्य, रित, खेद, पसीना और निद्रा; ये दुखके कारणभूत अठारह दोष साधारण हैं जो सभी संसारी प्राणियोंके हुआ करते हैं।।५२-५३॥

१ क्षुधा—प्राणीका शरीर भूखरूप अग्निकी ज्वालासे सन्तप्त होकर शीघ्र ही सूख जाता है—दुर्बल हो जाता है, तथा पाँचों इन्द्रियाँ अपने विषयमें प्रवृत्त नहीं होती हैं ॥५४॥

५१) १. क वक्रीकृतान् । २. श [ स ] रलं कर्तुम्; क सरणं कर्तुम् ।

५२) १. रोगः ।

५३) १. सर्वेषां समानाः।

५४) १. स्वविषये।

४८) व ड इ नश्यन्ते; अ क इ प्राप्तम् । ५०) अ स्नुषा for त्वया । ५२) व क तृष्णा । ५३) व क ड खेदः स्वेदः । ५४) ड इ पञ्चानि....गोचरम् ।

विलासो विश्रमो हासः संश्रमः कौतुकादयः ।
तृष्णया पीडचमानस्य नश्यन्ति तरसाखिलाः ॥५६
वातेनेव हतं पत्रं शरीरं कम्पते ऽखिलम् ।
वाणो पलायते भीत्या विपरीतं विलोक्यते ॥५६
वोषं गृह्णाति सर्वंस्य विना कार्यंण रुष्यति ।
द्वेषाकुलो न कस्यापि मन्यते गुणमस्तघीः ॥५७
पञ्चाक्षविषयासक्तः कुर्वाणः परपीडनम् ।
रागातुरमना नीचो युक्तायुक्ते न पश्यति ॥५८
कान्ता मे मे सुता मे स्वं गृहं मे मम बान्धवाः ।
इत्यं मोहपिशाचेन सकलो मुद्यते जनः ॥५९
ज्ञानजातिकुलैश्वयंतपोरूपबलादिभिः ।
पराभवति दुर्वृत्तः समर्वः सकलं जनम् ॥६०

५५) १. हावो मुखविकारः स्याद् भावः स्याच्चित्तसंभवः । विलासो नेत्रजो ज्ञेयो विभ्नमो भ्रूयुगान्तयोः ॥

६०) १. पीडयति; क अपमानयति । २. पुरुषः ।

२. तृषा—प्यासंसे पीड़ित प्राणीके विलास (दीप्ति या मौज), विश्रम (शोभा) हास्य, सम्भ्रम (उत्सुकता) और कुतूहल आदि सब ही शीघ्र नष्ट हो जाते हैं ॥५५॥

<sup>3.</sup> भय—भयके कारण प्राणीका सब शरीर इस प्रकारसे काँपने लगता है जिस प्रकार कि वायुसे ताड़ित होकर वृक्षका पत्ता काँपता है, तथा भयभीत प्राणीका वचन भाग जाता है—वह कुछ बोल भी नहीं सकता है व विपरीत देखा करता है।।५६।।

४. द्वेष — द्वेषसे व्याकुल हुआ दुर्बुद्धि प्राणी सबके दोषोंको प्रहण किया करता है, प्रयोजनके बिना भी दूसरोंपर क्रोध करता है, तथा गुणको नहीं मानता है।।५७॥

५. राग—जिसका मन रागसे ब्याकुल किया गया है वह नीच प्राणी पाँचों इन्द्रियोंके विषयोंमें आसक्त रहकर दूसरोंको पीड़ा पहुँचाता है व योग्य-अयोग्यका विचार नहीं किया करता है ॥५८॥

६. मोह—'यह स्त्री मेरी हैं, यह पुत्री मेरी हैं, यह घर मेरा हैं, और ये वन्धुजन मेरे हैं', इस प्रकार मोहरूप पिशाचके द्वारा सब ही प्राणी मोहित किये जाते हैं ॥५९॥

७. मद-मानसे उन्मत्त दुराचारी मनुष्य ज्ञान, जाति (मातृपक्ष), कुछ (पितृपक्ष), प्रमुत्व, तप, सौन्दर्य और शारीरिक बछ आदिके द्वारा अन्य सब ही प्राणियोंको तिरस्कृत किया करता है ॥६०॥

५५) अ हास्यम् ; ब क संभ्रमो विनयो नयः । ५६) अ ब क विलोकते । ५९) अ सुतसुता for मे सुता; ब मे ऽर्था for मे स्वम्; इ बान्धवः ; अ क ड इ मोह्यते । ६०) अ ज्ञाति for जाति ।

इलेक्ममारुतिपत्तीत्थैस्तापितीं रोगपावकैः ।
कदाचित्लभते सौरुयं न पैरायत्तिवग्रहः ॥६१
कथं मित्रं कथं द्रव्यं कथं पुत्राः कथं प्रियाः ।
कथं ख्यातिः कथं प्रीतिरित्थं ध्यायित चिन्तया ॥६२
श्वभ्रवासाधिकासाते गर्भे कृमिकुलाकुले ।
जिन्मनो जायते जन्म भूयो भूयो उमुखावहम् ॥६३
आदेशं कुरुते यस्य शरीरमिप नात्मनः ।
कस्तस्य जायते वश्यो जिरणो हतचेतसः ॥६४
नामाप्याक्तितं यस्य चित्तं कम्पयतेतराम् ।
साक्षादुपागतो मृत्युः स न कि कुरुते भयम् ॥६५
उपसर्गे महारोगे पुत्रमित्रधनक्षये ।
विषादः स्वल्पसत्वस्ये जायते प्राणहारकः ॥६६

६१) १. सन् ; क पींडित । २. परवशात् ।

६३) १. दुःखे । २. संसारिणः जीवस्य । ३. पुनः पुनः ।

६५) १. मृत्योः । २. अतिशयेन । ३. प्राप्तः ।

६६) १. सति । २. अशक्तेः ।

८. रोग—कफ, वात और पित्तके प्रकोपसे उत्पन्न हुई रोग-रूप अग्निसे सन्तापित प्राणी शरीरकी परतन्त्रताके कारण कभी भी सुखको प्राप्त नहीं होता ॥६१॥

९. चिन्ता—चिन्ताके वशीभूत हुआ प्राणी मेरा मित्र कैसे है, धन किस प्रकारसे प्राप्त होगा व कैसे वह सुरक्षित रहेगा, पुत्र किस प्रकारसे मुझे सन्तुष्ट करेंगे, अभीष्ट प्रियतमा आदि जन किस प्रकारसे मेरे अनुकूछ रह सकते हैं, मेरी प्रसिद्धि किस प्रकारसे होगी, तथा अन्य जन मुझसे कैसे अनुराग करेंगे, इस प्रकारसे निरन्तर चिन्तन किया करता है। ६२॥

१०. जन्म—जो गर्भाशय नरकावाससे भी अधिक दुखप्रद एवं अनेक प्रकारके क्षुद्र की ड़ोंके समूहोंसे ज्याप्त रहता है उसके भीतर प्राणीका अतिशय कष्टदायक जन्म बार-बार हुआ करता है ॥६३॥

११. जरा—नष्टबुद्धि जिस वृद्ध पुरुषका अपना शरीर ही जब आज्ञाका पालन नहीं करता है—उसके वशमें नहीं रहता है—तब मला दूसरा कीन उसके वशमें रह सकता है? कोई नहीं—वृद्धावस्थामें प्राणीके अपने शरीरके साथ ही अन्य कुटुम्बी आदि भी प्रतिकृल हो जाया करते हैं॥६४॥

१२. मरण—जिस मृत्युके नाममात्रके सुननेसे भी चित्त अतिशय कम्पायमान हो उठता है वह मृत्यु प्रत्यक्षमें उपस्थित होकर क्या भयको उत्पन्न नहीं करेगी ? अवश्य करेगी । ६५।

१३. विषाद—िकसी उपद्रव या महारोगके उपस्थित होनेपर अथवा पुत्र, मित्र व धनका विनाश होनेपर अतिशय हीनबलयुक्त (दुर्बल) मनुष्यको जो विषाद (शोक) उत्पन्न होता है वह उसके प्राणोंका घातक होता है।।६६॥

६३) इ<sup>°</sup>धिके ऽसाते।

जात्मासंभाविनीं भूति विलोक्य परभाविनीम् । ज्ञानशुन्यस्य जीवस्य विस्मयो जायते परः ॥६७ सर्वामेध्यमये हेये शरीरे कुरुते रितम् । बीभत्से कुथिते नीचः सारमेयो यथा शवे ॥६८ ध्यापारं कुर्वतः खेदो देहिनो देहमदंकः । जायते वीर्यहीनस्य विकलोकरणक्षमः ॥६९ श्रमेण दुनिवारेण देहो ध्यापारभाविना । तापितः स्विद्यते क्षिप्रं घृतकुम्भ इवाग्निना ॥७० निद्रया मोहितो जीवो न जानाति हिताहितम् । सर्वेध्यापारनिर्मुक्तः सुरयेवं विचेतनः ॥७१ हरः कपालरोगार्तः शिरोरोगो हरिर्मतः । हिमेतररुचिः कुष्टो पाण्डुरोगो विभावसः ॥७२

महादेव कपालरोगसे पीड़ित, विष्णु सिरकी वेदनासे ब्याकुल, सूर्य कुष्ठरोगसे ब्याप्त और अग्नि पाण्डुरोगसे प्रस्त माना गया है ॥७२॥

६७) १. परां विभूतिम् । २. परोत्पन्नाम् ।

७०) १. सन् ।

७१) १. मद्यपानेन ; क मदिरया।

७२) १. सूर्यः । २. अग्निः ।

१४. विस्मय—जो विभृति अपने लिए कभी प्राप्त नहीं हो सकी ऐसी दूसरेकी विभृति को देखकर मूर्ख मनुष्यको अतिशय आश्चर्य हुआ करता है।।६७।

१५. रति—समस्त अपवित्र पदार्थोंसे—रस, रुधिर, हड्डी व चर्बी आदि घृणित धातुओंसे—निर्मित जो दुर्गन्धमय शरीर घृणास्पद होनेसे छोड़नेके योग्य है उसके विषयमें नीच मनुष्य इस प्रकारसे अनुराग करता है जिस प्रकार कि कुत्ता किसी सड़े-गछे शवको—मृत शरीरको—पाकर उसमें अनुराग किया करता है ॥६८॥

१६. खेद—व्यापार करते हुए निर्बल प्राणीके शरीरको मर्दित करनेवाला जो खेद उत्पन्न होता है वह उसे विकल करनेमें समर्थ होता है—उससे वह व्याकुलताको प्राप्त होता है।।६९॥

१७. स्वेद—व्यापारसे उत्पन्न हुए दुर्निवार परिश्रमसे सन्तापको प्राप्त हुआ शरीर पसीनेसे इस प्रकार तर हो जाता है जिस प्रकार अग्निसे सन्तापको प्राप्त हुआ घीका घड़ा पिघले हुए घीसे तर हो जाता है।।७०॥

१८. निद्रा—जिस प्रकार मद्यसे मोहित हुआ प्राणी विवेकसे रहित होकर हित व अहितको नहीं जानता है उसी प्रकार निद्रासे मोहित हुआ प्राणी—उसके वशीभृत हुआ जीव—अचेत होकर सब प्रकारकी प्रवृत्तिसे मुक्त होता हुआ अपने हित व अहितको नहीं जानता है।।७१॥

६८) ड इ कुत्सिते नीचः; इ यथा स वै। ६९) अ कुर्वते खेदो।

निद्रयाधोक्षजो व्याप्तश्चित्रभानुंबु भूक्षया।
गंकरः सर्वदा रत्या रागेण कमलासनः ॥७३
रामा सूचयते रागं द्वेषो वैरिविदारणम् ।
मोहो विघ्नापरिज्ञानं भीतिमायुषसंग्रहः ॥७४
एते यैः पीडिता दोषेस्तैमु च्यन्ते कथं परे ।
सिहानां हतनागानां न खेदो ऽस्ति मृगक्षये ॥७५
सर्वे रागिणि विद्यन्ते दोषा नात्रास्ति संशयः।
रेक्षिणीव सदा द्रव्ये गन्धस्पर्शरसादयः॥७६
यद्येकमूर्तयः सन्ति ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः।
मिथस्तथापि कुर्वन्ति शिरश्छेदादिकं कथम्॥७७॥

कृष्ण निद्रासे, अग्नि भूखसे, शम्भु रितसे और ब्रह्मा रागसे सर्वदा व्याप्त रहता है।।७३॥

दूसरोंके द्वारा माने गये इन देवोंमें स्नी—लक्ष्मी एवं पार्वती आदिकी स्वीकृति—राग-भावको, रात्रुओंका विदारण—उन्हें पराजित करना—द्वेष बुद्धिको, विघ्न-बाधाओंका अप-रिज्ञान मोह (मूर्खता) को और आयुधों (चक्र, गदा व त्रिशूल आदि) का संग्रह भयके सद्भावको सूचित करता है। १७४।।

जिन रागादि दोषोंसे ये देव पीड़ित हैं वे दूसरे साधारण प्राणियोंको भला कैसे छोड़ सकते हैं—उन्हें तो वे निश्चयसे पीड़ित करेंगे ही। ठीक भी है—जो पराक्रमी सिंह हाथीको पछाड़ सकते हैं उन्हें तुच्छ हिरणके मार डालनेमें कुछ भी खेद (परिश्रम) नहीं हुआ करता है। १०५॥

जो रागसे आक्रान्त होता है उसमें उपर्युक्त सब ही दोष विद्यमान रहते हैं, इसमें कुछ भी सन्देह नहीं रहता। कारण यह कि अन्य सभी दोष रागके साथ इस प्रकारसे सदा अविनाभाव रखते हैं जिस प्रकार कि रूपयुक्त द्रव्यमें—पुद्गलमें—उस रूपके साथ सदा गन्ध, स्पर्श एवं रस आदि अविनाभाव रखा करते हैं ॥७६॥

यदि ब्रह्मा, विष्णु और महेश्वर ये एकमूर्तिस्वरूप हैं तो फिर वे शिरच्छेदन आदि जैसे जघन्य कृत्योंके द्वारा परस्परमें एक दूसरेका अपकार क्यों करते हैं ? ॥७७॥

७३) १. कृष्णः ; क नारायणः । २. अग्निः ।

७५) १. ब्रह्मादयः।

७६) १. पुरुषे । २. द्रव्यरूपे पुद्गलद्रव्ये ।

७७) १. परस्परम् । २. तहि ।

७४) व क ड इ द्वेषं....मोहम् । ७५) इ एतैर्येः....ते मुच्यन्ते....परान् । ७६) अ नास्त्यत्र । ७७) अ ड ब्रह्माविष्णुः अ मिथस्तदापि, व <sup>°</sup>स्तदापकुर्वन्तिः अ व <sup>°</sup>छेदादिभिः ।

एते नध्टा यतो बोषा भानोरिव तमश्चयाः ।
स स्वामी सर्वदेवानां पापनिदंलनक्षमः ॥७८
ब्रह्मणा यज्जलस्यान्तेर्बोजं निक्षिप्तमात्मनः ।
बभूव बुद्बुदस्तस्मादेतस्माज्जगदण्डकम् ॥७९
तत्र द्वेधा कृते जाता लोकत्रयय्यवस्थितः ।
यद्येवमागमे प्रोक्तं तदा तत् कि स्थितं जलम् ॥८०
निम्नगापर्वतक्षोणीवृक्षाद्युत्पत्तिकारणम् ।
समस्तकारणाभावे लभ्यते क विहायसि ॥८१
एकस्यापि शरीरस्य कारणं यत्रे दुर्लभम् ।
त्रिलोककारणं मूर्तं द्वव्यं तत्रे क लभ्यते ॥८२

जिस प्रकार सूर्यके पाससे स्वभावतः अन्धकार दूर रहता है उसी प्रकार जिस महापुरुषके पाससे उपर्युक्त अठारह दोष दूर हो चुके हैं वह सब देवोंका प्रभु होकर पापके नष्ट करनेमें समर्थ है—इसके विपरीत जिसके उक्त दोष पाये जाते हैं वह न तो देव हो सकता है और न पापको नष्ट भी कर सकता है ॥७८॥

ब्रह्माने जलके मध्यमें जिस अपने बीज ( वीर्य ) का क्षेपण किया था वह प्रथमतः बुद्बुद हुआ। परचात् उसके दो भागोंमें विभक्त किये जानेपर तीन लोकोंकी व्यवस्था हुई। इस प्रकार जब आगममें निर्दृष्ट किया गया है तब यहाँ एक विचारणीय प्रश्न उपस्थित होता है कि उस लोककी उत्पत्तिके पूर्वमें वह जल—जिसके मध्यमें ब्रह्माने वीर्यका क्षेपण किया था—कहाँपर अवस्थित था । ७९-८०।।

लोककी उत्पत्तिके पूर्वमें जब कुछ भी नहीं था तब समस्त—निभित्त व उपादान स्वरूप —कारणोंके अभावमें नदी, पर्वत, पृथिवी एवं वृक्ष आदिकी उत्पत्तिके कारण शून्य आकाशमें कहाँसे प्राप्त होते हैं ? ॥८१॥

जिस शृन्य आकाशमें एक ही शरीरकी उत्पादक सामग्री दुर्छभ है उसमें भला तीनों लोकोंकी उत्पत्तिका कारणभूत मूर्तिक द्रव्य—िनिमित्त व उपादान स्वरूप कारणसामग्री—हहाँ-से प्राप्त हो सकती है ? उसकी प्राप्ति सर्वथा असम्भव है ॥८२॥

७८) १. यस्मात् कारणात्, देवात् ।

७९) १. जलमध्ये । २. वीर्यम् । ३. बीजात् ।

८०) १. अण्डके । २. जलम् ।

८१) १. कार्यकारणाभावे । २. शून्याकाशे ।

८२) १. शून्याकाशे । २. क ब्रह्मणि ।

७८) व तेन नष्टा । ७९) अ क ड इ <sup>°</sup>जलस्यान्ते; अ <sup>°</sup>स्तस्मादद्वितयं जगद<sup>°</sup>।

कथं विधीयते मृष्टिरशरीरेण वेधसा ।
विधाननाशरीरेण शरीरं क्रियते कथम् ॥८३
विधाय भुवनं सर्वं स्वयं नाशयतो विधेः ।
लोकहत्या महापापा भवन्तो केन वार्यते ॥८४
कृतकृत्यस्य शुद्धस्य नित्यस्य परमात्मनः ।
अमूर्तस्याखिलज्ञस्य कि लोककरणे फलम् ॥८५
विनाश्य करणोयस्य क्रियते कि विनाशनम् ।
कृत्वा विनाशनीयस्य जगतः करणेन किम् ॥८६
पूर्वापरिवरुद्धानि पुराणान्यिखलानि वः ।
श्रद्धीयन्ते कथं विप्रा न्यायनिष्ठैमंनीविभिः ॥८७
दृष्ट्वेति गदितः खेटः क्षितिदेवाननुत्तरान् ।
निर्गत्योपवनं गत्वा सुहुदं न्यगदीदिति ॥८८

इसके अतिरिक्त जब ब्रह्मा शरीरसे रहित हैं तब वह शरीरके विना सृष्टिका निर्माण कैसे करता है ? इसपर यदि यह कहा जाये कि वह शरीर धारण करके ही सृष्टिका निर्माण करता है तो पुनः वही प्रश्न उपस्थित होता है कि वह पूर्वमें शरीरसे रहित होकर अपने उस शरीरका भी निर्माण कैसे करता है ॥८३॥

दूसरे, समस्त जगत्को रचकर जब वह स्वयं उसको नष्ट भी करता है तब ऐसा करते हुए बहान पापको उत्पन्न करनेवाली जो लोकहत्या होगी उसे कौन रोक सकता है? उसका प्रसंग अनिवार्य होगा ॥८४॥

साथमें यह भी विचारणीय है कि जब वह परमात्मा कृतार्थ, शुद्ध, नित्य, अमूर्तिक और सर्वज्ञ है तब उसे उस सृष्टि-रचनासे प्रयोजन ही क्या है ॥८५॥

लोकको नष्ट करके यदि उसकी पुनः रचना करना अभीष्ट है तो फिर उसका विनाश ही क्यों किया जाता है ? इसी प्रकार यदि रचना करके उसका विनाश करना आवश्यक है तो फिर उसकी रचना ही क्यों की जाती है—उस अवस्थामें उसकी रचना निरर्थक सिद्ध होती है ॥८६॥

इस प्रकार हे ब्राह्मणो ! आपके सब पुराण पूर्वापरिवस्द्ध कथन करनेवाछे हैं। ऐसी अवस्थामें जो विद्वान् न्यायिनष्ठ हैं वे उनपर कैसे विश्वास करते हैं, यह विचारणीय है।।८७।

इस प्रकार मनोवेग विद्याधरके कहनेपर जब वे विद्वान ब्राह्मण कुछ भी उत्तर नहीं दे सके तब वह उन्हें निरुत्तर देखकर वहाँसे चल दिया और उपवनमें जा पहुँचा। वहाँ वह अपने मित्र पवनवेगसे इस प्रकार बोला ॥८८॥

८३) १. क ब्रह्मणा । २. विधानतः ।

८६) १. जगतः।

८७) अ इ च for वः। ८८) ड इ गदिते खेटे; अ देवान्निरुत्तरान्....स्विमित्रं निगदी ।

श्रुतो देविवशेषो यः पुराणार्थश्च यस्त्वया ।
न विचारवतां तत्रे घटते किंचन स्फुटम् ॥८९
नारायणश्चतुर्बोहुर्विरिक्चिश्चतुराननः ।
त्रिनेत्रः पावंतीनाथः केनेदं प्रतिपद्यते ।॥९०
एकास्यो द्विभुजो द्वचक्षः सर्वो जगित दृश्यते ।
मिथ्यात्वाकुलितेलोंकेरन्यथा परिकल्प्यते ॥९१
अनादिनिधनो लोको व्योमस्थो ऽकृत्रिमः स्थिरः ।
न तस्य विद्यते कर्ता गगनस्येव कश्चन ॥९२
प्रेरिताः स्वकृतपूर्वंकमंभिः सर्वदा गितचतुष्ट्ये ऽङ्गिनः ।
पर्यटन्ति सुखदुःखभागिनस्तत्रे पर्णनिचया इवानिलेः ॥९३
धनन्ति ये विपदमात्मनो ऽपि नो ब्रह्मधूर्जंटिमुरारिकौशिकौः ।
ते परस्य सुखकारणं कथं कोविदैः कथिमदं प्रतीयते ॥९४

हे मित्र ! तुमने जो देविवशेषका—अन्य जनोंके द्वारा देवरूपसे परिकल्पित ब्रह्मा आदिका—स्वरूप और उनके पुराणका अभिप्राय सुना है उसपर जो बुद्धिमान विचार करते हैं उन्हें स्पष्टतया उसमें कुछ भी संगत नहीं प्रतीत होता है—उन्हें वह सब असंगत ही दिखता है। नारायण चार मुजाओंसे संयुक्त, ब्रह्मा चार मुखोंसे संयुक्त और पार्वतीका पित शम्भु तीन नेत्रोंसे संयुक्त है; इसे कीन स्वीकार कर सकता है? उसे कोई भी बुद्धिमान स्वीकार नहीं कर सकता है। कारण यह कि छोकमें सब ही जन एक मुख, दो मुजाओं और दो नेत्रोंसे ही संयुक्त देखे जाते हैं; न कि चार मुख, चार मुजाओं और तीन नेत्रोंसे संयुक्त। फिर भी मिथ्यात्वके वशीभूत होकर आकुछताको प्राप्त हुए किन्हीं छोगोंने उसके विपरीत कल्पना की है।।८९-९१।।

आकाशके मध्यमें स्थित यह लोक अनादि-निधन, अकृत्रिम और नित्य है। जिस प्रकार कोई भी आकाशका निर्माता (रचयिता) नहीं है उसी प्रकार उस लोकका भी कोई— ब्रह्मा आदि—निर्माता नहीं है, वह आकाशके समान ही स्वयंसिद्ध व अनादि-निधन है।।९२॥

जिस प्रकार सूखे पत्तोंके समूह वायुसे प्रेरित होकर इधर-उधर परिश्रमण किया करते हैं उसी प्रकार प्राणिसमूह अपने पूर्वोपार्जित कर्मोंसे प्रेरित होकर सुख अथवा दुखका अनुभवन करते हुए नारकादि चारों गृतियोंमें सदा ही परिश्रमण किया करते हैं ॥९३॥

जो ब्रह्मा, महादेव, विष्णु और इन्द्र अपनी ही आपत्तिको नहीं नष्ट कर सकते हैं वे

८९) १. देवस्वरूपः । २. देवादौ ।

९०) १. क ब्रह्मा। २. मन्यते केन।

९१) १. नेत्रे ।

९३) १. गतिचतुष्टये ।

९४) १. क ब्रह्माहरविष्णुपूरंदराः।

८९) इ विशेषो प्रयं....यत्त्वया....विचारयताम् । ९२) व क ड इ नैतस्य । ९३) क ड इ स्वकृतकर्मभिः सदा सर्वथा गति । ९४) अ ते परस्परसुखदुःखकारणम् इष्टकोविदैः....प्रदीयते ।

यो विभावसुकरालितं गृहं नात्मनः शमयते नरो ऽलसैः । सो उन्यगेहशमने प्रवर्तते कः करोति शुभधोरिदं हृदि ॥९५ द्वेषरागमदमोहमोहिता ये विदन्ति सुखदानि नात्मनः । ते परस्य कथयन्ति शाश्वतं मुक्तिमार्गमपबुद्धयः कथम् ॥९६ कामभोगवशर्वातिभः खलैरैन्यतः स्थितमिदं जगत्त्रयम् । अन्यथा कथितमस्तचेतनैः श्वभ्रवासमनवेश्य दुःखदम् ॥९७ कोपथैभंवसमुद्रपातिभिश्छादिते जगित मुक्तिवत्मंनि । यः करोति न विचारमस्तधोः स प्रयाति शिवमन्दिरं कथम् ॥९८

दूसरेके लिए सुख-दुखके कारण हो सकते हैं—उसे सुख अथवा दुख दे सकते हैं, इस बातको विचारशील विद्वान कैसे मान सकते हैं—इसे कोई भी बुद्धिमान स्वीकार नहीं कर सकता है।।९४।।

उदाहरणस्वरूप जो आलसी मनुष्य अग्निसे जलते हुए अपने ही घरको शान्त नहीं कर सकता है वह दूसरेके जलते हुए घरके शान्त करनेमें—उसकी आगके बुझानेमें—प्रवृत्त होता है, इस बातको कौन निर्मल बुद्धिवाला मनुष्य हृदयस्थ कर सकता है? अर्थात् इसे कोई भी बुद्धिमान् स्वीकार नहीं कर सकता है। १९५॥

द्वेष, राग, मद और मोहसे मूढ़ताको प्राप्त हुए जो प्राणी अपने ही सुखप्रद कारणोंको नहीं जानते हैं वे दुर्बुद्धि जन दूसरेके लिए शाश्वतिक मुक्तिके मार्गका—समीचीन धर्मका— उपदेश कैसे कर सकते हैं ? नहीं कर सकते हैं ॥९६॥

जिनकी चेतना—विचारशक्ति—नष्ट हो चुकी है उन दुष्ट जनोंने काम-भोगोंके वशी-भूत होकर दुखदायक नरकवासको—नारक पर्यायके दुखको—न देखते हुए अन्य स्वरूपसे स्थित इन तीनों लोगोंके स्वरूपका अन्य प्रकारसे—विपरीत स्वरूपसे—उपदेश किया है॥९७॥

लोकमें संसाररूप समुद्रमें गिरानेवाले कुमार्गी—मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र—से मोक्षमार्गके व्याप्त होनेपर जो दुर्बुद्धि प्राणी उसका—सन्मार्ग और कुमार्गका—विचार नहीं करता है वह मोक्षरूप भवनको कैसे जा सकता है ? नहीं जा सकता है ॥९८॥

९५) १. आलसी । २. अपि तु न प्रवर्तते ।

९६) १. शास्त्राणि मार्गम् ।

९७) १. लोकै:।

९८) १. मिथ्यादृष्टिभिः ।

९५) अ शुभधीरयम्। ९६) अ वदन्ति । ९७) अ क ड खलैरन्यथा; व इ दुःसहम्। ९८) व मूर्तिवर्त्मनि ।

छेदतापनिचर्षताडनैस्तापनीयैमिव शुद्धबुद्धिभः । शीलसंयमतपोदयागुँगैर्धमंरत्नमनघं परीक्ष्यते ॥९९ देवतागमेचरित्रलिङ्गिनो ये परीक्ष्य विमलानुपासते । ते निकर्यं लघुकर्मश्रृङ्खलं यान्ति पावनमनश्वरं पदम् ॥१०० देवेन देवो हितमाप्तुकामैः शास्त्रेण शास्त्रं परिमुच्य दर्पम् । परीक्षणीयं महनीयबोधैर्धमेंण धर्मो यतिना यतिश्च ॥१०१ देवो विध्वस्तकर्मा भुवनपतिनुतो ज्ञातलोकव्यवस्थो विध्वस्तकर्मा भुवनपतिनुतो ज्ञातलोकव्यवस्थो श्रमों रागादिवोषप्रमथनकुशलः प्राणिरक्षाप्रधानः । हयोपादेयतत्त्वप्रकटननिपुणं युक्तितः शास्त्रमिष्टं वैराग्यालंकृताङ्गो यितरिमतगितस्त्यक्तसंगोपभोगः ॥१०२

इति धर्मपरीक्षायाममितगतिकृतायां त्रयोदशः परिच्छेदः ॥१३॥

जिस प्रकार सराफ काटना, तपाना, घिसना और ठोकना इन क्रियाओंके द्वारा सुवर्णकी परीक्षा किया करते हैं उसी प्रकार निर्मल बुद्धिके धारक प्राणी शील, संयम, तप और दया इन गुणोंके द्वारा निर्मल धर्मकी परीक्षा किया करते हैं।।९९।।

जो विवेकी जन परीक्षा करके निर्दोष देव, शास्त्र, चारित्र और गुरुकी उपासना— आराधना—किया करते हैं वे शीच्र ही कर्म-साँकलको काटकर पवित्र व अविनश्वर मोक्ष-पदको प्राप्त करते हैं ॥१००॥

जो स्तुत्य ज्ञानके धारक विद्वान हैं उन्हें आत्महितकी प्राप्ति की अभिलाषासे अभि-मानको छोड़कर देवसे देवकी, शास्त्रसे शास्त्रकी, धर्मसे धर्मकी और गुरुसे गुरुकी परीक्षा करनी चाहिए॥१०१॥

जो सब कर्मोंका नाश करके इन्द्र, धरणेन्द्र और चक्रवर्ती इन तीन लोकके स्वामियोंके द्वारा स्तुत होता हुआ समस्त लोककी व्यवस्थाको ज्ञात कर चुका है उसे देव स्वीकार करना चाहिए। जो प्राणिरक्षणकी प्रधानतासे संयुक्त होता हुआ रागादिक दोषोंके दूर करनेमें समर्थ है वह धर्म कहा जाता है। जो हेय और उपादेय तत्त्वके प्रकट करनेमें दक्ष है वह शास्त्र अभीष्ट माना गया है। तथा जिसका शरीर वैराग्यसे विभूषित है और जो परिग्रहके दुष्ट संसर्गसे रहित होता हुआ अपरिमित ज्ञानस्वरूप है उसे गुरु जानना चाहिए।।१०२।।

इस प्रकार आचार्य अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें तेरहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१३॥

९९) १. हेम । २. क्षमादिस्वभाव ।

१००) १. शास्त्रआचार । २. हत्वा ।

१०२) १. स्तवितः । २. स्वरूपः । ३. मुख्यः ।

९९) अ शुद्धि । १००) ड निकृत्य ।१०२) अ प्रकटनप्रवणम्; अ ँसंगोपसंगः, क ड इ ँसंगोप्यभङ्गः ।

# [ 88 ]

तवान्यदिष मित्राहं निगदामि कुतूहलम् ।
विनिगद्येत्यूषे रूपं मुमोच खचराङ्गजः ॥१
ततः पुष्पपुरं भूयो विवेशोत्तरया दिशा ।
साधं पवनवेगेन गृहीत्वा तापसाकृतिम् ॥२
स धण्टां भेरिमाताडच निविष्टो हेमविष्टरे ।
आगत्य माहनाः प्राहुरागतस्तापसः कुतः ॥३
किं त्वं व्याकरणं वेत्सि किं वा तर्कं सविस्तरम् ।
करोषि ब्राह्मणः साधं कि वादं शास्त्रपारगैः ॥४
तेनोक्तमहमायातो भूदेवा ग्रामतो ऽमुतः ।
वेद्या व्याकरणं तर्कं वादं वापि न किंचन ॥५
विप्राः प्राहुर्वंद क्रीडां विमुच्य त्वं यथोचितम् ।
स्वरूपपृच्छिभः साधं क्रीडां कर्तुं न युज्यते ॥६

तत्पश्चात् मनोवेग पवनवेगसे बोला कि हे मित्र ! मैं अब तुझे और भी कुत्हूल कहता हूँ—आइचर्यजनक वृत्तको दिखलाता हूँ, यह कहते हुए उस विद्याधरके पुत्रने पूर्वमें जिस मुनिके वेपको धारण किया था उसे छोड़ दिया ॥१॥

बादमें वह पवनवेगके साथ तापसके वेषको ग्रहण करके फिरसे भी उसी पाटलीपुत्र नगरके भीतर उत्तर दिशाकी ओरसे प्रविष्ट हुआ ॥२॥

उसके भीतर जाकर वह घण्टा और भेरीको बजाता हुआ सुवर्णमय सिंहासनके ऊपर जा बैठा। तब घण्टा और भेरीके शब्दको सुनकर ब्राह्मण वहाँ आ पहुँचे। उन्होंने उससे पूछा कि हे तापस, तुम कहाँसे आये हो, तुम क्या व्याकरणको जानते हो या विस्तारपूर्ण न्यायको जानते हो, तथा तुम क्या शास्त्रके मर्मज्ञ हम ब्राह्मणोंके साथ वाद करना चाहते हो॥३-४॥

इसपर तापस वेषधारी मनोबेग बोला कि हे ब्राह्मणो ! मैं अमुक गाँबसे आया हूँ, तथा मैं व्याकरण, न्याय और वाद इनमें किसीको भी नहीं जानता हूँ ॥५॥

उसके इस उत्तरको सुनकर ब्राह्मण बोले कि तुम परिहासको छोड़कर यथायोग्य अपने

३) १. विप्राः ।

६) १. यथायोग्यम् ।

१) अ इ विनिगद्य ऋषे; क ड खेचराँ। ३) अ क ड इ बण्टाभेरिँ। ६) ब क इ स्वरूपं पृ<sup>°</sup>।

खेचरेण ततो ऽवाचि तापसाकारघारिणा ।
कथयामि यथावृत्तं युष्मम्यो ऽहं परं चके ॥७
युक्ते ऽिष भाषिते विप्राः कुवंते निविचारकाः ।
आरोप्यायुक्ततां दुष्टा रभसोपद्रवं परम् ॥८
सूत्रकण्ठास्ततो ऽवोचन् वद भद्र यथोचितम् ।
सर्वे विचारका विप्रा युक्तपक्षानुरागिणः ॥९
तदीयं वचनं श्रुत्वा जगाव खगनन्वनः ।
निगवामि तदाभीष्टं यदि यूयं विचारकाः ॥१०
बृहत्कुमारिका माता साकेते नगरे मम ।
दत्ता स्वकीयतातेन मदीयजनकाय सा ॥११
श्रुत्वा तूर्यरवं हस्ती कृतान्त इव दारणः ।
मतो भङ्क्तवागतः स्तम्भं विवाहसमये तयोः ॥१२
ततः पलायितो लोकः समस्तो ऽिष विशोदिशः ।
विवाहकारणं हित्वा स्थिरत्वं क्ष महामये ॥१३

वृत्तको बतलाओ । कारण कि जो यथार्थ स्वरूपको पूछते हैं उनके साथ परिहास करना उचित नहीं माना जाता है ॥६॥

यह सुनकर तापसकी आकृतिको धारण करनेवाला वह मनोवेग विद्याधर बोला कि मैं अपनी कथाको कह तो सकता हूँ, परन्तु उसे कहते हुए मैं आप लोगोंसे डरता हूँ॥॥

हे विप्रो ! इसका कारण यह है कि योग्य भाषण करनेपर भी अविवेकी दुष्ट जन उसके विषयमें अयोग्यपनेका आरोप लगाकर शीघ्र ही उपद्रव कर बैठते हैं ॥८॥

इसपर ब्राह्मण बोले कि है भद्र पुरुष! तुम निर्भय होकर अपने यथायोग्य वृत्तान्तको कहो, हम सब ब्राह्मण विचारशील होते हुए योग्य पक्षमें अनुराग करनेवाले हैं।।९।।

ब्राह्मणोंके इस कथनको सुनकर वह विद्याधरकुमार बोला कि यदि आप सब विचार-शील हैं तो फिर मैं अपने अभीष्ट वृत्तान्तको कहता हूँ ॥१०॥

अयोध्या नगरीमें मेरी बृहत्कुमारिका माता है। वह अपने पिता—मेरे नाना—के द्वारा मेरे पिताको दी गयी थी ॥११॥

उन दोनोंके विवाहके अवसरपर जो बाजोंका शब्द हुआ था उसे सुनकर यमराजके समान भयानक एक उन्मत्त हाथी स्तम्भको उखाड़कर वहाँ आ पहुँचा ॥१२॥

उसको देखकर अभ्यागत सब ही जन विवाहके प्रयोजनको छोड़कर दसों दिशाओं में ७) अ कथावृत्तम्; ब युष्मत्तो ऽहम्। ८) क इ कुर्वन्ति; क ड इ <sup>°</sup>युक्तिताम्। १२) व गजस्तम्भम्। १३) अ दिशोदिशं, इ दिशो दश; अ क विवाहकरणम्।

७) १. बिभेमि ।

१०) १. क मनोवेगः।

११) १. अयोध्यायाम् । २. मम सावित्रीपित्रा ।

१२) १. क भयानकः।

वधूः पलायमानेन वरेण व्याकुलात्मना ।
स्वाङ्गस्पर्शेन निश्चेष्टा पातिता वसुधातले ॥१४
पातियत्वा वधूं नष्टो भर्ता पश्यत पश्यते ।
लोकैरित्युविते कापि लज्जमानो वरो गतः ॥१५
साध मासे ततो भूत्वा गर्भः स्पष्टत्वमागतः ।
उदरेण समं तस्या नवमासानवर्धत ॥१६
मात्रा पृष्टा ततः पुत्रि केनेदमुदरं कृतम् ।
साचचक्षे न जानामि वराङ्गस्पर्शतः परम् ॥१७
आगतास्तापसा गेहं भोजियत्वा विधानतः ।
मातामहेन ते पृष्टाः क यूयं यातुमुद्यताः ॥१८
ऐतैनिवेदितं तस्य भो दुनिक्षं भविष्यति ।
अत्र द्वादश वर्षाण सुभिक्षे प्रस्थिता वयम् ॥१९

भाग गये। सो यह ठीक भी है, क्योंकि, महान् भयके उपस्थित होनेपर भला स्थिरता कहाँसे रह सकती है ? नहीं रह सकती है ॥१३॥

उस समय भयसे व्याकुल होकर वर भी भाग खड़ा हुआ। तब उसके शरीरके स्पर्शसे निश्चेष्ट होकर वधू पृथिवीतलपर गिर पडी।।१४॥

उस समय देखो-देखो ! पति पत्नीको गिराकर भाग गया है, इस प्रकार जनोंके कहनेपर वर लिजित होता हुआ कहीं चला गया ॥१५॥

इससे उसके जो गर्भ रह गया था वह अढ़ाई महीनेमें स्पष्ट दिखने लगा। तत्पश्चात् उसका वह गर्भ उदरवृद्धिके साथ नौ मास तक उत्तरोत्तर बढता ही गया॥१६॥

उसकी गर्भावस्थाको देखकर माताने उससे पूछा कि हे पुत्री! तेरा यह गर्भ किसके द्वारा किया गया है। इसपर उसने उत्तर दिया कि विवाहके समय हाथीका उपद्रव होनेपर पितका केवल शरीरस्पर्श हुआ था, इतना मात्र मैं जानती हूँ; इसके अतिरिक्त अन्य कुछ भी नहीं जानती हूँ।।१७॥

एक समय मेरे नानाके घरपर जो तपस्वी आये थे उन्हें विधिपूर्वक भोजन कराकर उसने उनसे पूछा कि आप लोग कहाँ जानेके लिए उद्यत हो रहे हैं।।१८॥

इसपर वे मेरे नानासे बोले कि हे भद्र ! यहाँ बारह वर्ष तक दुर्भिक्ष पड़नेवाला है, इसलिए जहाँ सुभिक्ष रहेगा वहाँ हम लोग जा रहे हैं। तुम भी हमारे साथ चलो, यहाँ

१५) १. अहो लोकाः।

१६) १. कन्यायाः ।

१७) १. उवाच ।

१९) १. क तापसैः । २. कथितम् । ३. निर्गताः ।

१४) व पतिता । १५) ड लोकेति भणितः क्वापि । १६) अ सार्धमासे....नवमासेन विधितः । १७) अ केन त्वदुदरम् । १८) अ व मे for ते ।

त्वमप्येहि सहास्माभिमृंथां मात्र बुभुक्षया ।
किंचित् कुरूपकारं वा प्रणिगद्येति ते ययुः ॥२०
मया श्रुत्वा वचस्तेषां मातृगर्भनिवासिना ।
विचिन्तितमिदं चित्ते क्षुधाचिकतचेतसा ॥२१
संपत्स्यते ऽत्र दुर्भिक्षं वर्षद्वादशकं यदि ।
किं क्षुधा स्त्रियमाणो ऽहं करिष्ये निर्गतस्तदा ॥२२
चिन्तयित्वेति वर्षाणि गर्भे ऽहं द्वादश स्थितः ।
अश्वनायाभयप्रस्तः क्ष देही नावतिष्ठते ॥२३
आजग्मुस्तापसा भूयस्ते गर्भमिभ तस्थुषि ।
मयि मातामहावासं दुर्भिक्षस्य व्यतिक्रमे ॥२४
प्रणम्य तापसाः पृष्टा ममार्येणाचचिक्षरे ।
सुभिक्षं भद्र संपन्नं प्रस्थिता विषयं निजम् ॥२५
मयि श्रुत्वा वचस्तेषां गर्भतो निर्ययासिते ।
अजनिष्ट सवित्रो मे वेदनाक्रान्तविग्रहा ॥२६

भूखसे पीड़ित होकर मत मरो, अथवा कुछ उपकार करो; ऐसा कहकर वे सब तापस वहाँसे चले गये।।१९-२०॥

माताके गर्भमें स्थित रहते हुए जब मैंने तापसोंके इस कथनको सुना तब मैंने मनमें भूखसे भयभीत होकर चित्तमें यह विचार किया कि यदि यहाँ बारह वर्ष तक दुष्काल रहेगा तो वैसी अवस्थामें गर्भसे निकलकर भूखकी बाधासे मरणको प्राप्त होता हुआ मैं क्या करूँगा—इससे तो कहीं गर्भमें स्थित रहना ही ठीक होगा ॥२१-२२॥

यही सोचकर मैं बारह वर्ष तक उस गर्भमें ही स्थित रहा। सो ठीक भी है—भूखके भयसे पीड़ित प्राणी भला कहाँपर नहीं अवस्थित होता है ? अर्थात् वह भूखके भयसे व्याकुल होकर उत्तम व निकृष्ट किसी भी स्थानमें स्थित होकर रहता है ॥२३॥

इस प्रकार मेरे गर्भस्थ रहते हुए उस दुष्कालके बीत जानेपर वे तापस वापस आकर फिरसे मेरे नानाके घरपर आये ॥२४॥

तब मेरे नानाके पूछनेपर वे तापस बोले कि हे भद्र! अब सुभिक्ष हो चुका है, इसी-लिए हम अपने देशमें आ गये हैं॥२५॥

उनके वचनोंको सुनकर जब मैं गर्भसे निकलनेका इच्छुक होकर निकलने लगा तब माताके शरीरमें बहुत पीड़ा हुई ॥२६॥

२०) १. मरिष्यति ।

२३) १. क्षुत्पीडित: ।

२४) १. स्थितवितः; क तिष्ठिति सित । २. मातामहगृहे ।

२६) १. निर्गतस्य वाञ्छया ।

२३) अ त्रस्तः । २४) इ.मम for मियः; अ ब दुष्कालस्य । २५) अ भगर्येणादिचिक्षरे, ब भार्येण वचिक्षरे, क पृष्टा आर्येणाथाचचिक्षरे, ड आर्येणाथ वविक्षरे । २६) अ ड इ. निर्यया सित ।

कन्थां क्षिप्त्वा पुरश्चुल्ल्याः पितताया विचेतसः ।
निर्गत्योदरतो मार्तुनिपतामि सम भस्मिन ॥२७
उत्थाय पात्रमादाय जननी भणिता मया ।
देहि मे भोजनं मातः क्षुधितो नितरामहम् ॥२८
आर्यो मम ततः प्राह दृष्टः को ऽपि तपोधनाः ।
युष्माभिर्जातमात्रो ऽपि याचमानो ऽत्र भोजनम् ॥२९
तेष्क्तमयमुत्पातो गेहान्निर्घाटचतां स्फुटम् ।
भविष्यत्यन्यथा साधो तव विष्नपरंपरा ॥३०
ततो ऽहं गदितो मात्रा याहि रे यममन्दिरम् ।
तापको मम दुर्जातः से ते दास्यित भोजनम् ॥३१
मयावाचि ततो मातरादेशो मम दीयताम् ।
तया न्यगादि याहि त्वं निर्गत्य मम गेहतः ॥३२
ततो ऽहं भस्मना देहमवगुण्ठचे विनिर्गतः ।
ततो मुण्डिशरो भूत्वा तापसस्तापसैः सह ॥३३

तब वह चूल्हेके आगे कथड़ी डालकर अचेत होती हुई पड़ गयी। इस अवस्थामें मैं वहाँ माताके उदरसे निकलकर राखमें गिर गया॥२०॥

तत्पश्चात् में उठा और बरतन छेकर मातासे बोला कि माँ ! मैं बहुत भूखा हूँ, मुझे भोजन दे ॥२८॥

उस समय मेरे पूज्य नानाने उन तापसोंसे पूछा कि हे तपोरूप धनके धारक साधु-जन! क्या आप छोगोंने ऐसे किसी व्यक्तिको देखा है जो जन्मसे ही भोजनकी माँग कर रहा हो ॥२९॥

इस प्रश्नके उत्तरमें वे बोर्ल कि यह एक आकस्मिक उपद्रव है। इस बालकको स्पष्ट-तया घरसे निकाल दो, अन्यथा हे सत्पुरुष! तेरे यहाँ विघ्न-बाधाओंकी परम्परा उत्पन्न होगी॥३०॥

तत्पश्चात माताने मुझसे कहा कि अरे दुखपूर्वक जन्म छेकर मुझे सन्तप्त करनेवाला कुपूत! जा, तू यमराजके घर जा—मर जा, वही यमराज तेरे लिए भोजन देगा॥३१॥

इसपर मैंने मातासे कहा कि अच्छा माँ ! मुझे आज्ञा दे। तब माताने कहा कि जा, मेरे घरसे निकल जा ॥३२॥

माताके इस आदेशको सुनकर मैं अपने शरीरको भस्मसे आच्छादित करते हुए घरसे २७) अ क्षुप्त्वा नरहचुल्ल्या, ब पुरस्तस्याः । २९) अ प्राहुर्दृष्टः । ३०) ब भविष्यत्वन्यथा । अ विद्याः for विघ्न । ३१) क ड भिन्दिरे; क दुर्जीत । ३२) ड त्वगादि । ३३) अ ततो ऽहं गदितो यावदवगुण्ट्य; अ गतो for ततो ।

२७) १. मातापि ।

३१) १. क ड [ढ] पुत्र: । २. यम: ।

३३) १. अवलिम्प्य ।

स्थितो ऽहं तापसस्थाने कुर्वाणो दुष्करं तपः।
न श्रेयस्कार्यमारम्य प्रमाद्यन्ति हि पण्डिताः ॥३४
मया गतवता श्रुत्वा साकेतपुरमेकदा।
माता विवाह्यमाना स्वा वरेणान्येन वीक्षिता ॥३५
विनिवेद्य स्वसंबन्धं मया पृष्टास्तपोधनाः।
आचक्षतं न दोषो ऽस्ति परेणास्या विवाहने ॥३६
द्रौपद्याः पञ्च भर्तारः कथ्यन्ते यत्र पाण्डवाः।
जनन्यास्तव को दोषस्तत्र भर्तृ द्वये सित ॥३७
एकदा परिणीतापि विपन्ने देवयोगतः।
भर्त्यंक्षतयोनिः सत्रो पुनः संस्कार्रमहंति ॥३८
प्रतीक्षेत्राष्ट्र वर्षाणि प्रसूता विनता सत्री।
अप्रसूता तु चत्वारि प्रोषिते सित भर्तृ षु।
न दोषो विद्यते स्त्रीणां व्यासादीनामिदं वचः॥४०

निकल पड़ा। फिर मैं सिरको मुड़ाकर तापस हो गया और तापसोंके साथ चल दिया ॥३३॥ इस प्रकार तापसोंके साथ जाकर में कठोर तपको करता हुआ तापसाश्रममें स्थित हो गया। सो ठीक भी है, क्योंकि, पण्डित जन जिस कल्याणकारी कार्यको प्रारम्भ करते हैं उसके पूरा करनेमें वे कभी प्रमाद नहीं किया करते हैं ॥३४॥

एक बार मैं अयोध्यापुरीमें गया और वहाँ, जैसा कि मैंने सुना था, अपनी माताको दूसरे वरके द्वारा विवाहित देख लिया ॥३५॥

तत्पश्चात् मैंने अपने सम्बन्धमें निवेदन करके—अपने पूर्व वृत्तको कहकर—उसके विषयमें तापसोंसे पूछा। उत्तरमें वे बोछे कि उसके दूसरे वरके साथ विवाह कर छेनेमें कोई दोष नहीं है। कारण कि जहाँ द्रौपदीके पाँच पाण्डव पित कहे जाते हैं वहाँ तेरी माताके दो पितयोंके होनेपर कौन-सा दोष है? कुछ भी दोष नहीं है। एक वार विवाहके हो जानेपर भी यदि दुर्भाग्यसे पित विपत्तिको प्राप्त होता है—मर जाता है—तो वैसी अवस्थामें अक्षत-योनि स्त्रीका—यदि उसका पूर्व पितके साथ संयोग नहीं हुआ है तो उस अवस्थामें —िफरसे विवाह हो सकता है, अर्थात् उसमें कोई दोष नहीं है। पितके प्रवासमें रहनेपर प्रसूत स्त्रीको—जिसके सन्तान उत्पन्न हो चुकी है उसको—आठ वर्ष तक तथा सन्तानोत्पत्तिसे रहित अप्रसूत स्त्रीको चार वर्ष तक पितके आगमनकी प्रतीक्षा करनी चाहिए—तत्पश्चात् उसके पुनर्विवाह

३६) १. ते सर्वे ब्रुतः । (?)

३८) १. एकवारम् । २. मृते । ३. अभग्नयोनि । ४. विवाहम् ।

३९) १. मार्गम् अवलोकयति । २. प्रदेशे वसिते; क मरणे ।

३४) अ च for हि। ३५) ब क इ स्मृत्वा for श्रुत्वा। ३६) ब दृष्टास्तपो<sup>०</sup>। ३७) क पञ्च for यत्र। ३९) ब अप्रसूतात्र । ४०) ब पञ्चकेष ।

ऋषीणां वचसानेन ज्ञात्वा मानुरदोषताम् ।
एकान्तस्थस्तपः कुर्वन् वत्सरं तापसाश्रमे ॥४१
महीमटाटचमानो ऽहं तीर्थयात्रापरायणः ।
ततः पत्तनमायातो युष्मदोयमिदं द्विजाः ॥४२
आचचक्ष ततो विप्राः कोपविस्फुरिताधराः ।
ईदृशं शिक्षितं दुष्ट क्वासत्यं जित्पतं त्दया ॥४३
कृत्वैकत्रानृतं सर्वं नूनं त्वं वेधसा कृतः ।
असंभाव्यानि कार्याणि परथा भाषसे कथम् ॥४४
आचष्टे स्म ततः खेटो विप्राः कि जल्पथेदृशम् ।
युष्माकं कि पुराणेषु कार्यमीदृङ् न विद्यते ॥४५
ततो ऽभाष्यत भूदेवंरीदृशं यदि वीक्षितम् ।
त्वया वेदे पुराणे वा क्वचिद्भुद्र तदा वद ॥४६
आख्यत्खेटो द्विजा विचम परं युष्मद्विभेम्यहम् ।
विचारेण विना यूयं चेद् गृह्णीथाखिलं वचः ॥४७

कर लेनेमें कोई दोष नहीं है। इस प्रकार कारणके रहते हुए स्त्रियोंके उन पाँच पतियों तकके स्वीकार करने पर कोई दोप नहीं होता। यह ब्यास आदि महर्षियोंका कहना है।।३६-४०॥

ऋपियोंके इस उत्तरसे अपनी माताकी निर्दोषताको जानकर मैं एक वर्ष तक तप करता हुआ उसी तापसाश्रममें स्थित रहा ॥४१॥

तत्पश्चात् हे ब्राह्मणो ! मैं तीर्थयात्रामें तत्पर होकर पृथिवीपर विचरण करता हुआ आपके इस नगरमें आया हूँ ॥४२॥

तापस वेपधारी उस मनोवेगके इस आत्म-वृत्तान्तको सुनकर क्रोधके वश अधरोष्ठको कँपाते हुए वे ब्राह्मण बोले कि अरे दुष्ट ! तूने इस प्रकारका असत्य बोलना कहाँसे सीखा है। हमें ऐसा प्रतीत होता है कि निश्चयतः समस्त असत्यको एकत्र करके ही ब्रह्मदेवने तुझे निर्मित किया है। कारण कि यदि ऐसा न होता तो जो कार्य सर्वथा असम्भव है उनका कथन तू कैसे कर सकता था ? नहीं कर सकता था ॥४३-४४॥

त्राह्मणोंके इस कथनको सुनकर मनोवेग विद्याधर बोला कि हे ब्राह्मणो ! ऐसा आप क्यों कहते हैं, क्या आपके पुराणोंमें इस प्रकारके कार्यका उल्लेख नहीं है ? अवश्य है ॥४५॥ इसपर ब्राह्मणोंने कहा कि हे भद्र ! तुमने यदि कहीं वेद अथवा पुराणमें ऐसा उल्लेख

देखा है तो उसे कहो ॥४६॥

इसपर मनोवेग बोला कि हे विप्रो ! मैं जानता हूँ व कह भी सकता हूँ। परन्तु जो आप लोग विचार करनेके विना ही सब कथनको ब्रहण करते हैं उनसे में डरता हूँ॥४०॥

४१) व एकान्तस्थम् । ४२) अ महोमठाद्यमानो; व युष्मदीयमिति । ४३) व दुष्टं, व क जिल्पतुम् । ४४) क कुतः for कृतः । ४६) क भाषितभूँदेवै । ४७) अ वेदा for विच्मः; अ व क ड परं तेम्यो विभे ; अ ये गृह्णीयात्तिल्लं, व ये गृह्णीयालिलं, क यदगृह्णीयालिलं, ड चेदगृह्णीयालिलम् ।

### अमितगतिविरचिता

येषां वेदपुराणेषु ब्रह्महत्या पदे पदे ।
ते गृह्णीय कथं यूर्यं कथ्यमानं सुभाषितम् ॥४८
पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेदिश्चिकित्सितम् ।
आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेतुभिः ॥४९
मनुव्यासवसिष्ठानां वचनं वेदसंयुतम् ।
अप्रमाण्यतः पुंसो ब्रह्महत्या दुरुत्तरा ॥५०
हेर्तुनिवार्यते तत्र दूषणं यत्र विद्यते ।
को ऽपि त्रस्यति निर्दोषे तप्यमाने ऽपि काञ्चने ॥५१
अवादि वैदिकैभंद्र वाक्यतः पातकं कुतः ।
निज्ञातो गदितः खड्गो लुनीते रसनां न हि ॥५२

जिनके वेद और पुराणोंमें पद-पद (पग-पग) पर—अनेक स्थलोंपर—ब्रह्महत्या (प्राणि-हिंसा या ब्राह्मणघात) पार्या जाती हैं उनके आगे यदि सुन्दर (यथार्थ) भाषण भी किया जाये तो भी वे उसे कैसे ब्रहण कर सकते हैं ! अर्थात् वे उसे स्वीकार नहीं कर सकते हैं ॥४८॥

आपके यहाँ कहा गया है कि पुराण, मानव धर्म—मनुके द्वारा मनुस्मृतिमें प्ररूपित अनुष्ठान, अंगसहित वेद और चिकित्सा (आयुर्वेद) ये चारों आज्ञासिद्ध हैं—उन्हें आज्ञा-रूपसे ही स्वीकार किया जाना चाहिए। उनका युक्तियोंके द्वारा खण्डन करना योग्य नहीं है।।४९॥

तथा मनु, व्यास और विशिष्ठ इन महिषयोंके वचन वेदका अनुसरण करनेवाले हैं। इसिलिए जो पुरुष उनके कथनको अप्रमाण मानता है उसे अनिवार्य ब्रह्महत्याका दोष लगता है।।५०॥

जहाँ दोष विद्यमान होता है वहाँ युक्तिको रोका जाता है। सो यह ठीक नहीं, क्योंकि सुवर्णके तपाये जानेपर कोई भी विचारक त्रस्त नहीं होता है—उसकी निर्दोषता प्रत्यक्षसिद्ध होनेपर उसके छिए कोई भी परीक्षणका कष्ट नहीं किया करता है। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार सुवर्णके तपाये जानेपर किसीको भी उसकी निर्दोषतामें सन्देह नहीं रहता है। उसी प्रकार पुराण एवं धर्म आदिकी युक्तियों द्वारा परीक्षा हो जानेपर उनकी भी निर्दोषतामें किसीको सन्देह नहीं रह सकता है, अतएव उनके विषयमें युक्तियोंका निषेध करना उचित नहीं कहा जा सकता है।।५१॥

मनोवेगके इस कथनको सुनकर वेदको प्रमाण माननेवाले वे ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! केवल वचनमात्रसे दोषके प्रदर्शित करनेपर वस्तुतः दोष कहाँसे हो सकता है ? नहीं हो सकता है। उदाहरणार्थ—'तलवार तीक्ष्ण है' ऐसा उच्चारण करनेसे ही वह जीभको नहीं काट डालती है।।५२॥

४९) १. मनुस्मृतिः । २. वैद्यकशास्त्रम् ।

५१) १. विचारम् । २. ब्रह्महत्यादिर्भवेत् । ३. देवादौ ।

५२) १. ब्राह्मणैः वेदस्य भावो वैदः, तैः वैदिकैः । २. कथनात् ।

५०) अ ड अप्रमाणं यतः । ५१) अ क ड ताप्यमाने; अ ब न for अपि ।

वचनोच्चारमात्रेण कल्मषं यदि जायते ।
तदोष्णो विह्निरित्युक्ते वचनं कि न दहाते ॥५३
आचक्ष्वं त्वं पुराणार्थं यथावृत्तमशिङ्कतः ।
वयं नैयायिकाः सर्वे गृह्णीमो न्यायभाषितम् ॥५४
ततः स्वपरशास्त्रज्ञो व्याचष्टे गगनायनः ।
यद्येवं श्रूयतां विष्राः स्पष्टयामि मनोगतम् ॥५५
एकत्र सुप्तयोर्नायोभागीरथ्याख्ययोद्वयोः ।
संपन्नगभयोः पुत्रः ख्यातो ऽजिन भगीरिषः ॥५६
यदि स्त्रीस्पर्शमात्रेण गभाः संभवति स्त्रियाः ।
मातुमें न कथं जातः पुरुषस्पर्शतस्तदा ॥५७
धृतराष्ट्राय गान्धारी द्विमासे किल दास्यते ।
तावद्रजस्वला जाता पूर्वं सा संप्रदानतः ॥५८
चतुर्थे वासरे स्नात्वा पनसालिङ्गने कृते ।
वर्धयन्तुदरं तस्या गभीं ऽजिन महाभरः ॥५९

यदि वचनके उच्चारणमात्रसे ही दोषकी सम्भावना होती तो फिर 'अग्नि उष्ण है' ऐसा कहनेपर मुँह क्यों नहीं जल जाता है ? ॥५३॥

इसिलए हे भद्र! यदि हमारे पुराणोंमें कहीं वस्तुतः कोई दोष है तो उसका केवल वचन मात्रसे उल्लेख न करके जहाँ वह दोष विद्यमान हो उस पुराणके अर्थको तुम हमें निर्भयता-पूर्वक कहो। हम सब नैयायिक हैं—न्यायका अनुसरण करनेवाले हैं, इसीलिए न्यायोचित भाषणको ब्रहण किया करते हैं ॥५४॥

इसपर अपने व दूसरोंके आगमके रहस्यको जाननेवाले उस मनोवेग विद्याधरने कहा कि यदि आप न्याय्य वचनोंके ब्रहण करनेवाले हैं तो फिर मैं अपने हृदयगत अभिष्रायको कहता हूँ, उसे सुनिए ॥५५॥

भागीरथी नामकी दो स्त्रियाँ एक स्थानपर सोयी हुई थीं, इससे उनके गर्भाधान होकर प्रसिद्ध भगीरथ नामका पुत्र उत्पन्न हुआ, यह आपके पुराणोंमें वर्णित है ॥५६॥

यदि स्त्रीके स्पर्शमात्रसे अन्य स्त्रीके गर्भस्थिति हो सकती है तो फिर मेरी माताके

पुरुषके स्पर्शसे गर्भस्थिति क्यों नहीं हो सकती है, यह आप ही बतलायें ॥५७॥

धृतराष्ट्रके लिए गान्धारी दो मासमें दी जानेवाली थी, सो उसे देनेके पूर्व ही वह रजस्वला हो गयी। तब उसने चौथे दिन स्नान करके पनस वृक्षका आर्लिंगन किया। इससे उसके अतिशय भारसे संयुक्त गर्भ रह गया व पेट बढ़ने लगा।।५८-५९।।

५४) १. कथय । २. न्यायकाः ।

५५) १. मनोवेगः।

५८) १. विवाहात्।

५३) इ दहाति । ५५) क आचष्टे, ड व्याचष्ट । ५६) इ भगीरथः । ५९) ब ज्ञात्वा for स्नात्वा.... वर्धयन्युदरम् ।

धृतराष्ट्राय सा वत्ता पित्रा गर्भावलोकने ।
लोकापवादनोदाय सर्वो ऽिप यतते जनः ॥६०
यद्गढया तया जातं पनसस्य फलं परम् ।
बभूव जठरे तस्य पुत्राणां शतमूर्जितम् ॥६१
लेटः प्राह किमीदृक्षः पुराणार्थो ऽस्ति वा न वा ।
ते प्राहुर्नितरामस्ति को भद्रेमं निषेधति ॥६२
पनसालिङ्गने पुत्राः सन्तीत्यवितथं यदि ।
तदा नृस्पर्शतः पुत्रप्रसूर्तिवतथा कथम् ॥६३
श्रुत्वेति वचनं तस्य भाषितं द्विज्वपुंगवेः ।
त्वं भतृ स्पर्शतो जातो भद्र सत्यमिदं वचः ॥६४
तापसोयं वचः श्रुत्वा वर्षद्वादशकं स्थितः ।
जनन्या जठरे नेदं प्रतिपद्यामहे परम् ॥६५
जगाद लेचरः पूर्वं सुभद्राया मुरद्विषा ।
चक्रव्यूहप्रपञ्चस्य व्यधीयत निवेदनम् ॥६६

तब पिताने उसके गर्भको देखकर उसे घृतराष्ट्रके लिये दे दिया—उसके साथ वैवाहिक विधि सम्पन्न करा दी। ठीक है—लोकनिन्दासे बचनेके लिए सब ही जन प्रयत्न किया करते हैं।।६०।।

पश्चात् घृतराष्ट्रके द्वारा परिणीत उसने जिस विशास पनसके फलको उत्पन्न किया उसके मध्यमें सौ पुत्र वृद्धिंगत हुए थे ॥६१॥

इस प्रकार पुराणके वृत्तको कहता हुआ मनोवेग विद्याधर बोला कि हे विप्रो! क्या आपके पुराणोंमें इस प्रकारका वृत्त है कि नहीं है। इसपर वे ब्राह्मण बोले कि हे भद्र! पुराणोंमें इस प्रकारका वृत्तान्त अवश्य है, उसका निषेध कौन करता है।।६२॥

उनके इस उत्तरको सुनकर मनोबेगने कहा कि जब पनसके साथ आहिंगन होनेपर पुत्र हुए, यह सत्य है तब पुरुषके स्पर्शसे पुत्रकी उत्पत्तिको असत्य कैसे कहा जा सकता है ? ॥६३॥

मनोवेगके इस कथनको सुनकर वे श्रेष्ठ ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! पितके स्पर्श मात्रसे तुम उत्पन्न हुए हो, यह तुम्हारा कहना सत्य है। परन्तु उन तापसोंके वचनको सुनकर तुम बारह वर्ष तक माताके पेटमें ही स्थित रहे, इसे हम स्वीकार नहीं कर सकते हैं॥६४-६५॥

यह सुनकर मनोवेग बोला कि पूर्व समयमें कृष्णने अपनी बहन सुभद्राके लिये चक्रव्यूहके विस्तारके सम्बन्धमें निवेदन किया था—उसे चक्रव्यूहकी रचना और उसके ६१) ड वरं for परम्; अ ड तस्याः for तस्य। ६३) इ सन्तीति कथितम्। ६६) अ इ विधीयेत, ड विधीयते।

६१) १. क घृतराष्ट्रपरिणीतया । २. फणसवृक्षस्य ।

६३) १. सत्यम् । २. असत्यम् ।

६५) १. न मन्यामहे ।

६६) १. भगिन्याः । २. कृष्णेन । ३. कथनम् ।

तैदाश्रावि कथं मातुर्गर्भस्थेने भिमन्युना ।
कथं मया न भूदेवास्तापसानां वचः पुनः ॥६७
मयेने मुनिना घौते स्वकौपोने सरोवरे ।
पीतः शुक्ररसो उम्येत्ये मण्डूक्या सिललस्थया ॥६८
तदीयपानतो गर्भे संपन्ने सित दर्दुरी ।
सासूत सुन्दरीं कन्यां संपूर्णे समये सित ॥६९
न जातेरस्मदीयाया योग्येयं शुभलक्षणा ।
इति ज्ञात्वा तया क्षिप्ता मण्डूक्या निलनोदले ॥७०
एकदा यितना दृष्ट्वा सा सरोवरमीयुषा ।
स्वीकृता स्नेहतो ज्ञात्वा स्वबीजबलसंभवा ॥७१
उपायेविविधेस्तेने सा प्रपाल्य विविध्ता ।
अपत्यपालने सर्वो निसर्गेण प्रवर्तते ॥७२

भीतर प्रवेश करनेकी विधिको समझाया था। उसे उस समय माताके गर्भमें स्थित अभिमन्युने कैसे सुन लिया था और हे ब्राह्मणो ! मैं माताके गर्भमें स्थित रहकर तापसोंके कथनको क्यों नहीं सुन सकता था—जिस प्रकार गर्भस्थ अभिमन्युने चक्रव्यूहके वृत्तको सुन लिया था उसी प्रकार मैंने भी माताके गर्भमें रहते हुए तापसोंके कथनको सुन लिया था।।६६-६७।

मय नामक ऋषिने जब अपने लंगोटको तालाबमें घोया था तब उसमेंसे जो बीर्यका अंश प्रवाहित हुआ उसे पानीमें स्थित एक मेंढकीने आकर पी लिया था। उसके पीनेसे उस मेंढकीके गर्भ रह गया और तब उस सतीने समयके पूर्ण हो जानेपर एक सुन्दर कन्याको जन्म दिया था।।६८-६९॥

पश्चात् उस मेंढकीने यह जानकर कि यह उत्तम छक्षणोंदाछी कन्या हमारी जातिके योग्य नहीं है, उसे एक कमछिनीके पत्तेपर रख दिया ॥७०॥

एक समय मय ऋषि उस तालाबके ऊपर पुनः पहुँचे। तब वहाँ उन्होंने उसे देखा और अपने वीर्यके प्रभावसे उत्पन्न हुई जानकर स्नेहके वश ग्रहण कर लिया ॥७१॥

तत्पश्चात् उन्होंने नाना प्रकारके उपायों द्वारा उसका पालन-पोषण कर वृद्धिंगत किया। सो ठीक भी है, क्योंकि, अपनी सन्तानके परिपालनमें सब ही जन स्वभावतः प्रवृत्त हुआ करते हैं।।७२।।

६७) १. कथनम्। २. क पुत्रेण।

६८) १. नाम । २. एत्य ।

७२) १. मयेन । २. जनः प्राणी ।

६७) क द तदश्रावि । ६८) अ इ यमेन for मयेन; उ सिललेस्थया । ६९) व सुन्दराम् । ७०) क इति मत्वा । ७१) क इ स्ववीर्य ।

उदक्ययां तया तस्यं कौपीनं शुक्रकश्मलम् ।
परिधाय कृतं स्नानं कदाचिद्यौवनोदये ॥७३
जातं तस्यास्ततो गर्भं विज्ञाय निजवीयंजम् ।
तं मुनिः स्तम्भयामास कन्यादूषणशिद्धृतः ॥७४
सप्तवर्षसहस्राणि गर्भो ऽसौ निश्चलोकृतः ।
अतिष्ठदुदरे तस्याः कुर्वाणः पीडनं परम् ॥७५
परिणीता ततो भव्या रावणेन महात्मना ।
वितीर्णा मुनिनासूत पुत्रमिन्द्रजिताभिधम् ॥७६
पूर्वमिन्द्रजिते जाते सप्तवर्षसहस्रकैः ।
बभूव रावणः पश्चात् स्थातो मन्दोदरीपितः ॥७७
सप्तवर्षसहस्राणि कथमिन्द्रजितः स्थितः ।
सवित्रीजठरे नाहं वर्षद्वादशकं कथम् ॥७८

किसी समय वह यौवन अवस्थाके प्राहुर्भूत होनेपर रजस्वला हुई। उस समय उसने वीर्यसे मलिन पिताके लंगोटको पहनकर स्नान किया। इससे उसके गर्भाधान हो गया। तब मय मुनिने उस गर्भको अपने वीर्यसे उत्पन्न जानकर कन्याप्रसंगरूप लोकनिन्दाके भयसे उसे स्तम्भित कर दिया—वहींपर स्थिर कर दिया। 103-0811

इस प्रकार मुनिके द्वारा उस गर्भको सात हजार वर्ष तक निश्चल कर देनेपर वह कन्याको केवल पीड़ा उत्पन्न करता हुआ तब तक उसके उदरमें ही अवस्थित रहा।।७५॥

तत्पश्चात् ऋषिने उस सुन्दर कन्याको अतिशय शोभासे सम्पन्न रावणके लिए प्रदान कर दिया, जिसे उसने स्वीकार कर लिया। तब उसने इन्द्रजित् नामक पुत्रको जन्म दिया।।७६।।

पूर्वमें जब इन्द्रजित् उत्पन्न हो चुका तब कहीं सात हजार वर्षीके पश्चात् रावण मन्दोदरीके पतिस्वरूपसे प्रसिद्ध हुआ ॥७७॥

इस प्रकार हे विद्वान् विप्रो ! यह किहए कि वह इन्द्रजित् सात हजार वर्ष तक कैसे माताके उदरमें अवस्थित रहा और मैं केवल बारह वर्ष तक ही क्यों नहीं माताके उदरमें रह सकता था ॥७८॥

७३) १. रजस्वलया कन्यया । २. मयस्य ।

७४) १. गभँम्।

७३) ड ततः for कृतम् । ७४) अ निजबीजनम् । ७६) अ ब महाश्रिया । ७७) ड जातो for ख्यातो ।

जजलपुर्याज्ञिकाः साधो तव सत्यमिदं वचः ।
परमृत्पन्नमात्रेण तपो ऽग्राहि कथं त्वया ॥७९
परिणीताभवत् कन्या कथं ते जननी पुनः ।
सुदुर्घटमिदं बूहि संदेहध्वान्तविच्छिदे ॥८०
नभश्चरो ऽवदद्वच्मि श्रूयतामवधानतः ।
पाराश्चरो ऽजनिष्ठात्र तापसस्तापसाचितः ॥८१
असावुत्तरितुं नावा कैवर्त्या वाह्यमानया ।
प्रविष्ठः कन्यया गङ्गां नवयौवनदेहया ॥८२
तामेषे भोक्तुमारेभे दृष्ट्वा तारुण्यशालिनीम् ।
पुष्पायुधशरेर्भन्नः स्थानास्थाने न पश्यित ॥८३
चकमे सापि तं बाला शापदानविभीळुका ।
अकृत्यकरणेनापि सर्वो रक्षति जीवितम् ॥८४

मनोवेगके इस कथनको सुनकर यज्ञकर्ता ब्राह्मण बोले कि हे साधो ! यह तुम्हारा कहना सत्य है। परन्तु यह कहो कि उत्पन्न होते ही तुमने तपको प्रहण कैसे कर लिया।।७९॥

इसके अतिरिक्त तुम्हारी माता तुमको जन्म देकर कन्या कैसे रही और तब वैसी अवस्थामें उसका पुनः विवाह कैसे सम्पन्न हुआ, यह अतिशय असंगत है। इस सब सन्देह-रूप अन्धकारको नष्ट करनेके लिए हमें उत्तर दो॥८०॥

इसपर मनोवेगने कहा कि यह भी मैं जानता हूँ। मैं उसे कहता हूँ, सावधान होकर सुनिए—यहाँ अन्य तापस जनोंसे पूजित—सब तापसोंमें श्रेष्ठ—एक पारासर नामका तापस हुआ है ॥८१॥

वह जिस नावसे गंगा नदीको पार करनेके लिए उसके भीतर प्रविष्ट हुआ उसे एक नवीन यौवनसे विभूषित शरीरवाली घीवर कन्या चला रही थी ॥८२॥

उसे यौवनसे विभूषित देखकर पारासर कामके बाणोंसे विद्ध हो गया। इससे उसने उस कन्याको भोगना प्रारम्भ कर दिया। सो ठीक है—कामके बाणोंसे विद्ध हुआ प्राणी योग्य और अयोग्य स्थानको—स्त्रीकी उच्चता व नीचताको नहीं देखा करता है।।८३।।

शाप देनेके भयसे भीत होकर उस धीवर कन्याने भी उसे स्वीकार कर छिया। सो ठीक है, क्योंकि, सब ही प्राणी अयोग्य कार्य करके भी प्राणोंकी रक्षा किया करते हैं।।८४।।

८३) १. पारासरः ।

८४) १. स्नापदानभीता ।

७९) क तदसत्य ; अ जजल्प। ८१) इ वदद्वाग्मी। ८३) अ स्थाने स्थाने। ८४) ब चकमे सा पतिम्....जीवितुम्।

तपःप्रभावतो ऽकारि तेन तत्र तमस्विनी । सामग्रीतो विना कार्यं किंचनापि न सिध्यति ॥८५

सुरतानन्तरं जातस्तयोग्यासः शरीरजः । याचमानो ममादेशं देहि तातेति भक्तितः ॥८६ अत्रैव वत्से तिष्ठ त्वं कुर्वाणः पावनं तपः । पाराशरो ददौ तस्मै नियोगेमिति तुष्ट्रधीः ॥८७ भूयो योजनगन्धाख्यां सौगन्धव्याप्तदिङ्मुखाम् । अगात् पाराशरः कृत्वा कुमारीं योग्यमाश्रमम् ॥८८ तापसः पितुरादेशाज्जननानन्तरं कथम् । व्यासो मातुरहं नास्मि कथमेतद्विचार्यताम् ॥८९ धीवरी जायते कन्या व्यासे ऽपि तनये सति । मिय माता न मे ऽत्रास्ति कि परं पक्षपाततः ॥९०

उस समय पारासर ऋषिने वहाँ तपके प्रभावसे दिनको रात्रिमें परिणत कर दिया। ठीक भी है, क्योंकि, सामग्रीके बिना कोई भी कार्य पिद्ध नहीं होता है।।८५॥

सम्भोगके पश्चात् उन दोनोंके व्यास पुत्र उत्पन्न हुआ। उसने 'हे पूज्य पिता! मुझे आज्ञा दीजिए' इस प्रकार भक्तिपूर्वक पितासे याचना की ॥८६॥

इसपर पिता पारासरने सन्तुष्ट होकर उसे 'हे बत्स ! तुम पिवत्र तपका आचरण करते हुए यहींपर स्थित रहो' इस प्रकारकी आज्ञा दी ॥८७॥

फिर पारासर ऋषि उस धीवर कन्याको अपनी सुगन्धिसे दिङ्मण्डलको ब्याप्त करने-वाली योजनगन्धा नामकी कुमारी करके अपने योग्य आश्रमको चले गये॥८८॥

इस प्रकार वह व्यास जन्म छेनेके पश्चात् पिताकी आज्ञासे कैसे तापस हो सकता है और मैं जन्म छेनेके पश्चात् माताकी आज्ञासे क्यों नहीं तापस हो सकता हूँ, इसपर आप छोग विचार करें ॥८९॥

इसी प्रकार व्यास पुत्रके उत्पन्न होनेपर भी वह धीवरकी पुत्री तो कन्या रह सकती है और मेरी माता मेरे उत्पन्न होनेपर कन्या नहीं रह सकती है, यह पक्षपातको छोड़कर और दूसरा क्या हो सकता है—यह केवल पक्षपात ही है ॥९०॥

८५) १. रात्रिः।

८७) १. हे । २. आदेशः ।

८६) ब भाक्तिकः । ८७) क ड इ तिष्ठ वत्सः अ तस्मिन्नियोग ; ब रुष्टधीः । ८८) अ सृत्वा for कृत्वा।

८९) इ जननानन्तर: । ९०) ब न for किम्।

#### धर्मंपरीक्षा-१४

आदित्यसंगेन सुते ऽिष जाते भूयो ऽिष कुन्ती भवित स्म कन्या ।
माता मदीया न कथं मयोदं विचारणीयं मनसा महिद्धः ॥९१
उद्दालकिषः सुरिनम्नगायां स्वप्ने स्वग्नुकं क्षरितं गृहीत्वा ।
महातपाः सर्वजनप्रसिद्धश्चकार पङ्कोरुहपत्रसंस्थम् ॥९२
देवीव देवीभिरमा कुमारी रघोः सखीभिगुंणराजधानी ।
शरीरजा चन्द्रमतीति नाम्ना रजस्वला स्नातुमियाय गङ्गाम् ॥९३
आद्रायमाणे कमले कुमार्याः शुक्रं प्रविष्टं जठरे तदस्याः ।
शुक्तेरिवाम्भो भवित स्म गर्भं आप्यायमानो ऽिखलदेह्यिष्टम् ॥९४
विलोक्य तां गर्भवतीं सिवत्र्या निवेद्यमानां तरसा क्षितीशः ।
निवेशयामास वनान्तराले त्रस्यन्ति सन्तो गृहदूषणेभ्यः ॥९५
मुनेनिवासे तृणबिन्दुनाम्नः सा नागकेतुं तनयं कुमारी ।
असूत दुर्नोतिरिवार्थनाशं विशुद्धकीतिन्यपघातहेतुम् ॥९६

सूर्यके संयोगसे पुत्रके उत्पन्न हो जानेपर भी जब कुन्ती फिर भी कन्या बनी रही तब मेरे उत्पन्न होनेपर मेरी माता क्यों नहीं कन्या रह सकती है, यह महाजनोंको अन्तः- करणसे विचार करना चाहिए ॥९१॥

महान् तपस्वी व सर्व जनोंमें सुप्रसिद्ध उद्दालक ऋषिका जो वीर्य स्वप्नमें स्खलित हो गया था उसे लेकर उन्होंने गंगा नदीमें कमलपत्रके ऊपर अवस्थित कर दिया ॥९२॥

उधर गुणोंकी राजधानीस्वरूप—उनकी केन्द्रभूत—व 'चन्द्रमती' नामसे प्रसिद्ध रघु राजाकी कुमारी पुत्री रजस्वला होनेपर स्नानके लिए अपनी सिखयोंके साथ गंगा नदीपर गयी। वह वहाँ जाती हुई ऐसी सुशोभित हो रही थी जैसे मानो देवियोंके साथ देवी—इन्द्राणी—ही जा रही हो।।९३।।

वहाँपर कुमारी चन्द्रमतीने जैसे ही उस कमलको सूँघा वैसे ही उसके ऊपर स्थित उहालक ऋषिका वह वीर्य उसके उदरके भीतर प्रविष्ट हो गया। इससे जिस प्रकार शुक्तिके भीतर जलके प्रविष्ट होनेपर उसके गर्भ हो जाता है उसी प्रकार वह वीर्य चन्द्रमतीके समस्त शरीरमें प्रविष्ट होकर गतिशील होता हुआ गर्भके रूपमें परिणत हो गया।।९४।।

तब उसे गर्भवती देखकर उसकी माताने इसकी सूचना राजा रघुसे की, जिससे राजाने उसे वनके मध्यमें स्थापित करा दिया। ठीक है—सत्पुरुष घरके दूषणोंसे अधिक पीड़ित हुआ करते हैं॥९५॥

तत्पश्चात् कुमारी चन्द्रमतीने तृणिबन्दु नामक मुनिके निवासस्थानमें निर्मे कीर्तिके नाशके कारणभूत नागकेतु नामक पुत्रको इस प्रकारसे उत्पन्न किया जिस प्रकार कि दुष्ट नीति धननाशको उत्पन्न किया करती है।।९६।।

९३) १. राज्ञः ।

९६) १. नाशहेतुम् ।

९१) व मदीयं for मयीदम् । ९३) व देवी च । ९५) क ड इ मानस्तरसा । ९६) क नाककेतुम् ।

गवेषय स्वं पितरं व्रज त्वं बाला निगद्येति विविग्निचता । मञ्जूषयामा विनिवेश्य बालं प्रवाहयामास सुरापगायाम् ॥९७ दृष्ट्वा तरन्तीं त्रिदशापगायामुद्दालकस्तामवतायं सद्यः। स्वबोजजं पुत्रमवेत्ये तस्या मध्ये स जग्नाह विशुद्धबोधः॥९८

तत्रागतां चन्द्रमतीं कुमारीं विमार्गयन्तीं तनयं विलोक्य। प्रदर्श्यं तंे तां विजगाद बाले तुष्टस्तवाहं भव मे प्रिया त्वम् ॥९९

साचष्ट साघो जनकेन दत्ता भवामि कान्ता तव निश्चिताहम् । त्वं गच्छ त<sup>ी</sup> प्रार्थय मुक्तशङ्कः स्वयं न गृह्णन्ति पति कुलोनाः ॥१००

इस पुत्रोत्पत्तिसे मनमें खेदको प्राप्त होकर कुमारी चन्द्रमतीने 'जा, तू अपने पिताको खोज' ऐसा कहते हुए बालकको एक पेटीमें रखकर उसके साथ उसे गंगामें प्रवाहित कर दिया।।९७॥

उधर गंगामें तैरती हुई उस पेटीको देखकर उदालक मुनिने उसे उसमें-से शीघ्र निकाल लिया तथा अपने निर्मल ज्ञानके द्वारा उसके भीतर अपने ही वीर्यसे उत्पन्न पुत्रको अवस्थित जानकर उसे प्रहण कर लिया ॥९८॥

पश्चात् जब वहाँ पुत्रको खोजती हुई कुमारी चन्द्रमती आयी तब उसे देखकर उस पुत्रको दिखलाते हुए उदालक ऋषिने उससे कहा कि हे बाले! मैं तेरे ऊपर सन्तुष्ट हूँ, तू मेरी वल्लभा हो जा ॥९९॥

इसपर कुमारी चन्द्रमती बोली कि हे मुने! यदि मेरा पिता मुझे तुम्हारे लिए प्रदान कर देता है तो में निश्चित ही तुम्हारी पत्नी हो जाऊँगी। इसलिए तुम जाओ और निभय होकर पितासे याचना करो। कारण यह कि उन्नत कुलकी कन्याएँ स्वयं ही पितका वरण नहीं किया करती हैं, किन्तु वे अपने माता-पिता आदिकी सम्मतिपूर्वक ही उसे वरण किया करती हैं।।१००।।

९७) १, क सह।

९८) १. उत्तार्य । २. ज्ञात्वा ।

९९) १. तं तनयम् । २. चन्द्रमतीं ताम् ।

१००) १. पितरम्।

९७) व मञ्जूषायां मां विनिवेशगालम्; अ इ प्रवेशयामास । ९८) इ मवतीर्य.... स्ववीर्यजम् । ९९) इ तत्रागमच्चन्द्रमती कुमारी विमार्गती सा.... बालाम् । १००) व तां प्रार्थय; इ गृह्णाति....कुलीना ।

गत्वा तत्र तपोधनो ऽिमतगितस्तां प्रार्थ्यं भूमीश्वरं लब्ध्वा चन्द्रमतीं महागुणवतीं चक्के प्रियामात्मनः । आनन्देन विवाह्य यौवनवतीं कृत्वा कुमारीं पुनः कि प्राणी न करोति मन्मथशर्रीभन्नः समं पश्चभिः ॥१०१

इति धर्मपरोक्षायाममितगतिकृतायां चतुर्दशः परिच्छेदः ॥१४॥

तदनुसार अपरिमित ज्ञानवाले उस उदालक मुनिने रघु राजाके पास जाकर उससे चन्द्रमतीकी याचना की और तब उत्तम गुणोंसे संयुक्त उस युवतीको फिरसे कन्या बनाकर आनन्दपूर्वक उसके साथ विवाह कर लिया व उसे अपनी प्रियतमा बना लिया। सो ठीक है—जो प्राणी कामदेवके पाँच बाणोंसे विद्ध हुआ है वह भला क्या नहीं करता है? अर्थात् वह किसी भी स्त्रीको स्वीकार किया करता है।।१०१।।

इस प्रकार आचार्य अमितगति विरचित धर्मपरीक्षामें चौदहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१४॥

१०१) अ तस्य for तत्र; अ क सतां for महा; अ विगाह्य for विबाह्य ।

## [ १५ ]

अथ चन्द्रमती कन्या कथं जाते ऽपि देहजे। कथं न जायते माता मदीया मिय कथ्यताम् ॥१ इत्यं निरुत्तरीकृत्य वैदिकौनेष खेचरः। विमुच्य तापसाकारं गत्वा काननमम्यधात् ॥२ अहो लोकपुराणानि विरुद्धानि परस्परम्। न विचारयते को ऽपि मित्रे मिथ्यात्वमोहितः॥३ अपत्यं जायते स्त्रीणां पनसालिङ्गने कुतः। मनुष्यस्पर्शतो वल्ल्यो न फल्जन्ति कदाचन॥४ अन्तर्वत्नी कथं नारी नारीस्पर्शेन जायते। गोसंगेन न गौदृष्टा क्वािप गर्भवती मया॥५

इस प्रकार चन्द्रमतीके उपर्युक्त वृत्तान्तको कहकर मनोवेगने कहा कि हे विप्रो! चन्द्रमतीके पुत्रके उत्पन्न हो जानेपर भी जैसे वह कन्या रह सकती है वैसे मेरे उत्पन्न होनेपर मेरी माता क्यों नहीं कन्या रह सकती है, यह मुझे कहिए।।।।।

इस प्रकारसे वह मनोवेग विद्याधर उन वेदके ज्ञाता ब्राह्मण विद्वानोंको निरुत्तर करके तापस वेषको छोड़ते हुए उद्यानमें जा पहुँचा और मित्र पवनवेगसे बोला॥२॥

हे मित्र ! आरुचर्य है कि लोकमें प्रसिद्ध वे पुराण परस्पर विरोधसे संयुक्त हैं। फिर भी मिध्यात्वसे मोहित होनेके कारण कोई भी वैसा विचार नहीं करता है।।३।।

श्वियोंके पनस वृक्षका आिंगन करनेसे भला सन्तान कैसे उत्पन्न हो सकती है ? नहीं हो सकती है। क्या कभी मनुष्यके स्पर्शसे बेलें फल दे सकती हैं? कभी नहीं —िजस प्रकार मनुष्यके स्पर्शसे कभी बेलें फल नहीं दिया करती हैं उसी प्रकार वृक्षके स्पर्शसे स्त्री भी कभी सन्तानको उत्पन्न नहीं कर सकती है ॥४॥

स्त्री अन्य स्त्रीके स्पर्शसे गर्भवती कैसे हो सकती है ? नहीं हो सकती। कारण कि मैंने कभी एक गायको दूसरी गायके स्पर्शसे गर्भवती होती हुई नहीं देखा है।।५।।

२) १. ब्राह्मणान् । २. अबूत; क अवोचन् ।

३) १. क हे मित्र ।

४) १. क प्त्रम्।

५) १. गर्भवती ।

१) अ जाते ऽपि दोहदे। २) ब °मम्यगात्।

मण्डूकी मानुषं सूते केनेदं प्रतिपद्यते । न शालितो समा बुद्धा जायमाना हि कोद्रवाः ॥६

शुक्रभक्षणमात्रेण यद्यपत्यं प्रजायते । कि कृत्यं घवसंगेने तदापत्याय योषिताम् ॥७ रेतेःस्पर्शनमात्रेण जायन्ते यदि सूनवः । बीजसंगममात्रेण दत्ते सस्यं तदा घरा ॥८

वाझाते कमले गर्भः शुक्राक्ते यदि जायते । भक्तमिश्रे तदा पात्रे तुप्तिः केन निवार्यते ॥९

कथं विज्ञाय मण्डूकी कन्यां घत्ते ऽब्जिनीदले । भेकानामीदृशं ज्ञानं कदा केनोपलम्यते ॥१०

- ७) १. पुरुषसंगेन ।
- ८) १. शुक्र । २. अन्नम् ।
- १०) १. मन्यते प्राप्यते ।

मेंडकी मनुष्य खीको उत्पन्न करती है, इसे भला कौन विचारशील स्वीकार कर सकता हैं ? कोई नहीं । कारण-िक मैंने कभी शालि धानसे कोदों उत्पन्न होते हुए नहीं देखे ॥६॥

यदि वीर्यके भक्षणमात्रसे सन्तान उत्पन्न हो सकती है तो फिर सन्तानोत्पत्तिके छिए स्त्रियोंको पुरुषके संयोगकी आवश्यकता ही क्या रह जाती है ? वह व्यर्थ सिद्ध होता है ॥।।।

यदि वीर्यके स्पर्शमात्रसे ही पुत्र उत्पन्त हो जाते हैं तो फिर पृथिवी बीजके संसर्ग-मात्रसे ही धान्यको दे सकती है। सो ऐसा सम्भव नहीं है, किन्तु बीजके आत्मसात् कर छेनेपर ही पृथिवी धान्यको उत्पन्न करती देखी जाती है, न कि उसके स्पर्श मात्रसे ही। यही बात प्रकृतमें जाननी चाहिए॥८॥

वीर्यसे लिप्त कमलके सूँघनेपर यदि गर्भ होता है तो फिर भोजनसे परिपूर्ण पात्र (थाली आहि) के सूँघनेपर रुप्तिको कौन रोक सकता है? कोई नहीं। जिस प्रकार वीर्ययुक्त कमलके सूँघनेपात्रसे गर्भ हो जाता है उसी प्रकार भोजनयुक्त पात्रके सूँघनेपर भोजन-विषयक रुप्ति होकर भुख शान्त हो जानी चाहिए। परन्तु ऐसा सम्भव नहीं है।।९॥

मेंटकी कन्याको जान करके उसे कमलके पत्रपर कैसे रख सकती है ? नहीं रख सकती है। क्योंकि, मैटकॉके इस प्रकारके ज्ञानको कब और किसने देखा है ? अर्थात् मेंटक जातिमें इस प्रकारका ज्ञान कभी किसीके द्वारा नहीं देखा गया है ॥१०॥

६) व क ड मानुपीम्ा ७) व यदपस्यम् ।

ेरविधर्मानिलेन्द्राणां तनयाः संगतो ऽभवन् । कुन्त्याः सत्या विदग्धस्य कस्येदं हृदि तिष्ठति ॥११

देवानां यदि नारीभिः संगमो जायते सह । देवोभिः सह मर्त्यानां न तदा दृश्यते कथम् ॥१२

सर्वाञ्जिचमये देहे मानुषे कश्मले कथम् । निर्घातुविग्रहा देवा रमन्ते मलवीजताः ॥१३

अविचारितरम्याणि परशास्त्राणि कोविदैः । यथा यथा विचार्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा ॥१४

देवास्तपोधना भुक्त्वा कन्याः कुर्वन्ति योषितः । महाप्रभावसंपन्ना नेदं श्रदृधते वुधाः ॥१५

सती कुन्तीके सूर्य, धर्म, वायु और इन्द्रके संयोगसे पुत्र—क्रमसे कर्ण, युधिष्ठिर, भीम और अर्जुन—हुए। यह वृत्त किस चतुर मनुष्यके हृदयमें स्थान पा सकता है ? तात्पर्य यह कि इसपर कोई भी विचारशील व्यक्ति विश्वास नहीं कर सकता है ॥११॥

इस प्रकारसे यदि मनुष्य स्त्रियोंके साथ देवोंका संयोग हो सकता है तो फिर मनुष्योंका संयोग देवियोंके साथ क्यों नहीं देखा जाता है ? वह भी देखा-सुना जाना चाहिए था।।१२॥

मनुष्योंका शरीर जब मल-मूत्रादि रूप सब ही अपिवत्र वस्तुओंसे परिपूर्ण एवं घृणित है तब उसमें देव—जिनका कि शरीर सात धातुओंसे रहित और जो मलसे रहित हैं — कैसे रम सकते हैं ? कभी नहीं रम सकते हैं । तात्पर्य यह कि अतिशय सुन्दर और मल-मूत्रादिसे रहित शरीरवाले देव अत्यन्त घृणित शरीरको धारण करनेवाली मनुष्य स्त्रियोंसे कभी भी अनुराग नहीं कर सकते हैं ॥१३॥

दूसरोंके—जैनेतर—शास्त्रोंके विषयमें जबतक विचार नहीं किया जाता है तबतक ही वे रमणीय प्रतीत होते हैं। परन्तु जैसे-जैसे विद्वान् उनके विषयमें विचार करते हैं वैसे-वैसे वे जीर्ण-शीर्ण होते जाते हैं—उन्हें वे अनेक दोषोंसे व्याप्त दिखने छगते हैं।।१४॥

देव और तपस्वी जन स्त्रियोंको भोगकर पीछे उन्हें महान् प्रभावसे सम्पन्न होनेके कारण कन्या कर देते हैं, इसपर कोई भी विश्वास नहीं कर सकता है।।१५॥

११) १. सूर्यंस्य पुत्रः कर्णः, धर्मस्य पुत्रः युधिष्ठिरः ।

१५) १. न मन्यन्ते ।

११) क तनयः संगतो ऽभवत् । १३) अ मानुष्ये । १४) अ ब अविचारेण रम्याणि । १५) अ ब इ कन्याम् ।

ये पारदारिकीभूयं सेवन्ते परयोषितः ।
प्रभावो जायते तेषां विटानां कथ्यतां कथम् ॥१६
कि मित्रासत्प्रलापेन कृतेनानेन विच्म ते ।
उत्पत्ति कर्णराजस्य जिनशासनशंसिताम् ॥१७
व्यासस्य भूभृतः पुत्रास्त्रयो जाता गुणालयाः ।
धृतराष्ट्रः परः पाण्डुविदुरश्चेति विश्रुताः ॥१८
एकदोपवने पाण्डू रममाणो मनोरमे ।
निरक्षत लतागेहे खेचरीं काममुद्रिकाम् ॥१९
यावत्तिष्ठति तत्रासौ कृत्वा मुद्रां कराङ्गुलौ ।
आगाच्चित्राङ्गदस्तावत्तस्याः खेटो गवेषकः ॥२०

जो परिश्वयों में अनुरक्त रहकर उनका सेवन किया करते हैं वे यदि महान् प्रभाव-शाली हो सकते हैं तो फिर व्यभिचारी जनोंके विषयमें क्या कहा जाये ? वे भी प्रभावशाली हो सकते हैं। अभिप्राय यह है कि अन्य दुराचारी जनोंके समान यदि देव व मुनिजन भी परिश्वयोंका सेवन करने लग जायें तो फिर उन दुराचारियोंसे उनमें विशेषता ही क्या रहेगी और तब वैसी अवस्थामें वे प्रभावशाली भी कैसे रह सकते हैं ? यह सब असम्भव है ॥१६॥

आगे मनोवेग कहता है कि हे मित्र ! इस प्रकार जो उन पुराणों में असत्य कथन पाया जाता है उसके सम्बन्धमें अधिक कहनेसे कुछ लाभ नहीं है। उन पुराणों में जिस कर्णकी उत्पत्ति सूर्यके संयोगसे कुन्तीके कही गयी है उसकी उत्पत्ति जैन शास्त्रों में किस प्रकार निर्दृष्ट की गयी है, यह मैं तुम्हें बतलाता हूँ ॥१७॥

व्यास राजाके गुणोंके आश्रयभूत धृतराष्ट्र, पाण्डु और विदुर ये प्रसिद्ध तीन पुत्र उत्पन्न हुए थे ॥१८॥

एक समय पाण्डु वनक्रीड़ाके छिए किसी मनोहर उपवनमें गया था। वहाँ क्रीड़ा करते हुए उसने एक छतामण्डपमें किसी विद्याधरकी उस काममुद्रिकाको देखा जो अभीष्ट रूपके धारण करानेमें समर्थ थी॥१९॥

उसे हाथकी अंगुलीमें डालकर वह अभी वहींपर स्थित था कि इतनेमें उक्त मुद्रिकाको खोजते हुए चित्रांगद नामका विद्याधर वहाँ आ पहुँचा ॥२०॥

१६) १. परदारलम्पटाः ।

१७) १. कथिताम् ।

१८) १. राजः।

१६) अ क ड इ पारदारकी भूय; क ड इ योषितम्; अ इ कथ्यते । १७) क कृतेन ऋणु; अ किणिराजस्य ।

१८) अ घृतराष्ट्रो ऽपरः । २०) व अगाच्चित्राँ; क द आयाच्चित्राँ।

तस्य सा पाण्डुना वत्ता निःस्पृहीभूतचेतसा ।
परद्रव्ये महीयांसः सर्वंत्रापि पराङ्मुखाः ॥२१
सं विलोक्य विलोभत्वं तैममन्यत बान्धवम् ।
अन्यवित्तपराधीना जायन्ते जगदुत्तमाः ॥२२
तमाचष्ट ततः खेटः साधो त्वं मे हि बान्धवः ।
यो उन्यदीयं सदा द्रव्यं कचारमिव पश्यति ॥२३
विषण्णो दृश्यसे कि त्वं बन्धो सूचय कारणम् ।
न गोप्यं क्रियते किचित् सुहृदो हि पटीयसा ॥२४
अभाषिष्ट ततः पाण्डुः साधो सूर्यपुरे नृपः ।
विद्यते उन्धकवृष्ट्याख्यस्त्रिदिवे मध्यानिव ॥२५
तस्यास्ति सुन्दरा कन्या कुन्तो मकरकेतुना ।
उध्वींकृता पताकेव त्रिलोकजियासता ॥२६
सा तेन भूभृता पूर्वं दत्ता मन्मथर्वाधनी ।
इदानीं न पुनर्वंत्ते विलोक्य मम रोगिताम् ॥२७

तब मनमें उसकी किंचित् भी अभिलाषा न करके पाण्डुने वह मुद्रिका उसे दे दी। सो ठीक है—महान् पुरुष सभी जगह दूसरेके द्रव्यके विषयमें पराङ् मुख रहा करते हैं—वे उसकी कभी भी इच्छा नहीं किया करते हैं।।२१॥

पाण्डुकी निर्लोभ वृत्तिको देखकर चित्रांगदने उसे अपना हितैयो सित्र समझा। ठीक है—दूसरेके धनसे विमुख रहनेवाले सज्जन लोकमें उत्तम हुआ ही करते हैं ॥२२॥

पश्चात् विद्याधरने उससे कहा कि हे सज्जन ! तुम मेरे वह बन्धु हो जो निरन्तर दूसरेके धनको कचराके समान तुच्छ समझा करता है ॥२३॥

फिर वह बोला—हे मित्र ! तुम खिन्न क्यों दिखते हो, मुझे इसका कारण वतलाओं । कारण यह कि चतुर मित्र अपने मनोगत भावको मित्रसे नहीं छिपाया करता है ॥२४॥

इसपर पाण्डु बोला कि हे सत्पुरुष ! सूर्यपुरमें एक अन्धकवृष्टि नामका राजा है । वह ऐसा प्रभावशाली है जैसा कि स्वर्गमें इन्द्र प्रभावशाली है ॥२५॥

उसके एक सुन्दर आकृतिको धारण करनेवाळी—अतिशय रूपवती—कन्या है। वह ऐसी प्रतीत होती है जैसे मानो तीनों लोकोंके जीत लेनेपर कामदेवने अपने विजयकी प्रताका ही ऊपर खड़ी कर दी हो—फहरा दी हो ॥२६॥

कामको वृद्धिंगत करनेवाली उस कन्याको पहले अन्धकवृष्टि राजाने मुझे दे दिया था। किन्तु अब इस समय वह मेरी रुग्णावस्थाको देखकर उसे मुझे नहीं दे रहा है।।२०॥

२१) १. महानुभावः ।

२२) १. खेटः । २. क निर्लोभत्वम् । ३. धृतराष्ट्रम् । ४. पराङ्मुखाः ।

२२) अ ड जगत्युत्तमाः, व जगतो मताः । २३) क इ द्वातमावष्टेः, क इ त्वमेयः अ व सर्वाठः हि । २४) व सुहृदाः, क पटीयसः । २६) अ सुन्दराकारा कन्या मकर ....विलोकं जयता । २७) व मन्मथवर्तिनीः, इ रोगताम् ।

अनेन हेतुना बन्धो विषादो मानसे उजिन ।
कुठार इव काष्टानां मर्मणां मम कर्तकः ॥२८
चित्राङ्गदस्ततो उवोचत् साधो मुञ्च विषण्णताम् ।
नाश्यामि तवोद्वेगं कुरुष्व मम भाषितम् ॥२९
गृहाण त्विममां मित्र मदीयां काममुद्रिकाम् ।
कामरूपधरो भूत्वा तां भजस्व मनःप्रियाम् ॥३०
पश्चाद् गर्भवतों जातां स ते दास्यित तां स्वयम् ।
न दृषितां स्त्रियं सन्तो वासयन्ति निजे गृहे ॥३१
सो उगात्तस्यास्ततो गेहं गृहोत्वा काममुद्रिकाम् ।
स्वयं हि विषये छोलो सब्धोपायो न कि जनः ॥३२
स्वेच्छ्या स सिषेवे तां कामाकारधरो रहः ।
मनःश्रियां श्रियां शाष्य स्वेच्छा हि क्रियते न कैः ॥३३

३३) १. नारीम् ।

इसी कारण है मित्र! मेरे मनमें लकड़ियोंको काटनेवाले कुठारके समान मर्मीको काटनेवाला यह खेद उत्पन्न हुआं है ॥२८॥

उसके इस विपादकारणको सुनकर चित्रांगद बोला कि है भद्र ! तुम इस विषादको लोड़ दो । में तुम्हारी उद्विग्नताको नष्ट कर देता हूँ । तुम जो मैं कहता हूँ उसे करो ॥२९॥

हे मित्र ! तुम मेरी इस काममुद्रिकाको छेकर जाओ और इच्छानुसार रूपको धारण करके अपने सनको प्यारी उस कन्याका उपभोग करो ॥३०॥

तत्पश्चान जब उसके गर्भाधान हो जायेगा तब वह उसे स्वयं ही तुम्हारे छिए प्रदान कर देगा, क्योंकि, सत्पुरुप दूपित स्त्रीको अपने घरमें नहीं रहने दिया करते हैं ॥३१॥

तन्तुसार पाण्डु उस कामसुद्रिकाको छेकर उक्त कन्याके निवासगृहमें जा पहुँचा। सो ठीक है-- नतुष्य विषयका छोछुपी स्वयं रहता है, फिर जब तद्तुकूछ उपाय भी मिछ जाता है तब वह क्या उसका छोछुपी नहीं रहेगा? तब तो वह अधिक छोछुपी होगा ही ॥३२॥

इस प्रकार वहाँ पहुँचकर उसने इच्छानुसार कामदेवके समान आकारको धारण करते हुए उसका स्वेच्छापूर्वक उपभोग किया। ठीक है—मनको प्रसन्न करनेवाछी उस प्रियाको एकान्तमें पाकर कौन अपनी इच्छाको चरितार्थ नहीं किया करते हैं ? अर्थात् वैसी अवस्थाने सब ही जन अपनी अभीष्ट प्रियाका उपभोग किया ही करते हैं ॥३३॥

३१) धःस्वयं for स्थिपम् । ३२) क ड इ लब्बोपायेन । ३३) अ<sup>°</sup>कारकरोरु**हः, ब कामानामकरो रहः, क** <sup>°</sup>कारमनोहरः, ट स्वेच्छ्या क्रियते न किम् ।

तेन तां सेवमानेन कुमारों दिनसप्तकम् ।
यूनी निरोपितो गभः कोशो नीतिमिवानघाम् ॥३४
अयासीन्निवृंतो भूत्वा हित्वा तत्रैव तामसौ ।
सिद्धे मनोषिते कृत्ये निवृंति लभते न कः ॥३५
जात्वा गभंवती मात्रा निभृतं सा प्रसावितां ।
गुह्यं छादयते सर्वो गृहदूषणभीलुकः ॥३६
मञ्जूषायां विनिक्षिप्य देवनद्यां प्रवाहितः ।
तदीयस्तनयो मात्रा गृहदूषणभीतया ॥३७
गङ्गया नीयमानां तामादित्यो जगृहे नृपः ।
संपत्तिमिव दुर्नीत्या दृष्ट्वा चम्पापुरीपतिः ॥३८
तस्या मध्ये ददर्शासौ बालं पावनलक्षणम् ।
सरस्वत्या इवानिन्द्यमर्थं विद्वजनार्चितम् ॥३९

इस प्रकार उस तरुण पाण्डुने सात दिन तक उसका सम्भोग करते हुए गर्भको इस प्रकारसे स्थापित कर दिया जिस प्रकार कि खजाना निर्दोष नीतिको स्थापित करता है ॥३४॥

तत्पश्चात् उसने सुखी होकर उसको वहींपर छोड़ा और स्वयं वापस आ गया। सो ठीक है--अभीष्ट कार्यके सिद्ध हो जानेपर भला कीन सुखको नहीं प्राप्त होता है ? अर्थात् समीहितके सिद्ध हो जानेपर सब ही जन सुखका अनुभव किया करते हैं ॥३५॥

इधर कुन्ती की माताको जब यह ज्ञात हुआ कि वह गर्भवती है तब उसने अत्यन्त गुप्तरूपसे प्रसूति करायी। सो ठीक है—घरके कलंकसे भयभीत होकर सब ही जन गोपनीय बातको छिपाया करते हैं ॥३६॥

उस समय क्रुन्तीकी माताने इस गृह-कलंकसे भयभीत होकर उसके पुत्रको एक पेटीमें रखा और गंगा नदीमें प्रवाहित कर दिया ॥३७॥

इस प्रकार गंगाके द्वारा छे जायी गयी उस पेटीको देखकर चम्पापुरके अधिपति आदित्य राजाने उसे दूषित नीतिसे छायी गई सम्पत्तिके समान ग्रहण कर छिया॥३८॥

तब उसने उस पेटीके भीतर विद्वान् जनोंसे पूजित सरस्वतीके मध्यगत निर्दोष अर्थके समान उत्तम लक्षणोंसे परिपूर्ण एक बालकको देखा ॥३९॥

३४) १. कुन्तीम् । २. यौवनेन पाण्डुना । ३. भंडारः ।

३५) १. सुखी । २. मुक्त्वा; क त्यक्त्वा ।

३६) १ प्रच्छन्नम् । २. क गुह्यस्थानं प्रति रक्षिता सती पुत्रमसूत ।

३४) अ तेनैताम्; व क ड प्ररोपितो for निरोपितो । ३५) अ व क आयासीत्; अ निवृत्तिम् । ३६) अ व गर्भवतीम् । ३८) अ गङ्गायाः ।

कर्णे ऽप्राहि यतो राजा बालेन मुखदर्शने।
आजुहाव महाप्रीत्या ततस्तं कर्णसंज्ञया।।४०
अवीवृधदसी बालमपुत्रः पुत्रकाङ्क्षया।
अद्रव्यो द्रव्यलाभेन द्रव्यराशिमिवीजितम्।।४१
चम्पायां सो ऽभवद्राजा तत्रातीते महोदये।
आदित्ये भुवनानन्दी व्योमनीव निशाकरः।।४२
आदित्येन यतो ऽर्वीघ भूभृतादित्यजस्ततः।
ज्योतिष्केण पुनर्जातो नादित्येन महात्मना।।४३
निर्धातुकेन देवेन न नार्यां जन्यते नरः।
पाषाणेन करा धात्र्यां जन्यते सस्यजातयः।।४४

उस समय उस बालकने अपने मुखको देखते समय चूँकि राजाको कानमें ग्रहण किया था अतएव उसने उक्त बालकको 'कर्ण' इस नामसे बुलाया—उसका उसने 'कर्ण' यह नाम रख दिया ॥४०॥

उसके कोई पुत्र न था। इसिलए उसने उसे पुत्रकी इच्छासे इस प्रकार वृद्धिगत किया जिस प्रकार कि कोई निधन मनुष्य धनकी इच्छासे उस धनकी राशिको वृद्धिगत करता है ॥४१॥

जिस प्रकार महोदय—अतिशय उन्नत (तेजस्वी)—सूर्यके अस्त हो जानेपर आकाशमें उदित होकर चन्द्रमा लोकको आनन्दित करता है उसी प्रकार उस महोदय—अतिशय उन्नत (प्रतापी)—आदित्य राजाके अस्तंगत हो जानेपर (मृत्युको प्राप्त) वह कर्ण राजा होकर लोकको आनन्दित करनेवाला हुआ ॥४२॥

महा मनस्वी उस कर्णको चूँकि आदित्य राजाने वृद्धिगत किया था, इसीलिये वह आदित्यज—सूर्यपुत्र—कहा जाता है; न कि आदित्य (सूर्य) नामके ज्योतिषी देवसे उत्पन्न होनेके कारण ॥४३॥

कारण यह कि धातु (वीर्य आदि) से रहित कोई भी देव मनुष्यस्त्रीसे मनुष्यको उत्पन्न नहीं कर सकता है। और वह ठीक भी है, क्योंकि, पत्थरके द्वारा भूमिमें गेहूँ आदि अनाज कभी भी उत्पन्न नहीं किये जाते हैं। अभिप्राय यह है कि समानजातीय पुरुष प्राणी समानजातीय स्त्रीसे समानजातीय सन्तानको ही उत्पन्न कर सकता है, न कि विपरीत दशामें। १४४।।

४०) १. आकारयामास ।

४१) १. आदित्यः ।

४२) १. तस्मिन् आदित्ये मृते सित ।

४४) १. तर्हि । २. क पृथिव्याम् ।

४१) अक इद्रव्यलोभेन । ४२) क तत्रातीव; अभवना । ४३) इज्योतिषेण; अड इमहामनाः । ४४) कड तदा धात्र्याम् ।

वितीर्णा पाण्डेवे कुन्ती विज्ञायीन्यकवृष्टिना । गान्धारी धृतराष्ट्राय वोषं प्रच्छाद्य धीमता ॥४५

इत्यन्यथा पुराणार्थो व्यासेन कथितो ऽन्यथा । रागद्वेषग्रहग्रस्ता न हि बिम्यति पापतः ॥४६

युक्तितो घटते यन्न तद् सुवन्ति न धार्मिकाः । युक्तिहोनानि वाक्यानि भाषन्ते पापिनः परम् ॥४७

संबन्धा भुवि दृष्टयन्ते सर्वे सर्वस्य सूरिंशः । भतृंगां क्वापि पञ्चानां नैकया भार्यया पुनः ॥४८

सर्वे सर्वेषु कुर्वेन्ति संविभागं महाधियः । महेलासंविभागस्तु निन्द्यानामपि निन्दितः ॥४९

व्यासो योजनगन्धाया यः पुत्रः स परो मतः । धन्याया राजकन्यायाः सत्यवत्याः पुनः प्रियः ॥५०

#### ४५) १. पाण्डु । २. कुन्तीस्वरूपं ज्ञात्वा । ३. दत्ता ।

कुन्तीके उपर्युक्त वृक्तको जानकर उसे बुद्धिमान अन्धकवृष्टि राजाने उस दोषको छिपाते हुए पाण्डुके छिये प्रदान कर दिया—उसके साथ उसका विवाह कर दिया। साथ ही उसने गान्धारीको धृतराष्ट्रके छिए भी प्रदान कर दिया ॥४५॥

इस प्रकार पुराणका वृत्तान्त तो अन्य प्रकार है, परन्तु व्यास ऋषिने उसका निरूपण अन्य प्रकारसे—विपरीत रूपसे—किया है। ठीक है—जो जन राग व द्वेपरूप पिशाचसे पीडित होते हैं वे पापसे नहीं डरा करते हैं ॥४६॥

जो वृत्त युक्तिसे संगत नहीं होता है उसका कथन धर्मात्मा जन नहीं किया करते हैं। युक्तिसे असंगत वाक्योंका उच्चारण तो केवल पापी जन ही किया करते हैं।।४७॥

होकमें सबके सब सम्बन्ध बहुत प्रकारके देखे जाते हैं, परन्तु एक ही स्त्रीसे पाँच भाइयोंका सम्बन्ध कहींपर भी नहीं देखा जाता है ॥४८॥

इसी प्रकार सब ही बुद्धिमान सबके साथ द्रव्यादिका विभाजन किया करते हैं, परन्तु स्त्रीका विभाजन तो नीच जनोंके द्वारा भी निन्दनीय माना जाता है ॥४९॥

जो व्यास योजनगन्धाका पुत्र था वह भिन्न माना गया है और प्रशंसनीय सत्यवती नामकी राजकन्याका पुत्र व्यास भिन्न माना गया है ॥५०॥

<sup>%</sup>प) अ<sup>र</sup>न्वकविह्निना । ४६) क इ बिम्यन्ति । ४७) वःकर्षा for परम् । ४८) अ उ इ भुवि विरान्ते । ब सर्वे सर्वेण; अ इ महिला<sup>°</sup> । ५०) व क ड इ पुनः परः ।

परः पाराज्ञारो राजा तापसो इसौ पुनः परः ।

एकतां कुर्वते लोकास्तयोर्नामविमोहिताः ॥५१

दुर्योधनादयः पुत्रा गान्धार्या धृतराष्ट्रजाः ।

कुन्तीमद्रचोः सुताः पञ्च पाण्डवाः प्रथिता भिव ॥५२
गान्धारोतनयाः सर्वे कर्णेन सहिता नृपम् ।

जरासंधं निषेवन्ते पाण्डवाः केशवं पुनः ॥५३

जरासंधं रणे हत्वा वासुदेवो महाबलः ।

बभूव धरणीपृष्ठे समस्ते धरणीपितः ॥५४

कुन्तीशरीरजाः कृत्वा तपो जग्मुः शिवास्पदम् ।

माद्रीशरीरजौ भव्यौ सर्वार्थसिद्धिमीयतुः ॥५५

दुर्योधनादयः सर्वे निषेव्य जिनशासनम् ।

आत्मकर्मानुसारेण प्रययुक्तिद्वास्पदम् ॥५६

ईवृशो ऽयं पुराणार्थो व्यासेन परथाकथि ।

मिथ्यात्वाकुलिचत्तानां तथ्या भाषा कुतस्तनी ॥५७

इसी प्रकार पूर्व व्यासका पिता वह पारासर तापस और उत्तर व्यासका पिता पारासर राजा ये दोनों भी भिन्न हैं। छोग दोनोंका एक ही नाम होनेसे अज्ञानतावश उन्हें अभिन्न मानते हैं।।५१।।

भृतराष्ट्रके संयोगसे उत्पन्न हुए दुर्योधन आदि पुत्र गान्धारीके तथा पृथ्वीपर प्रसिद्ध पाँच पाण्डव (पाण्डुपुत्र) कुन्ती व मद्रीके पुत्र थे ॥५२॥

वे सब गान्धारीके पुत्र कर्णके साथ राजा जरासन्धकी सेवा किया करते थे तथा पाँचों पाण्डव कृष्णकी सेवा करते थे ॥५३॥

वसुदेवका पुत्र अतिशय प्रतापशाली कृष्ण युद्धमें जरासन्धको मारकर समस्त पृथिवीका—तीन खण्ड स्वरूप दक्षिणाध भरत क्षेत्रका—स्वामी हुआ ॥५४॥

कुन्तीसे उत्पन्न तीन पाण्डव—युधिष्ठिर, भीम और अर्जुन—तपश्चरण करके मुक्तिको तथा मदीके भव्य पुत्र – नकुछ व सहदेव – सर्वार्थसिद्धिको प्राप्त हुए ॥५५॥

होप दुर्योधन आदि सब जैन धर्मका आराधन करके अपने-अपने कर्मके अनुसार स्वर्गादिको प्राप्त हुए हैं ॥५६॥

इस प्रकार यह पुराणका यथार्थ वृत्त है, जिसका वर्णन व्यासने विपरीत रूपसे किया है। सो ठीक भी है—जिनका अन्तःकरण मिथ्यात्वसे व्याप्त रहता है, वे यथार्थ कथन कहाँसे कर सकते हैं? नहीं कर सकते॥५०॥

५२) १. विख्याताः ।

५७) १. सत्या ।

५१) ब पुरः परासरो; इ जातस्तापसो....कुर्वन्ते । ५३) अ क ड इ जरासिन्धुं; ब निषेवन्तः । ५४) क घरणीतले, ड इ घरणीपीठे । ५५) अ क मद्री । ५६) अ व इ स्त्रिदिवादिकम् । ५७) व यो for अयम्; क तथा भाषा ।

अप्रसिद्धिकरों दृष्ट्वा पूर्वापरिविष्द्धताम् ।
भारते निर्मिते व्यासः प्रदेष्धाविति मानसे ॥५८
निरर्थकं कृतं कार्यं यदि लोके प्रसिष्ध्यति ।
असंबद्धं विष्द्धार्थं तदा शास्त्रमिप स्फुटम् ॥५९
सं ताम्रभाजनं क्षिप्त्वा जाह्नवीपुलिने ततः ।
तस्योपरि चकारोच्चैर्वालुकापुञ्जमूर्जितम् ॥६०
तदीयं सिकतापुञ्जं विलोक्य सकलेजेनैः ।
परमार्थमजानानैश्चिकरे धर्मकाङ्क्षिभः ॥६१
यावत्स्नानं विधायासौ वीक्षते ताम्रभाजनम् ।
तावत्तत्पुञ्जसंघाते न स्थानमिष बुध्यते ॥६२
पुलिनेव्यापकं दृष्ट्वा वालुकापुञ्जसंचयम् ।
विज्ञाय लोकमूद्दवं स क्लोकमपठीदिमम् ॥६३
दृष्ट्वानुसारिभिलोंकैः परमार्थाविचारिभिः ।
तथा स्वं हार्यते कार्यं यथा मे ताम्रभाजनम् ॥६४

भारत (महाभारत) की रचना कर चुकनेके पश्चात् उसमें निन्दाके कारणभूत पूर्वापर विरोधको देखकर व्यासने अपने मनमें इस प्रकार विचार किया—यदि विना प्रयोजनके भी किया गया कार्य छोकमें प्रसिद्ध हो सकता है तो असम्बद्ध एवं विरुद्ध अर्थसे परिपूर्ण मेरा शास्त्र—महाभारत—भी स्पष्टतया प्रसिद्ध हो सकता है।।५८-५९।।

इसी विचारसे व्यासने एक ताँवेके पात्र (कमण्डलु) को गंगाके किनारे रखकर उसके ऊपर बहुत-सी बालुकाके समूहका ढेर कर दिया ॥६०॥

उनके उस बालुकासमूहको देखकर यथार्थ स्वरूपको न जाननेवाले—अन्धश्रद्धालु जनोंने भी धर्म समझकर उसी प्रकारके बालुके ढेर कर दिये ॥६१॥

इस बीच स्नान करनेके पश्चात् जब व्यासने उस ताँवेके बर्तनको देखा तब वहाँ बालुकासमूहके इतने ढेर हो चुके थे कि उनमें उस ताम्रपात्रके स्थानका ही पता नहीं लग रहा था॥६२॥

समस्त गंगातटको व्याप्त करनेवाले उस बालुका समृहकी राशिको देखकर व लोगोंकी इस अज्ञानताको जानकर व्यासने यह रलोक पढ़ा—जो लोग दूसरेके द्वारा किये गये कार्यको

५८) १. चिन्तयामास ।

५९) १. प्रसिद्धीभवति । २. प्रसिध्यति ।

६०) १. व्यासः । २. क गङ्गातटे ।

६१) १. पुञ्जाः ।

६३) १. तट ।

६४) १. गतानुगतिको लोको न लोकः पारमार्थिकः । पश्य लोकस्य मूर्खंत्वं हारितं ताम्रभाजनम् ॥

६०) ब क इ चकारोच्चं, ढ चकारेत्थं; ढ इ<sup>°</sup>पुञ्चसंचयम् । ६३) व क<sup>°</sup>पठीदिदम् । ६४) अ दृष्टानुसारि<sup>°</sup>।

मिथ्याज्ञानतमोव्याप्ते लोके ऽस्मिन्निवचारके।
एकः शतसहस्राणां मध्ये यदि विचारकः ॥६५
विरुद्धमिष मे शास्त्रं यास्यतीदं प्रसिद्धताम् ।
इति ध्यात्वा तुतोषासौ दृष्ट्वा लोकविमृहताम् ॥६६
विज्ञायेत्यं पुराणानि लौकिकानि मनीषिभिः ।
न कार्याणि प्रमाणानि वचनानीव वैरिणाम् ॥६७
दर्शयामि पुराणं ते मित्रान्यदिष लौकिकम् ।
उक्तवेति परिजग्राह स रक्तपटरूपताम् ॥६८
द्वारेण पञ्चमेनासौ प्रविश्य नगरं ततः।
आरूढः काञ्चने पीठे भेरीमाहत्य पाणिना ॥६९
समेत्य भूषुरैरुक्तो दृश्यसे त्वं विचक्षणः।
कि करोषि समं वादमस्माभिवेत्सि किंचन ॥७०

देखकर यथार्थताका विचार नहीं किया करते हैं वे अपने अभीष्ट कायको इस प्रकारसे नष्ट करते हैं जिस प्रकार इन लोगोंने मेरे ताम्रपात्रको नष्ट कर दिया—इतने असंख्य बालुकाके ढेरोंमें उसका खोजना असम्भव कर दिया ॥६३–६४॥

अज्ञानरूप अन्धकारसे न्याप्त इस अविवेकी लोकके भीतर लाखोंके बीचमें एक आध मनुष्य ही विचारशील उपलब्ध हो सकता है। ऐसी अवस्थामें विपरीत भी मेरा वह शास्त्र— महाभारत—प्रसिद्धिको प्राप्त हो सकता है। ऐसा विचार करके व लोगोंकी मूर्खताको देख-कर अन्तमें न्यासको अतिशय सन्तोष हुआ ॥६५-६६॥

इस प्रकार लोकमें प्रसिद्ध उन पुराणोंको शत्रुओंके वचनोंके समान जानकर उन्हें विद्वानोंको प्रमाण नहीं करना चाहिये—उन्हें विश्वसनीय नहीं समझना चाहिये ॥६७॥

आगे मनोवेग कहता है कि हे मित्र! अब मैं तुम्हें और भी लोकप्रसिद्ध पुराणको— पुराणप्ररूपित वृत्तको—दिखलाता हूँ, इस प्रकार कहकर उसने रक्त वस्नके धारक परिव्राजक-के वेषको ग्रहण किया ॥६८॥

तत्पश्चात् वह पाँचवें द्वारसे प्रविष्ट होकर नगरके भीतर गया और हाथसे भेरीको त।ड़ित करता हुआ सुवर्णमय सिंहासन के ऊपर बैठ गया।।६९॥

उस भेरीके शब्दको सुनकर ब्राह्मण आये और उससे बोले कि तुम विद्वान् दिखते हो, तुम क्या कुछ जानते हो व हम लोगोंके साथ शास्त्रार्थ करोगे ?।।७०॥

६७) १. विद्वद्भिः ।

६८) १. बौद्धरूपम् ।

७०) १. ब्राह्मणै: ।

६५) ड ब्याप्तलोके; **य** निर्विचारकः । ६७) अ विज्ञायित्वम्; अ वचानीव हि, ड वचनान्येव । ६८) अ इ पुराणान्ते; इ<sup>े</sup>न्यदिप कौतुकम्....प्रतिजग्नाह । ६९) अ नगरं गतः...कानके पीठे ।

आख्यदेषं न जानामि किंचिच्छास्त्रमहं द्विजाः ।
अपूर्वभेरिमाताडच निविष्टो ऽष्टापदासने ॥७१
ते प्रोचुर्मुञ्च भद्र त्वं वर्करं प्राञ्जलं वद ।
सद्भाववादिभिः साधं तैत्कुर्वाणो विनिन्द्यते ॥७२
स प्राह दृष्टमाञ्चयं सूचयामि परं चके ।
निविचारतया यूयं मा ग्रहीथान्यथा स्फुटम् ॥७३
ते ऽवादिषुस्त्वमाचक्ष्व मा भैषीभंद्र सर्वथा ।
वयं विवेचकाः सर्वे न्यायवासितमानसाः ॥७४
ततो रक्तपटः प्राह यद्येवं श्रूयतां तदा ।
उपासकसुतावावां वन्दकानामुपासकौ ॥७५
एकदा रक्षणायावां वण्डपाणी नियोजितौ ।
शोषणाय स्ववासांसि क्षोण्यां निक्षित्य भिक्षुभिः ॥७६

इसपर मनोवेग बोला कि हे ब्राह्मणो ! मैं किसी शास्त्रको नहीं जानता हूँ । मैं तो केवल अपूर्व भेरीको ताड़ित करके यों ही सुवर्ण-सिंहासनके ऊपर बैठ गया हूँ ॥७१॥

मनोवेगके इस उत्तरको सुनकर ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! तुम परिहास न करके सीधा-सच्चा अभिप्राय कहो । कारण यह कि जो समीचीन अभिप्राय प्रकट करनेवाले सत्पुरुषोंके साथ हास्यपूर्ण व्यवहारको करता है उसकी लोकमें निन्दा की जाती है ॥७२॥

इसपर मनोवेगने कहा कि मैं देखे हुए आइचर्यकी सूचना तो करता हूँ, परन्तु ऐसा करते हुए भयभीत होता हूँ। आप लोग उसे अविवेकतासे विपरीत रूपमें ब्रहण न करें।।७३॥

इसपर ब्राह्मण बोले कि भद्र ! तुमने जो देखा है उसे कहो, इसमें किसी भी प्रकारका भय न करो । कारण कि हम सब विचारशील हैं व हमारा मन न्यायसे संस्कारित हैं— वह पक्षपातसे दूषित नहीं है, अतः हम न्यायसंगत वस्तुस्वरूपको ही ग्रहण किया करते हैं ॥७४॥

तत्पश्चात् लाल वस्नका धारक वह मनोवेग बोला कि यदि ऐसा है तो फिर मैं कहता हूँ, सुनिये। हम दोनों उपासक—बुद्धभक्त गृहस्थ—के पुत्र व वन्दकोंके—बौद्धिभक्षओंके— आराधक हैं।।७५॥

एक बार भिक्षुओंने अपने वस्त्रोंको सुखानेके लिए पृथिवीपर फैलाया और उनकी रक्षाके लिये हाथमें लाठी देकर हम दोनोंको नियुक्त किया ॥७६॥

७१) १. मनोवेगः।

७२) १. वर्करम् ।

७५) १. आवाम् । २. बौद्धानाम् ।

७६) १. आवाम् । २. स्ववस्त्राणि ।

७१) अ अपूर्वे....विनिष्टोष्टा<sup>°</sup>। ७२) अब ड ते प्राहुर्मुञ्च; अत्वं कर्बरं प्राञ्जलं वदः। सद्भाव-वाचिभिः। ७३) क ग्रहीष्टान्यथा, ड गृत्त्तीयान्यथा, इ गृत्त्तीष्वान्यथा। ७४) क <sup>°</sup>माचष्ट। ७६) अब यष्टिपाणी; इ भिक्षुकाः।

आवयो रक्षतोस्तत्र भिक्षुवासांसि यत्नतः ।
आजग्मतुः श्रृगालौ द्वौ भोषणौ स्थूलविग्रहौ ॥७७
त्रस्तावावां ततो यावदारूढौ स्तूपमूर्णितम् ।
ताबदुत्पिततौ तं तौ गृहोत्वा विगतौ दिवि ॥७८
श्रुत्वावयोः स्वनं यावन्निर्गच्छन्ति तपस्विनः ।
योजनानि गतौ तावद् द्वादशैतौ महास्यदौ ॥७९
मुक्त्वा स्तूपैमिमौ भूम्यामावां खादितुमुद्यतौ ।
गृद्धौ सौनश्विकांदिचत्रानद्राष्टां शस्त्रधारिणः ॥८०
तावस्मद्भूक्षणं त्यक्त्वा तेभ्यो भीतौ पलायितौ ।
करोति भोजनारम्भं न को ऽपि प्राणसंशये ॥८१
ततः पार्पधकैः सार्धमागत्य विषयं विवम् ।
आवाभ्यां मन्त्रितं द्वाभ्यां निश्चलोकृत्य मानसम् ॥८२

तदनुसार हम दोनों वहाँ उन भिक्षुओंके वस्त्रोंकी रक्षा प्रयत्नपूर्वक कर रहे थे। इतने में दो मोटे ताजे भयानक गीदड़ [गीध] वहाँ आ पहुँचे॥७०॥

तब हम दोनों उनसे भयभीत होकर एक बड़े टीले के ऊपर चढ़े ही थे कि इतने में वे दोनों उस टीलेको उठाकर ऊपर उड़े और आकाशमें चले गये॥७८॥

उस समय हमारे आक्रन्दनको सुनकर जब तक भिक्ष बाहर निकले तबतक वे दोनों बड़े वेगसे वारह योजन तक चले गये थे।।७९॥

पश्चात् वे दोनों गीध उस टीलेको पृथिवीपर छोड़कर जैसे ही हम दोनोंको खानेके छिए उद्यत हुए वैसे ही उन्हें शाखोंके धारक अनेक प्रकारके शिकारी कुत्तोंके साथ वहाँ आते हुए दिखाई दिये।।८०।।

तब उनसे अयभीत होकर उन दोनोंने हमें खानेसे छोड़ दिया और स्वयं भाग गये। ठीक है—प्राण जानेकी झंका होनेपर कोई भी भोजनको प्रारम्भ नहीं करता है—किन्तु उसे छोड़कर अन्यत्र भाग जानेका ही प्रयत्न करता है।।८१।।

तत्पश्चात् हम दोनोंने शिकारियोंके साथ शिव देशमें आकर मनको स्थिर करते हुए इस प्रकार विचार किया—हम दोनों दिङ्मूढ होकर इस दूसरेके देशको प्राप्त हुए हैं व अपने

७८) १. स्तूपम् । २. आकाशे ।

७९) १. शोघ्रगामिनौ।

८०) १. क क्षुद्रपर्वतम् । २. श्रुगालौ ।

८१) १. तौ ।

८२) १. देशम्। २. इति मन्त्रितम्।

७७) उइरक्षितोस्तत्र । ७८) अ वेगतो दिवि । ७९) अ ब क इ महास्पदी । ८०) ब क ड इ गृध्री for गृद्धी । ८१) इ प्राणसंकटे ।

परकीयिममं प्राप्तौ देशमाशाविमोहितौ।
कथं मार्गमजानन्तौ यावो गेहमसंबलौ।।८३
वरं कुलागतं कुर्वस्तत्तपो बुद्धभाषितम्।
लोकद्वयमुखं सारं यतो नित्यं लभावहे।।८४
रक्तानि सन्ति वस्त्राणि मुण्डयावः परं शिरः।
आवां किमु करिष्यावो गेहेनानर्थंकारिणा।।८५
आवाम्यामित्थमालोच्य गृहीतं वतमात्मना।
स्वयमेव प्रवतंन्ते पण्डिता धर्मकर्मणि॥८६
भ्रमन्तौ धरणीमावां नगराकरेमण्डिताम्।
भवदीयिमदं स्थानमागमाव द्विजाकुलम्।।८७
श्रुगालस्तूपकोत्क्षेपं नयनाइचर्यंमीदृशम्।
दृष्टं प्रत्यक्षमावाम्यामिदं वो विनिवेदितम्।।८८

घरके मार्गको नहीं जानते हैं तथा मार्गमें खाने के योग्य भोजन भी पासमें नहीं है। तब ऐसी अवस्थामें घरको कैसे जा सकते हैं? वहाँ जाना सम्भव नहीं है। अच्छा तो अब यही होगा कि बुद्ध भगवान्के द्वारा उपिट्ट जो तप कुलपरम्परासे चला आ रहा है, उसीका हम आचरण करें। कारण कि उससे हमें दोनों लोकों सम्बन्धी श्रेष्ठ व नित्य सुखकी प्राप्ति हो सकती है। वस्न तो अपने पास लाल हैं ही, बस अब शिरकों और मुड़ा लेते हैं। जो घर अनेक अनर्थोंका कारण है उस घरसे हम दोनोंका क्या प्रयोजन सिद्ध होनेवाला है? कुछ भी नहीं।।८२-८५॥

इस प्रकारका विचार करके हम दोनोंने अपने-आप ही व्रतको ग्रहण कर लिया है। और वह ठीक भी है, क्योंकि, विद्वान् जन स्वयं ही धर्मकार्यमें प्रवृत्त हुआ करते हैं॥८६॥

हम दोनों नगरों और खानोंसे (अथवा नगरसमूहसे) सुशोभित इस पृथिवीपर परिभ्रमण करते हुए ब्राह्मण जनसे परिपूर्ण इस आपके स्थानको आ रहे हैं।।८७।

गीदड़ोंके द्वारा टीलेको ऊपर उठाकर ले भागना, यह नेत्रोंको आश्चर्यजनक है; परन्तु इस प्रकारके आश्चर्यको हम दोनोंने प्रत्यक्ष देखा हैं व उसके सम्बन्धमें आपसे निवेदन किया है।।८८।।

८४) १. तपसः ।

८७) १. समूह ।

८८) १. क इत्थं कथानकं युष्माकं कथितम्।

८३) ब परकीयिमिमो । ८४) ड लभ्यं for नित्यम् । ८५) ब करिष्यामो । ८६) ब मालोक्यः अ क ड इ मात्मनः । ८७) ड नगराकार ; अ मागच्छाव । ८८) क मित्यं वो ।

इदं वचनमाकण्यं क्षितिदेवा बभाषिरे ।
असत्यमीदृशं भद्र वतस्थो भाषसे कथम् ॥८९
एकोकृत्य ध्रुवं ल्रष्टा त्रेलोक्यासत्यवादिनः ।
त्वमकार्यन्यथेदृक्षेः किमसत्यो न दृश्यते ॥९०
निशम्य तेषां वचनं मनीषी जगाद खेटािषपतेस्तेनूजः ।
ईदंृशि विप्रा भवतां पुराणे न भूरिशः कि वितथानि सन्ति ॥९१
दोषं परेषामिखलो ऽपि लोको विलोकते स्वस्य न को ऽपि नूनम् ।
निरोक्षते चन्द्रमसः कलङ्कं न कज्जलं लोचनमात्मसंस्थम् ॥९२
बभाषिरे वेदविदां वरिष्ठा यदीदृशं भद्र पुराणमध्ये ।
त्वयेक्षितं ब्रूहि तदा विशङ्कं वयं त्यजामो वितथं विचार्यं ॥९३
श्रुत्वेत्यवादोिज्जतशत्रुसुनुजिनेन्द्रवाक्योदकधौतबुद्धिः ।
जात्वा द्विजास्त्यक्ष्ययं यद्यसत्यं तदा पुराणार्यमहं ब्रवीमि ॥९४

मनोवेगके इस कथनको सुनकर ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! तुम व्रतमें स्थित रहकर इस प्रकारका असत्य भाषण कैसे करते हो ? ॥८९॥

हमें ऐसा प्रतीत होता है कि ब्रह्माने निश्चित ही तीनों लोकोंके असत्यभाषियोंको एकत्रित करके तुम्हें रचा है। कारण कि यदि ऐसा न होता तो फिर इस प्रकारका असत्य-भाषी अन्य क्यों नहीं देखा जाता है ? और भी ऐसे असत्यभाषी देखे जाने चाहिए थे।।९०॥

ब्राह्मणोंके इस भाषणको सुनकर वह विद्याधर राजाका बुद्धिमान् पुत्र बोला कि हे ब्राह्मणो ! आप लोगोंके पुराणोंमें क्या इस प्रकारके बहुतसे असत्य नहीं हैं ? ॥९१॥

दूसरोंके दोषको तो सब ही जन देखा करते हैं, परन्तु अपने दोषको निश्चयसे कोई भी नहीं देखता है। ठीक है—चन्द्रमाके कलंकको तो सभी जन देखते हैं, परन्तु अपने आपमें स्थित काजलयुक्त नेत्रको कोई भी नहीं देखता है।।९२।।

मनोवेगके इस आरोपको सुनकर वेदवेत्ताओं में श्रेष्ठ वे ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! यदि तुमने हमारे पुराणमें इस प्रकारका असत्य देखा है तो तुम उसे निर्भय होकर कहो, तब हम विचार करके उस असत्यको छोड़ देंगे ॥९३॥

त्राह्मणोंके इन वाक्योंको सुनकर जिसकी बुद्धि जिनेन्द्र भगवान्के वचनरूप जलके द्वारा घुल चुकी थी ऐसा वह जितशत्रुका पुत्र मनोवेग बोला कि हे ब्राह्मणो ! यदि आप जान करके उस असत्यको लोड़ देंगे तो किर मैं पुराणके उस वृत्तको कहता हूँ ॥९४॥

९०) १. पुरुषो ऽपरः ।

९१) १. क जितशत्रोः । २. क वचनानि । ३. असत्यानि ।

९४) १. त्यजथ ।

९०) इत्वमाकार्य । ९१) अक वितथान । ९३) अब विशङ्को ।

निहत्य रामिस्त्रिशिरःखराद्यांनास्ते रसमं लक्ष्मणजानकीभ्याम् । यावद्वेने वीररसानुविद्धो लङ्काधिपस्ताविद्याय तत्र ॥९५ स छद्मना हेममयं कुरङ्गं प्रदर्श्य रामाय जहार सीताम् । निपात्य पक्षाधिकृतं शकुन्तं नोपद्ववं कस्य करोति कामी ॥९६ निहत्य वालि बलिनं बलिष्ठः सुग्रीवराजे किपिभः समेते । संमीलिते प्रेषयित स्म वार्ता लब्धं हन्मन्तमसौ प्रियायाः ॥९७ तेत्रायाते ऽमितगतिरये वीक्ष्य रक्षोनिवासे सोतामाज्ञां लघु रघुपतिर्वानराणां वितीर्यं । शैलैस्तुङ्गैजंलनिधिजले बन्धयामास सेतुं कान्ताकाङ्क्षी किमु न कुरुते कार्यमाश्चर्यंकारि ॥९८ इति धर्मपरीक्षायाममितगतिकृत्यां पञ्चदशः परिच्छेदः ॥१५

रामचन्द्र त्रिशिर और खर आदि राक्षसोंको मारकर लक्ष्मण और सीताके साथ वनमें अवस्थित थे कि इतने में वहाँ वीररससे परिपूर्ण—प्रतापी—लंकाका स्वामी (रावण) आया ॥९५॥

उसने छलपूर्वक रामके लिए सुवर्णमय मृगको दिखलाकर व रक्षाके कार्यमें नियुक्त पक्षी—जटायुको—मारकर सीताका अपहरण कर लिया। सो ठीक है—कामी मनुष्य किसके लिए उपद्रव नहीं करता है ? वह अपने अभीष्ठको सिद्ध करनेके लिए जिस किसीको भी कष्ट दिया ही करता है ॥९६॥

तत्पश्चात् अतिशय प्रतापी रामने बलवान् वालिको मारकर बन्दरोंके साथ सुग्रीव राजाको अपनी ओर मिलाया और तब सीता के वृत्तान्तको जाननेके लिये उसने हनुमान्को लंका भेजा ॥९७॥

इस प्रकार अपरिमित गमनके वेगसे परिपूर्ण—अतिशय शीव्रगामी—वह हनुमान् लंका गया और वहाँ राक्षस रावणके निवासगृहमें सीताको देखकर वापस आ गया। तब रामने शीव्र ही बन्दरोंको आज्ञा देकर उन्नत पर्वतोंके द्वारा समुद्रके जलके ऊपर पुलको बँधवा दिया। ठीक है—स्नीका अभिलाषी मनुष्य कौनसे आश्चर्यजनक कार्यको नहीं करता है—वह उसकी प्राप्तिकी इच्छासे कितने ही आश्चर्यजनक कार्योंको भी कर डालता है।।९८।।

इस प्रकार आचार्य अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें पन्द्रहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१५॥

९५) १. दैत्यान् । २. तिष्ठित । ३. गुहायाम् ।

९६) १. जटापक्षिणम् ।

९७) १. क रामः।

९८) १. हनूमित; क लङ्कायाम् । २. सित । ३. वेगे ।

९५) ब<sup>°</sup>रसानुबद्धो । ९६) अ ड रक्षाधिकृतम् ; अ सुकान्तं for शकुन्तम् । ९७) अ सुग्रीववालिः ।

९८) इ<sup>°</sup>गतिरवौ; अ सीतामज्ञाम्; क पञ्चदशमः ।

# [ १६ ]

एकैको वानरः पञ्च जगामाथ घराघरान्।
गृहीत्वा हेलयाकाशे कुवंन् क्रीडामनेकघा ॥१
रामायणाभिधे शास्त्रे वाल्मीकिमुनिना कृते।
किं भो वाशरथेवृंत्तमीदृक्षं कथ्यते न वा ॥२
ते ऽवोचन्नीदृशं सत्यं केनेवं क्रियते उन्यथा।
प्रभातं छाद्यते जातु न केनापि हि पाणिना ॥३
ततो रक्तपटो ऽलापोद्यदेको वानरो द्विजाः।
आवाय पर्वतान् पञ्च गगने याति लीलया॥४
श्रुगालौ द्वौ तदा स्तूपमेकमादाय मांसलौ ।
व्रजन्तौ नभसि क्षिप्रं वार्यते केन कथ्यताम् ॥५
भवदोयमिदं सत्यं मदीयं नात्र दृश्यते।
विचारशून्यतां हित्वा कारणं न परं मया ॥६

उस समय रामकी आज्ञासे एक-एक बन्दर पाँच-पाँच पर्वतोंको अनायास छेकर आकाशमें अनेक प्रकारकी क्रीड़ा करता हुआ वहाँ जा पहुँचा ॥१॥

मनोवेग कहता है कि हे ब्राह्मणो ! वाल्मीकि मुनिके द्वारा विरचित रामायण नामक शास्त्रमें रामका वृत्त इसी प्रकारसे कहा गया है कि नहीं ॥२॥

इसपर ब्राह्मणोंने कहा कि सचमुचमें ही वह इसी प्रकारका है, उसे अन्य प्रकार कौन कर सकता है। कारण कि कोई भी हाथके द्वारा कभी प्रभातको—सूर्यके प्रकाशको—नहीं आच्छादित कर सकता है।।३॥

ब्राह्मणोंके इस उत्तरको सुनकर रक्त वस्त्रका धारक वह मनोवेग बोला कि है विप्रो ! यदि एक-एक बन्दर पाँच-पाँच पर्वतोंको लेकर आकाशमें अनायास जा सकता है तो फिर हम दोनोंके साथ उस टीलेको लेकर शीव्रतासे आकाशमें जाते हुए उन दोनों पुष्ट शृगालोंको कीन रोक सकता है, यह हमें कहिए ॥४-५॥

आपका यह रामायणकथित वृत्त सत्य है और मेरा वह कहना सत्य नहीं है, इसका कारण यहाँ मुझे विवेकहीनताको छोड़कर और दूसरा कोई भी नहीं दिखता है ॥६॥

१) १. पर्वतान् ।

५) १. मांसपूरितौ ।

६) १. सत्यम् ।

१) इ महीधरान्। २) अ वृत्तं किमर्थम्। ३) ड स्व for हि। ४) अ ड व्हांचेको । ५) अ नौ for द्वौ; व क वार्येते । ६) ड नापरम्।

युष्माकमीदृशे शास्त्रं देवधर्मावपीदृशौ ।
कारणे कश्मले कार्यं निर्मलं जायते कुतः ॥७
नास्माकं युष्यते मध्ये मिथ्याज्ञानवृतात्मनाम् ।
ईदृशानामवस्थातुमुक्त्वासौ निर्ययौ ततः ॥८
मुक्त्वा रक्तपटाकारं मित्रमूचे मनोजवैः ।
सर्वासंभावनीयार्थं परशास्त्रं श्रुतं त्वया ॥९
एतदुक्तमनुष्ठानं कुर्वाणो नाश्नुते फलम् ।
सिकतापीलने तैलं कदा केनोपलम्यते ॥१०
वानरे राक्षसा हन्तुं शक्यन्ते न कथंचन ।
क महाष्ट्रगुणा देवाः क तिर्यञ्चो विचेतसः ॥११
उत्किप्यन्ते कथं शैला गरीयांसः प्लवङ्गमैः ।
कथं तिष्ठन्त्यकूपारे ऽगाधनिर्मक्तपाथसि ॥१२

आपके शास्त्रके इस प्रकार—दोषपूर्ण—होनेपर देव और धर्म भी उसी प्रकारके— दोषपूर्ण—होने चाहिए। इसका हेतु यह है कि कारणके सदोष होनेपर कार्य निर्मल कहाँसे हो सकता है ? अर्थात् कारणके मिलन होनेपर कार्य भी मिलन होगा ही ॥७॥

जिनकी आत्मा मिथ्याज्ञानसे आच्छादित हो रही है इस प्रकारके विद्वानोंके बीचमें हमारा स्थित रहना उचित नहीं है, ऐसा कहकर वह मनोवेग वहाँसे चल दिया ॥८॥

तत्पश्चात् रक्त वस्नधारी भिक्षुके वेषको छोड़कर वह मनोवेग पवनवेगसे बोला कि हे मित्र ! तुमने सब ही असम्भावनीय अथौंसे—असंगत वर्णनोंसे—परिपूर्ण दूसरोंके शास्त्र-को सुन लिया है। उसमें उपिदृष्ट अनुष्ठानको करनेवाला—तदनुसार क्रियाकाण्डमें प्रवृत्त होनेवाला—प्राणी उत्तम फलको—समीचीन सुखको—नहीं प्राप्त कर सकता है। कारण कि बालुके पीलनेसे कभी किसीको तेल नहीं प्राप्त हो सकता है।।९-१०।।

जैसा कि उक्त रामायणादिमें कहा गया है, बन्दर किसी प्रकारसे भी राक्षसोंको नहीं मार सकते हैं। कारण कि अणिमा-महिमा आदि आठ महागुणोंके धारक वे राक्षस— उस जातिके व्यन्तर देव—तो कहाँ और वे विवेकहीन पशु कहाँ ? अर्थात् उक्त राक्षस देवोंके साथ उन तुच्छ बन्दरोंकी कुछ भी गणना नहीं की जा सकती है।।११।।

उतने भारी पर्वतोंको भला वे बन्दर कैसे उठा सकते हैं तथा वे पर्वत भी अगाध जलसे परिपूर्ण समुद्रके मध्यमें कैसे अवस्थित रह सकते हैं—उनका पुलके रूपमें जलके ऊपर रहना सम्भव नहीं है ॥१२॥

९) १. मनोवेगः।

१२) १. वानरैः । २. पाररहितसमुद्रे ।

८) अ ब <sup>°</sup>स्थातुमित्युक्त्वा । ९) ड <sup>°</sup>यार्थपरशास्त्रम् । १०) अ शक्तायाः पीडने तैलम्; क इ वद for कदा ।

वरप्रसादतो जातो यद्यवध्यो दिवौकसाम् ।
तदासौ मानवीभूय हन्यते केन रावणः ॥१३
अमरा वानरीभूय निर्जंध्नू राक्षसाधिपम् ।
नैषापि युज्यते भाषा नेष्सिता लम्यते गतिः ॥१४
सर्ववेदी कथं दत्ते शंकरो वरमीदृशम् ।
देवानामपि दुर्वारं भुवनोपद्रवो यतः ॥१५
नाथंः परपुराणेषु चिन्त्यमानेषु दृश्यते ।
नवनीतं कदा तोये मध्यमाने हि लम्यते ॥१६
शाखामृगा भवन्त्येते न सुग्रीवपुरःसराः ।
न लोककल्पिता मित्र राक्षसा रावणादयः ॥१७
विद्याविभवसंपन्ना जिनधमंपरायणाः ।
शुचयो मानवाः सर्वे सदाचारा महौजसः ॥१८

जो रावण शंकरके वरदानको पाकर देवताओं के द्वारा भी नहीं मारा जा सकता था वही रावण मनुष्य होकर क्या रामके द्वारा मारा जा सकता है ? नहीं मारा जाना चाहिए, अन्यथा उस वरदानकी निष्फळता अनिवार्य है ॥१३॥

यदि कदाचित् यह भी कहा जाये कि देवताओंने ही बन्दर होकर उस रावणको मारा था तो यह कहना भी योग्य नहीं हो सकता है, क्योंकि, कोई भी कभी इच्छानुसार गतिको—मनुष्य व देवादिकी अवस्थाको—नहीं प्राप्त कर सकता है ? ॥१४॥

दूसरे, जब महादेव सर्वज्ञ था तब उसने उस रावणको वैसा वरदान ही कैसे दिया, जिससे कि उसके द्वारा लोकमें किये जानेवाले उपद्रवको देव भी न रोक सकें।।१५।

इस प्रकार दूसरोंके पुराणोंके विषयमें विचार करनेपर वहाँ कुछ भी तत्त्व अथवा लाभ नहीं देखा जाता है। ठीक भी है—पानीके मथनेपर भला मक्खन कब व किसको प्राप्त हुआ है? वह कभी किसीको भी प्राप्त नहीं हुआ है—वह तो दहीके मथनेपर ही प्राप्त होता है, न कि पानीके मथनेपर ॥१६॥

है मित्र! जैसी कि अन्य लोगोंने कल्पना की है, तद्नुसार न तो ये सुग्रीव आदि बन्दर थे और न रावण आदि राक्षस भी थे ॥१७॥

वे सब—सुमीव एवं रावण आदि—विद्या व वैभव (अथवा विद्याकी समृद्धि ) से परिपूर्ण, जैन धर्मके आराधनमें तत्पर, पवित्र, सदाचारी और अतिशय प्रतापी मनुष्य थे ॥१८॥

१३) १. देवानाम्।

१५) १. क रुद्रः । २. वरात् ।

१६) १. सत्यार्थं: ।

१७) १. वानराः । २. प्रमुखाः ।

१८) १. एते । २. महाबलाः ।

१३) अर्किस, वर्किन for केन। १४) अरब निजध्तू; डगतिम्। १५) अरड दुर्वारो।

ततः शाखामृगाः प्रोक्ता यतः शाखामृगध्वजाः ।
सिद्धानेकमहाविद्या राक्षसा राक्षसध्वजाः ॥१९
गौतमेन यथा प्रोक्ताः श्रेणिकाय गणेशिना ।
श्रद्धातव्यास्तथा भव्यः शशाङ्कोज्ज्वलवृष्टिभिः ॥२०
परकीयं परं साधो पुराणं वशंयामि ते ।
इत्युक्त्वा श्वेतभिक्षुत्वं जग्राहासौ समित्रकः ॥२१
एष द्वारेण षष्ठेन गत्वा पुष्पपुरं ततः ।
आस्फाल्य सहसा भेरीमारूढः कनकासने ॥२२
आगत्य ब्राह्मणः पृष्टः कि वेत्सि को गुरुस्तव ।
कतुँ शक्तोषि कि वादं सौष्ठवं वृश्यते परम् ॥२३
तेनोक्तं वेद्या नो किचित् विद्यते न गुरुमंम ।
वादनामापि नो वेद्या वादशक्तिः कुतस्तनी ॥२४
अवृष्टपूर्वंकं वृष्ट्वा निविष्टो ऽष्टापदासने ।
प्रताडच महतीं भेरीं महाशब्ददिव्सया ॥२५

ध्वजामें बन्दरका चिह्न होनेसे सुग्रीव आदि बन्दर कहे गये हैं तथा राक्षसका चिह्न होनेसे रावण आदि राक्षस कहे गये हैं। दोनोंको ही अनेक महाविद्याएँ सिद्ध थीं।।१९॥

उनका स्वरूप जिस प्रकार गौतम गणधरने श्रेणिकके लिए कहा था, चन्द्रमाके समान निर्मल दृष्टिवाले भव्य जीवोंको उसका उसी प्रकारसे श्रद्धान करना चाहिए॥२०॥

हे मित्र! अब मैं तुम्हें दूसरोंके पुराणके विषयमें और भी कुछ दिखलाता हूँ, यह कहकर मनोवेगने मित्रके साथ कौलिकके आकारको—तान्त्रिक मतानुयायीके वेपको—प्रहण किया ॥२१॥

तत्पश्चात् वह छठे द्वारसे पाटलीपुत्र नगरके भीतर गया और अकस्मात् भेरीको बजाकर सुवर्णसिंहासनके ऊपर बैठ गया ॥२२॥

भेरीके शब्दको सुनते ही ब्राह्मणोंने आकर उससे पूछा कि तुम क्या जानते हो, तुम्हारा गुरु कौन है, और क्या तुम हम छोगोंसे शास्त्रार्थ कर सकते हो या केवल बाह्य अतिशयता ही दिखती है।।२३॥

ब्राह्मणोंके प्रश्नोंको सुनकर मनोवेग बोला कि मैं कुछ नहीं जानता हूँ, तथा गुरु भी मेरा कोई नहीं है। मैं तो शास्त्रार्थके नामको भी नहीं जानता हूँ, फिर भला शास्त्रार्थकी शक्ति मुझमें कहाँसे हो सकती है।।२४॥

मैंने पूर्वमें कभी ऐसे सुवर्णमय आसनको नहीं देखा था, इसीलिए इस अपूर्व आसन को देखकर उसके ऊपर बैठ गया हूँ तथा भेरीके दीर्घ शब्दको देखनेकी इच्छासे इस विशाल भेरीको बजा दिया था ॥२५॥

२०) १. एते सुग्रीवरावणादयः । २. माननीयाः ।

२१) १. अन्यम् ।

२१) अ कोलकाकारं for इवेतिभक्षुत्वम् । २५) ड पदासनम् ।

आभीरतनयौ मूर्ली सर्वशास्त्रबहिष्कृतौ ।
पर्यटावो महीं भीत्या गृहीत्वावां स्वयं तपः ॥२६
ते ऽभाषन्त कृतो भीत्या युवाभ्यां स्वीकृतं तपः ।
उपरोधने जल्प त्वमस्माकं कौतुकं परम् ॥२७
इवेतभिक्षुस्ततो ऽजल्पीदाभीरविषये पिता ।
आवयोरुरणश्रीको वृक्षग्राममवस्थितः ॥२८
अन्येद्युरविपालस्य पित्रा जाते ज्वरे सित ।
आवामुरणरक्षार्थं प्रहितावटवीं गतौ ॥२९
बहुशाखोपशाखाढचः कुदुम्बीव फलानतः ।
कपित्थपादपो दृष्टस्तत्रावाभ्यां महोदयः ॥३०
ततो ऽवादि मया भ्राता कपित्थादनचेतसा ।
अहमिद्य कपित्थानि रक्ष भ्रातरेवीरिमाः ॥३१

हम दोनों अहीरके मूर्ख लड़के हैं व किसी भी शास्त्रका परिज्ञान हमें सर्वथा नहीं है। हम तो भयसे स्वयं तपको बहुण करके पृथिवीपर घूम रहे हैं।।२६॥

मनोवेगके इस उत्तरको सुनकर ब्राह्मण बोले कि तुमने भयसे तपको कैसे ब्रहण किया है, यह तुम हमारे आब्रहसे हमें कहो। कारण कि हमें उसके सम्बन्धमें बहुत कुतूहल हो रहा है।।२७॥

उनके आप्रहपर वह चार्वाक वेषधारी मनोवेग बोला कि आभीर देशके भीतर वृक्ष-ग्राममें हम दोनोंका उरणश्री नामका पिता रहता था ॥२८॥

एक दिन भेड़ोंके पालकको—चरवाहेको—ज्वर आ गया था, इसलिए पिताने हम दोनोंको भेड़ोंकी रक्षाके लिए वनमें भेजा, तदनुसार हम दोनों वहाँ गये भी ॥२९॥

वहाँ हमने कुदुम्बी (कृषक) के समान एक कैंथके वृक्षको देखा—कुदुम्बी यदि बहुत-सी शाखा-उपशाखाओं (पुत्र-पोत्रादिकों) से संयुक्त होता है तो वह वृक्ष भी अपनी बहुत-सी शाखाओं व उपशाखाओं (बड़ी-छोटी टहनियों) से संयुक्त था, कुदुम्बी जिस प्रकार धान्य-की प्राप्तिसे नम्रीभूत होता है उसी प्रकार यह वृक्ष भी अपने विशाल फलोंसे नम्रीभूत हो रहा था—उनके भारसे नीचेकी ओर झुका जा रहा था, तथा जैसे कुदुम्बी महान् उदयसे—धन-धान्य आदि समृद्धिसे—सम्पन्न होता है वैसे वह वृक्ष भी महान् उदयसे—ऊँचाईसे— सहित था ॥३०॥

उसे देखकर मेरे मनमें कैंथ फलोंके खानेकी इच्छा उदित हुई। इसलिए मैंने भाईसे कहा कि हे भ्रात, मैं कैंथके फलोंको खाता हूँ, तुम इन भेड़ोंकी रखवाली करना॥३१॥

२७) १. प्रसादेन ।

२८) १. मिढाविक्रिय।

३१) १. प्रति । २. मिढकान् ।

२६) अ इ गृहीत्वा वा । २७) ड ते भाषन्ते । २८) अ स चार्वाकस्ततो; क ड इ रहणश्रीको; व क ड इ ग्रामन्यवस्थितः । २९) इ पितुर्जाते । ३०) इ स्तित्र द्वाभ्याम् ।

ततः पालियतुं याते सोवयें ऽस्मिन्नवीगणम् ।
दुरारोहं तमालोक्य कपित्थं चिन्तितं मया ॥३२
न शक्नोम्यहमारोढुं दुरारोहे ऽत्र पावपे ।
खादामि कथमेतानि बुभुक्षाक्षीणकुक्षिकः ॥३३
स्वयं च सन्मुखं गत्वा विचित्त्येति चिरं मया ।
छित्त्वा शिरो निजं क्षिप्तं सर्वंप्राणेन पादपे ॥३४
यथा यथा कपित्थानि स्वेच्छयात्ति शिरो मम ।
महासुखकरीं तृप्ति गात्रं याति तथा तथा ॥३५
विलोक्य जठरं पूर्णंमधस्तादेत्य मस्तके ।
कण्ठे निःसंधिके लग्ने गतो द्रष्टुमवीरहम् ॥३६
यावत्ततो वजामि स्म कुमारमवलोकितुम् ।
तावच्छयितमद्राक्षं भ्रातरं काननान्तरे ॥३७
उत्थाप्य स मया पृष्टो भ्रातर्याताः क्ष मेषिकाः ।
तेनोक्तं मम सुप्तस्य क्वापि तात पलायिताः ॥३८

तदनुसार इस भाईके भेड़समूहकी रक्षांके लिए चले जानेपर मैंने उस कैंथके वृक्षकों चढ़नेके लिए अशक्य देखकर यह विचार किया कि यह वृक्ष चूँकि बहुत ऊँचा है, अत एव मेरा उसके ऊपर चढ़ना कितन है, और जब मैं उसके ऊपर चढ़ नहीं सकता हूँ तब मैं भूखसे पीड़ित होकर भी उन फलोंको कैसे खा सकता हूँ ॥३२-३३॥

इस प्रकार दीर्घकाल तक विचार करके मैंने स्वयं उसके सम्मुख जाकर अपने सिरको काट लिया और उसे सब प्राणके साथ उस वृक्षके ऊपर फेंक दिया ॥३४॥

वह मेरा सिर जैसे-जैसे इच्छानुसार उन कैंथके फलोंको खा रहा था वैसे-वसे मेरा शरीर अतिशय सुखको उत्पन्न करनेवाली तृप्तिको प्राप्त हो रहा था ॥३५॥

इस प्रकारसे उन फलोंको खाते हुए मस्तकने जब देखा कि अब पेट भर चुका है तब वह नीचे आया और छिद्ररहित होकर कण्ठमें जुड़ गया। तत्पश्चात् में भेड़ोंको देखनेके लिए गया।।३६॥

जैसे ही मैं कुमारको-भाईको-देखनेके लिए वहाँसे आगे बढ़ा वैसे ही मैंने भाईको वनके बीचमें सोता हुआ देखा ॥३७॥

तब मैंने उसे उठाकर पूछा कि हे भ्रात! भेड़ें कहाँ गयी हैं। इसपर उसने उत्तर दिया कि हे पूज्य! मैं सो गया था, इसिलए मुक्ते ज्ञात नहीं है कि वे किथर भाग गयी हैं।।३८।।

३२) १. गते । २. भ्रातरि ।

३३) १. कपित्थानि ।

३३) ड तु for अत्र । ३४) अ स्वयमत्र मुखं गत्वा; ब स्वयमत्तुं मुखम्; अ ड क्षिप्रं for क्षित्तम् । ३५) ब महत्सुखं । ३६) अ ड इ मस्तकम्; ड इ निःसंधिकं लग्नम् । ३७) अ कुमारीरवं, ब कुमारीमवं; ब कान-नान्तरम् । ३८) इ स उत्थाप्य; अ पृष्टो पतयानाः क्व, क इ रे ता for आतः; इ आतः for तात ।

भ्राता ततो मया प्रोक्तो नष्ट्वा यावः कुतरचन ।
निग्रहीष्यति विज्ञाय कोपिष्यति पितावयोः ॥३९
परं गतौ मरिष्यावः परवेशे बुभुक्षया ।
निर्णिङ्गौ येन तेनावां भवावो भद्र लिङ्गिनौ ॥४०
यष्टिकम्बलमुण्डत्वलक्षणं लिङ्गमावयोः ।
विद्यते श्वेतिभक्षणां मुखभोजनसाधनम् ॥४१
कुलेन सितवस्त्राणां यतो नौ भाक्तिकः पिता ।
श्वेतिभक्ष भवावो ऽतो नान्यलिङ्गैः प्रयोजनम् ॥४२
इति ज्ञात्वा स्वयं भूत्वा श्वेताम्बरतपोधनौ ।
आयातौ भवतां स्थाने हिण्डमानौ महीतलम् ॥४२
ते प्राहुनं बिभेषि त्वं यद्यपि श्वभ्रपाततः ।
तथापि युज्यते वक्तुं नेदृशं व्रतर्वितनम् ॥४४
अभाषिष्ट ततः खेटो धृतश्वेताम्बराकृतिः ।
कि वाल्मीकिपुराणे वो विद्यते नेदृशं वदः ॥४५

### ४३) १. ज्ञात्वा ।

यह सुनकर मैंने भाईसे कहा कि तो फिर चलो भागकर कहीं अन्यत्र चलें। कारण कि जब पिताको यह ज्ञात होगा कि भेड़ें कहीं भाग गयी हैं तब वह हम दोनोंके ऊपर रुष्ट होगा व हमें दण्ड देगा ॥३९॥

परन्तु यदि किसी वेषको धारण करनेके बिना परदेशमें चलते हैं तो भूखसे पीड़ित होकर मर जायेंगे, अतएव हे भद्र! इसके लिए हम दोनों किसी वेषके धारक हो जायें॥४०॥

शरीरमें भस्म लगाना व कथड़ीके साथ नरकपालको धारण करना, यह कर्णमुद्रौं (?) का वेप है जो हम दोनोंके लिए सुखपूर्वक भोजनका कारण हो सकता है ॥४१॥

पिता कुलमें तान्त्रिक मतानुयायी भिक्षुओंका भक्त है। अतः हम दोनों कापालिक— वाममार्गी या अघोरपन्थी—हो जाते हैं, अन्य लिंगसे कुछ प्रयोजन नहीं है।।४२॥

यह जान करके हम दोनों बृहस्पतिप्रोक्त चार्वाक मतानुयायी साधु बन गये व इस प्रकारसे पृथिवीपर घूमते हुए आपके नगरमें आये हैं ॥४३॥

मनोवेगके इस वृत्तको सुनकर ब्राह्मण बोछे कि यद्यपि तुम नरकमें जानेसे नहीं डरते हो फिर भी जो व्रतमें स्थित हैं उन्हें इस प्रकारसे नहीं बोलना चाहिए ॥४४॥

तत्पश्चात् कापाछिकके वेषको धारण करनेवाला वह मनोवेग बोला कि क्या आप लोगोंके वाल्मीकिपुराणमें इस प्रकारका कथन नहीं है।।४५॥

४१) अ भरमकन्थाकपालत्वलक्षणं....विद्यते कर्णमुद्राणसुर्खे। ४२) अ कुले कौलकिभक्षूणां, इ कुलेन श्वेत-भिक्षूणां; अ मे for नौ; अ कापालिकौ भवावो नौ। ४३) इ घ्यात्वा स्वयम्; अ बार्हस्पत्य for श्वेताम्बर; ब इ आयावो; अ ब स्थानम्। ४४) अ ब श्वभ्रयानतः; ब उ व्रतवर्तिनाम्। ४५) अ घृतकापालिकाक्नुतिः। कचुस्ततो द्विजा दृष्टं त्वया क्वापि यदीदृशम् ।
तदा व्याचक्ष्व निःशङ्कस्ततो ऽवादीस्नभश्चरः ॥४६
यो विश्वतिमहाबाहुर्महाधैयों दशाननः ।
सो ऽभवद्राक्षसाधीशो विश्वतो भुवनत्रये ॥४७
तेनाराधयता शंभुं स्थेयसीं भक्तिमीयुषा ।
छिन्नानि करवालेन मस्तकानि नवात्मनः ॥४८
पुरुलाधरदलैस्तेन पूजितो मुखपङ्कजैः ।
ततो गौरीपतिभंक्त्या वराधीं कुरुते न किम् ॥४९
निजेन बाहुना श्रव्यं कृत्वा रावणहस्तकम् ।
संगीतं कर्तुमारेभे देवगान्धवंमोहकम् ॥५०
गौरीवदनविन्यस्तां दृष्टिमाकृष्य धूर्जिटः ।
विलोक्य साहसं तस्य दत्तवानीप्सतं वरम् ॥५१

इसके उत्तरमें वे ब्राह्मण बोले कि ऐसा कथन वाल्मीकिपुराणमें कहाँ है। यदि तुमने कहीं इस प्रकारका कथन देखा है तो तुम निर्भय होकर उसे कहो। इसपर मनोवेग विद्याधर इस प्रकार बोला ॥४६॥

जो रावण विशाल बीस भुजाओंसे सहित, अतिशय धीर और दस मुखोंसे संयुक्त था वह राक्षसोंका अधिपति हुआ है, यह तीनों लोकोंमें प्रसिद्ध है ॥४७॥

उसने स्थिर भिक्तके साथ शंकरकी आराधना करते हुए अपने नौ मस्तकोंको तलवार-से काटकर विकसित अधरोष्ठरूप पत्रोंसे सुशोभित उन मस्तकोंरूप कमलपुष्पोंके द्वारा पार्वतीके पितकी—शंकरकी—भिक्तपूर्वक पूजा की थी। ठीक भी है—वरका अभिलाषी प्राणी किस कार्यको नहीं करता है ? वह वरकी अभिलाषासे दुष्कर कार्यको भी किया करता है ॥४८-४९॥

तत्पश्चात् अपनी भुजासे रावणहस्तकको श्रव्य करके (?) देवों व गन्धर्वोंको मोहित करनेवाले संगीतको प्रारम्भ किया ॥५०॥

उस समय शंकरकी जो दृष्टि पार्वतीके मुखपर स्थित थी उसे उस ओरसे हटाते हुए उन्होंने उसके साहसको देखकर उसे अभीष्ट वरदान दिया ॥५१॥

४६) १. पुराणे।

४८) १. प्राप्तेन ।

४९) १. विकसितोष्ठदलै: ।

५०) १. मनोज्ञम्।

४६) अ कुतस्ततो । ४७) व महावीर्यो; अ व विख्यातो for विश्वतो । ५०) इ गन्धर्व<sup>०</sup> । ५१) अ तस्या for तस्य ।

निःसंधियोंजिता भूयस्तत्रे मूर्धपरंपरा ।
उष्णाभिरस्त्रेधाराभिः सिद्धन्ती धरणीतलम् ॥५२
किमीदृशः पुराणार्थो वाल्मीकीयो ऽस्ति भो न वा ।
निगद्यतां तदा सन्यं यूयं चेत्सत्यवादिनः ॥५३
ते व्याचचिक्षरे साधो सत्यमेवेदमीदृशम् ।
प्रत्यक्षमीक्षितं ख्यातं को ऽन्यथा कर्तुं मीशते ।॥५४
इवेतिभक्षुस्ततो ऽवोचन्मूर्धानो यदि कर्तिताः ।
रावणस्य नवा लग्नास्तदैको न कथं मम ॥५५
युष्पदीयमिदं सत्यं नास्मदीयं वचः पुनः ।
कारणं नात्र पश्यामि मुक्तवा मोहविज्यम्भणम् ॥५६
हरः शिरांसि लूनानि पुनर्योजयते यदि ।
स्विलङ्गं तापसैिश्वन्नं तदानीं कि न योजितम् ॥५७
स्वोपकाराक्षमः शंभुनिन्येषामुपकारकः ।
न स्वयं मायंमाणो हि परं रक्षति वैरितः ॥५८

तत्पश्चात् रावणने गरम-गरम रुधिरकी धारासे पृथिवीतलको सींचनेवाली उन सिरोंकी परम्पराको बिना किसी प्रकारके लिद्रके फिरसे जोड़ दिया ॥५२॥

मनोवेग पूछता है कि हे विप्रो! वाल्मीकिके द्वारा वर्णित पुराणका अभिप्राय क्या इसी प्रकारका है या अन्यथा। यदि आप सत्यभाषी हैं तो उसकी सत्यताको कहिए॥५३॥

इसपर ब्राह्मण बोले कि हे भद्र ! सचमुचमें वह उसी प्रकारका है । जो प्रत्यक्षमें देखा गया है अथवा अतिशय प्रसिद्ध है उसे अन्य प्रकार करनेके लिए कौन समर्थ हैं ? ॥५४॥

ब्राह्मणोंके इस उत्तरको सुनकर भस्मका धारक वह मनोवेग बोला कि है विद्वान् विद्रो ! जब कि वे रावणके काटे हुए नौ सिर पुनः जुड़ गये थे तो मेरा एक सिर क्यों नहीं जुड़ सकता है ? आपका यह कथन तो सत्य है, परन्तु मेरा वह कहना सत्य नहीं है; इसका कारण मुझे मोहके विकासको लोड़कर और दूसरा कोई नहीं दिखता ॥५५-५६॥

थिद उन काटे हुए सिरोंको शंकर जोड़ देता है तो उसने उस समय तापसोंके द्वारा काटे गये अपने छिंगको क्यों नहीं जोड़ा ? ॥५७॥

जब शंकर स्वयं अपना ही भला करनेमें असमर्थ है तब वह दूसरोंका भला नहीं कर सकता है। कारण कि जो स्वयं शत्रुके द्वारा पीड़ित हो रहा है वह उस शत्रुसे दूसरे की रक्षा नहीं कर सकता है।।५८॥

५२) १. कबन्धके । २. अशुद्ध ।

५४) १. पुराणम् । २. समर्थाः ।

५२) अ थोंजनीभूय तत्र । ५३) इ वा for भो । ५४) अ न तेव्याचिक्षरे साघो । ५५) अ स भौतिक-स्ततोवोचत् । ५६) अ युष्मदीयं वचः सत्यम्; अ मुक्ता मोहविजृम्भितम् । ५७) व तापसिच्छन्नम् । ५८) अ व मर्श्वमानो, क मर्थमाणो ।

अन्यच्च श्र्यतां विशाः पुत्रं दिघमुखाभिधम् ।
श्रीकण्ठश्वाह्मणी ख्यातं शिरोमात्रमजीजनत् ॥९९
ध्रुतयः स्मृतयस्तेन निर्मलीकरणक्षमाः ।
स्वीकृताः सकलाः क्षिप्रं सागरेणेव सिन्धवः ॥६०
तेनागस्त्यो मुनिर्दृष्टो जातु कृत्वाभिवादनम् ।
त्वयाद्य मे गृहे भोज्यमिति भक्त्या निमन्त्रितः ॥६१
अगस्त्यस्तमभाषिष्ट क्वास्ति ते भद्र तद्गृहम् ।
मां त्वं भोजयसे यत्र विधाय परमादरम् ॥६२
तेनागद्यत कि पित्रोगेंहं साधो ममास्ति नो ।
मुनिनोक्तं न ते ऽनेने संबन्धः को ऽपि विद्यते ॥६३
दानयोग्यो गृहस्थो ऽपि कुमारो नेष्यते गृही ।
दानधमंक्षमा साध्वो गृहणी गृहमुच्यते ॥६४
निगद्येति गते तत्रं तेनोक्तौ पितराविदम् ।
कौमार्यदोषविच्छेदो युवाभ्यां क्रियतां मम ॥६५

हे ब्राह्मणो ! इसके अतिरिक्त और भी सुनिए—श्रीकण्ठ नगरमें ब्राह्मणीने दिधमुख नामसे प्रसिद्ध जिस पुत्रको उत्पन्न किया था वह केवल सिर मात्र ही था ॥५९॥

उसने प्राणियोंके निर्मल करनेमें समर्थ सब ही श्रुतियों और स्मृतियोंको इस प्रकारसे शीघ्र स्वीकार किया था जिस प्रकार कि समुद्र समस्त निद्योंको स्वीकार करता है ॥६०॥

किसी समय उसने अगस्त्य मुनिको देखकर उन्हें प्रणाम करते हुए 'आप आज मेरे घरपर भोजन करें' यह कहकर निमन्त्रित किया ॥६१॥

इसपर अगस्त्य मुनिने पूछा कि हे भद्र ! तुम्हारा वह घर कहाँपर है, जहाँ तुम मुझे अतिशय आदरपूर्वक स्थापित करके भोजन करना चाहते हो ॥६२॥

इसके उत्तरमें वह दिधमुख बोला कि हे साधो ! क्यों माता-पिताका घर मेरा घर नहीं है। इसपर अगस्त्य ऋषिने कहा कि नहीं, उससे तेरा कुल भी सम्बन्ध नहीं है। घरमें स्थित होकर भी जो कुमार है—अविवाहित है—वह दान देनेके योग्य गृहस्थ नहीं माना जाता है। किन्तु दानधर्ममें समर्थ जो उत्तम स्त्री है उसे ही घर कहा जाता है।।६३-६४॥

इस प्रकार कहकर अगस्त्य ऋषिके चर्छ जानेपर उसने अपने माता-पितासे यह कहा कि तुम दोनों मेरे कुमारपनेके दोषको दूर करो—मेरा विवाह कर दो ॥६५॥

५९) १. नगरे।

६१) १. वन्दनम् । २. उक्त्वा ।

६३) १. गेहेन सह।

६५) १. अगस्त्ये।

५९) व श्रीकण्ठम् । ६१) अ मुनिर्दृष्ट्वाः; व भक्त्याभिमन्त्रितम् । ६२) अ व आगस्त्यःः; अ निधाय । ६५) व तेनोक्ते ।

ताभ्यामुक्तं स ते पुत्र को ऽिष दत्तं न डिक्करीम्।
आवां निराकरिष्यावैः कान्ताश्रद्धां तथापि ते ॥६६
द्वर्यण भूरिणा ताभ्यां गृहीत्वा निःस्वदेहजाम्।
कृत्वा महोत्सवं योग्यं ततो ऽसौ परिणायितः ॥६७
ताभ्यामेष ततो ऽवाचि स्वल्पकालव्यतिक्रमे ।
नावयोरस्ति वत्स स्वं रवं स्वां पालय वल्लभाम् ॥६८
ततो दिधमुखेनोक्ता स्वयधूरेहि वल्लभे।
वजावः क्वापि जीवावः पितृभ्यां पेल्लितौ गृहात् ॥६९
ततः पितव्रतारोप्य सिक्यके दियतं निजम्।
बन्नाम घरणीपृष्ठे दर्शयन्ती गृहे गृहे ॥७०
पालयन्तीमिमां दृष्ट्वा तादृशं विकलं पितम्।
चिक्ररे महतीं भक्ति ददानाः किश्तपुं प्रजाः ॥७१
तथा पितव्रता पूजां लभमाना पुरे पुरे।
एकदोज्जियनीं प्राप्ता भूरिटिण्टाकुलां सती।॥६२

यह सुनकर माता-पिताने उससे कहा कि हे पुत्र! तेरे छिए कोई भी अपनी छोकरी नहीं देता है। फिर भी हम दोनों तेरे कामकी श्रद्धाका निराकरण करेंगे—तेरी स्त्रीविषयक इच्छाको पूर्ण करेंगे॥६६॥

तत्पश्चात् उन दोनोंने बहुत-सा धन देकर एक दरिद्रकी पुत्रीको प्राप्त किया और

यथायोग्य महोत्सव करके उसके साथ इसका विवाह कर दिया ॥६७॥

फिर कुछ थोड़े-से ही कालके बीतनेपर उन दोनोंने दिधमुखसे कहा कि है वत्स ! अब हमारे पास द्रव्य नहीं है, अतः तुम अपनी प्रियाका पालन करो ॥६८॥

इसपर द्धिमुखने अपनी पत्नीसे कहा कि हे प्रिये! हम दोनोंको माता-पिताने घरसे

निकाल दिया है, इसलिए चलो कहींपर भी जीवन-यापन करेंगे।।६९॥

तब द्धिमुखकी वह पतित्रता पत्नी अपने पतिको एक सींकेमें रखकर घर-घर

दिखलाती हुई पृथिवीपर फिरने लगी ॥७०॥

इस प्रकार ऐसे विकल-हाथ-पाँव आदि अंगोंसे रहित सिरमात्र स्वरूप-पितका पालन करती हुई उस दिधमुखकी स्त्रीको देखकर प्रजाजनोंने अन्न-वस्त्र देते हुए उसकी बड़ी भक्ति की ॥७१॥

उपर्युक्त रीतिसे वह सती पतिव्रता प्रत्येक नगरमें जाकर उसी प्रकारसे पूजाको प्राप्त करती हुई एक समय बहुत-से जुआके अड्डोंसे व्याप्त उज्जयिनी नगरीमें पहुँची ॥७२॥

६६) १. पूरियष्यावः ।

६८) १. गते । २. द्रव्यम् ।

६९) १. निकालितौ ।

७१) १. द्रव्यम् ।

६६) अकताम्यामुक्तः। ६८) बकालम्। ७२) कट इपूजा।

सा टिण्टाकीलिके मुक्त्वा सिक्यकं कान्तसंयुतम् । गता प्रार्थियतुं भोज्यमेकदा नगरान्तरे ॥७३ परस्परं महायुद्धे जाते ऽत्र द्युतकारयोः। एकस्यैकः शिरश्छेदं चक्रे खड्गेन वेगतः ॥७४ असिनोत्क्षिप्यमाणेन विलूने सति सिक्यके। मुर्घा दिघमुलस्यैत्य लग्नस्तत्र कबन्धके ॥७५ ततो दिधमुखो भूत्वा लग्ननिःसंधिमस्तकः। सर्वकर्मक्षमो जातो नरः सर्वाङ्कसुन्दरः ॥७६ कि जायते न वा सत्यमिदं वाल्मीकिभाषितम । निगद्यतां मम क्षिप्रं पर्यालोच्य स्वमानसे ॥७७ अशंसिषुर्द्विजास्तथ्यं केनेदं क्रियते उन्यथा। उदितो ऽनुदितो भानुभंण्यमानो न जायते ॥७८ खेटेन।वाचि तस्यासौ निष्कुदो उन्यकबन्धके । यदि निःसंधिको लग्नस्तदा छेदी कथं न मे ॥७९ शितेन करवालेन रावणेन द्विधा कृतः। तथाङ्गदः कथं लग्नो योज्यमानो हनूमता ॥८०

## ७८) १. ईदृशं सत्यम् ।

वहाँ वह जुवारियोंके एक अड्डोमें कीलके ऊपर पतिसे संयुक्त उस सींकेको छोड़कर भोजनकी याचनाके लिए नगरके भीतर गयी ॥७३॥

इस बीचमें वहाँ दो जुवारियोंमें परस्पर घोर युद्ध हुआ और उसमें एकने एकके सिरको शीघ्रतापूर्वक तलवारसे काट डाला ॥७४॥

उस समय तलवारके प्रहारमें उस सींकेके कट जानेसे दिधमुखका सिर आकर उस जुवारीके धड़से जुड़ गया॥७५॥

इस प्रकार दिधमुखके मस्तकके उस धड़के साथ बिना जोड़के मिल जानेपर वह सर्वागसुन्दर मनुष्य होकर सब ही कार्योंके करनेमें समर्थ हो गया ॥७६॥

मनोवेग कहता है कि ब्राह्मणो ! यह वाल्मीकिका कथन क्या सत्य है या असत्य, यह मुझे अपने अन्तःकरणमें यथेष्ट विचारकर शीघ्र कहिए॥७९॥

इसपर उन ब्राह्मणोंने कहा कि वह सत्य ही है, उसे असत्य कीन कर सकता है। कारण कि उदित हुए सूर्यको अनुदित कहनेपर वह वस्तुतः अनुदित नहीं हो जाता है।।७८।।

यह सुनकर मनोवेग विद्याधरने कहा कि जब उस दिधमुखका अखण्ड सिर उस धड़से बिना जोड़के मिल गया तब मेरा काटा हुआ सिर क्यों नहीं जुड़ सकता है।।७९॥

इसके अतिरिक्त रावणने तीक्ष्ण तलवारके द्वारा अंगदके दो दुकड़े कर दिये थे। तत्पश्चात् जब उन्हें हनुमान्ने जोड़ा तो उन दोनोंके जुड़ जानेपर वह अंगद प्ववत् अखण्ड कैसे हो गया था॥८०॥

७३) ब कीलके । ७४) अ एकस्यैकम् । ७८) अ इ द्विजाः सत्यम्; क भानुभस्यिमानो ।

आराध्य देवतां लब्ध्वा ततः पिण्डं मनीषितम् । दानवेन्द्रो दवौ देव्यास्तनयोत्पत्तिहेतवे ॥८१ द्विधाकृत्य तया दत्ते सपत्त्या मोहतो दले । द्विधा गर्भस्तयोदें व्योभंवति स्म द्वयोरिप ॥८२ जातं खण्डद्वयं दृष्ट्वा संपूर्णे समये सति । ताम्यां नीत्वा बहिः क्षिप्तं जरया संघितं पुनः ॥८३ तत्रे जातो जरासंघो विनिजितनरामरः । सर्वकर्मक्षमः ख्यातो महनीयपराक्रमः ॥८४ शक्लद्वितयं लग्नं योज्यमानं गतव्रणम् । सत्रणो न कयं मूर्घा मदीयः कथ्यतां द्विजाः ॥८५ जरासंधाङ्गवौ यत्र द्वेधाकृतकलेवरौ । जीवितौ मिलितौ तत्र न कि मे मुर्घविग्रहौ ॥८६

दानवोंके स्वामी (बृहद्रथ) ने देवताका आराधन करके जिस अभीष्ट पिण्डको उससे प्राप्त किया था उसे उसने पुत्रोत्पत्तिके निमित्त अपनी स्त्रीको दिया ॥८१॥

परन्तु उस स्त्रीने सौत—दानवेन्द्रकी द्वितीय स्त्री—के व्यामोहसे उसके दो भाग करके उनमें-से एक भाग उसे भी दे दिया। इससे उन दोनोंके ही दो भागोंमें गर्भाधान हुआ॥८२॥

पश्चात् समयके पूर्ण हो जानेपर जब पुत्र उत्पन्न हुआ तब उसे पृथक्-पृथक् दो खण्डोंमें विभक्त देखकर उन दोनोंने उसे छ जाकर बाहर फेंक दिया। परन्तु जरा राक्षसीने उन दोनों भागोंको जोड़ दिया।।८३।।

इस प्रकार उन दोनों भागोंके जुड़ जानेपर उससे प्रसिद्ध जरासन्ध राजा हुआ। वह अतिशय पराक्रमी होनेसे मनुष्य और देवोंका विजेता होकर सब ही कार्योंके करनेमें समर्थ था।।८४॥

जब वे दोनों खण्ड घावसे रहित होते हुए भी जोड़नेपर जुड़कर एक हो गये थे तब हे विप्रो! मेरा वह घावसे संयुक्त सिर क्यों नहीं जुड़ सकता था, यह मुझे कहिए॥८५॥

इस प्रकार जहाँ जरासन्थ और अंगद इन दोनोंके दो-दो शागों में विभक्त शरीर जुड़कर एक हो गया व दोनों जीवित रहे वहाँ मेरा सिर व उससे रहित शेष शरीर ये दोनों जुड़कर एक क्यों नहीं हो सकते हैं ? जरासन्ध और अंगदके समान उनके जुड़ जानेमें भी कोई बाधा नहीं होनी चाहिए॥८६॥

८१) १. देवतायाः । तथापरापि कथा—राजगृहे राजा भद्ररथस्तस्य द्वे भार्ये । तयोः पुत्राभावादी-व्वराराधनं कृत्वा तेन च तुष्टेन तस्मात् ।

८२) १. सित । २. एकखंडे ।

८४) १. संधिते।

८५) १. खंड ।

८१) व रुव्यो । ८२) अ मोहितो । ८४) अ विवर्जितनराँ; खँपराक्रमे । ८५) अ सन्नणेन कथं मूर्घ्ना; व द्विज । ८६) व जरासंघो गतो यत्र; अ इ द्विघाँ।

एकीकृत्य कथं स्कन्दः षट्खण्डो ऽपि विनिर्मितः।
प्रतीयते न मे योगिव्छन्नयोर्मूषंदेह्योः ॥८७
अथ षड्वदनो देवः षोढाप्येकत्वमदनुते।
तदयुक्तं यतो नार्यां देवः संपद्यते कृतः॥८८
निरस्ताशेषरक्तादिमलायां देवयोषिति।
शिलायामिव गर्भस्य संभवः कथ्यतां कथम्॥८९
द्विजैक्कमिदं सर्वं सूनृतं भद्र भाषितम्।
परं कथं फलर्मूष्नां जग्धेः पूणं तवोदरम्॥९०
ततो बभाषे सितवस्त्रधारी भुक्तेषु तृप्यन्ति कथं द्विजेषु।
पितामहाद्याः पितरो व्यतीता देहो न मे मूष्टिन कथं समीपे॥९१
दग्धा विपन्नाश्चिरकालजातास्तृप्यन्ति भुक्तेषु परेषु यत्र।
आसन्नवर्ती मम तत्र कायो न विद्यमानः किमतो विचित्रम्॥९२

छह खण्डोंमें विभक्त कार्तिकेयका उन छह खण्डोंको एक करके निर्माण कैसे हुआ ? उन छह खण्डोंके जुड़नेमें जब अविश्वास नहीं किया जा सकता है तब मेरे शिर और शेष शरीरके जुड़नेमें विश्वास क्यों नहीं किया जाता है ? ॥८७॥

यदि इसपर यह कहा जाये कि वह कार्तिकेय तो देव है, इसिटिए उसके छह खण्डोंमें विभक्त होनेपर भी एकता हो सकती है तो वह भी योग्य नहीं है, क्योंकि, वैसी अवस्थामें मनुष्य-स्त्रीसे देवकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है ? वह असम्भव है।।८८।।

यदि उसका देवीसे उत्पन्न होना माना जाय तो वह भी सम्भव नहीं है, क्योंकि, देवीका शरीर रुधिर आदि सब प्रकार के मलसे रहित होता है, अतएव जिस प्रकार शिला (चट्टान) के ऊपर गर्भाधानकी सम्भावना नहीं है उसी प्रकार देव-स्त्रीके भी उस गर्भकी सम्भावना नहीं की जा सकती है। यदि वह उसके सम्भव है तो कैसे, यह मुझे कहिए।।८९॥

मनोवेगके इस कथनको सुनकर ब्राह्मण बोले कि हे भद्र! तुम्हारा यह सब कहना सत्य है, परन्तु यह कहो कि तुम्हारे सिरके द्वारा फलोंके खानेसे उदरकी पूर्णता कैसे हो गयी॥९०॥

इसपर शुभ्र वस्त्रका धारक वह मनोवेग बोला कि ब्राह्मणोंके भोजन कर लेनेपर मरणको प्राप्त हुए पितामह (आजा) आदि पूर्वज कैसे तृप्तिको प्राप्त होते हैं और मेरे सिरके द्वारा फलोंका भक्षण करनेपर समीपमें ही स्थित मेरा उदर क्यों नहीं तृप्तिको प्राप्त हो सकता है, इसका उत्तर आप मुझे दें ॥९१॥

जिनको जन्मे हुए दीर्घकाल बीत गया व जो मृत्युको प्राप्त होकर भस्मीभूत हो चुके हैं वे जहाँ दूसरोंके भोजन कर लेनेपर तृप्तिको प्राप्त होते हैं वहाँ मेरा समीपवर्ती विद्यमान शरीर तृप्तिको नहीं प्राप्त हो सकता है, क्या इससे भी और कोई विचित्र बात हो सकती है ?॥९२॥

८८) १. कार्तिकेयः।

९२) १. मृताः । २. अतःपरम् ।

८७) ब क ड इ षट्खण्डानि । ८८) ततो for यतो । ८९) अ निरक्ताशेष । ९१) अ स कचौघधारी.... द्विजेम्यः; अ क ड समीपः । ९२) ब क किमतो ऽपि ।

इत्थं महान्तः पुरुषाः पुराणा घमंप्रवीणाः परथोपविष्टाः । व्यासाविभिः श्वभ्रगतेरभीतैः प्ररूढिमथ्यात्वतमो ऽवर्षेः ।।९३ जिनाङ् ज्ञिपङ्कोरुहचञ्चरोको दुर्योधनो धन्यतमो ऽन्त्यदेहः । भीमेन युद्धे निहतो ममार व्यासो जगादेत्यनृतं विमुग्धः ।।९४ मुक्त्यङ्गनालिङ्गनलोलचित्ताः श्रीकुम्भकर्णेन्द्रजितादयो ये । विगह्ये मांसाशनदोषदुष्टं ते राक्षसत्वं जनखादि नीताः ।।९५ जगाम यः सिद्धिवधूवरत्वं वालिमंहात्मा हतकमंबन्धः । नीतः से रामेण निहत्य मृत्युं वाल्मोकिरित्थं वितथं बभाषे ।।९६ लङ्काधिनाथो गतिभङ्गरुष्टः श्रीवालये योगविधौ स्थिताय । कैलासमुत्क्षेपयित्ं प्रवृत्तो विद्याप्रभावेन विकृत्य कायम् ॥९७

इसी प्रकारसे जो प्राचीन महापुरुष—दुर्योधन आदि—धर्ममें तत्पर रहे हैं उनके विषयमें भी व्यास आदिने विपरीत कथन किया है। ऐसा करते हुए उन्हें वृद्धिको प्राप्त हुए मिध्यात्वरूप गाढ़ अन्धकारसे आच्छादित होनेके कारण नरकमें जानेका भी भय नहीं रहा॥९३॥

उदाहरणस्वरूप जो दुर्योधन राजा जिनदेवके चरणरूप कमलका भ्रमर रहकर— उनके चरणोंका आराधक होकर दिन्य गतिको—प्राप्त हुआ है उसके विषयमें मूद्र न्यासने 'वह युद्धमें भीमके द्वारा मारा जाकर मृत्युको प्राप्त हुआ' इस प्रकार असत्य कहा है ॥९४॥

जो श्रेष्ठ कुम्भकर्ण और इन्द्रजित् आदि मुक्तिरूप स्त्रीके आछिंगनमें दत्तचित्त रहे हैं— उस मुक्तिकी प्राप्तिके छिए प्रयत्नशीछ रहे हैं—उन्हें व्यासादिने निन्दापूर्वक मांसभक्षण दोषसे दूषित ऐसी प्राणिभक्षक राक्षस अवस्थाको प्राप्त कराया है—उन्हें घृणित राक्षस कहा है ॥९५॥

जो बालि महात्मा कर्मबन्धको नष्ट करके मुक्तिरूप वध्का पति हुआ है—मोक्षको प्राप्त हुआ है—उसके सम्बन्धमें वाल्मीकिने 'वह रामके द्वारा मारा जाकर मृत्युको प्राप्त हुआ' इस प्रकार असत्य कहा है।।९६॥

लंकाका स्वामी रावण समाधिमें स्थित बालि मुनिके निमित्तसे अपने विमानकी गतिके रुक जानेसे उनके ऊपर क्रोधित होता हुआ विद्याके बल्से शरीरकी विक्रिया करके उक्त मुनिराजसे अधिष्ठित कैलास पर्वतके फेंक देनेमें प्रवृत्त हुआ॥९७॥

९३) १. आच्छादितैः ।

९५) १. निन्द्य ।

९६) १. वालि:।

९४) अ दुर्योधनो दिन्यर्गात जगाम; ब निहतो ममाख्यामसौ जगादे । ९६) क ड वाल्मीक इत्थम् ।

जिनेन्द्रसौषव्यपघातरक्षी निःपीडच पादेन मुनिर्नगेन्द्रम् । लङ्काधिपो यो धृतरावणाख्यो संकोच्य पादं रहते नितान्तम् ॥९८

कैलासरोलोद्धरणं प्रसिद्धं वालौ कवियोजयित स्म रुद्रे । क्व रावणः सुव्रततीर्थंभाव क्वी शंकरः सन्मतितीर्थंवर्ती ॥९९

अहल्यया दूषितदीनवृत्तिर्यः शक्रनामा भुवि खेचरेशः। सौधर्मदेवो न विशुद्धवृत्तिः शरीरसंगो ऽस्ति न देवनार्योः ॥१००

सौधर्मंकल्पाधिपतिमंहात्मा सर्वाधिकश्रीदंशकन्धरेण । व्यजीयतेत्यस्तिधयो बुवाणा बुवन्ति कीटेन जितं मृगेन्द्रम् ॥१०१

### १००) १. नरो वनिता सह न भवति।

उस समय उस कैंठाश पर्वतके ऊपर स्थित जिनभवनोंको विनाशसे बचानेकी इच्छा-से बालि मुनिने पर्वतराजको पाँवसे पीड़ित किया—अपने पाँवके अँगूठेसे उस कैंठास पर्वतको नीचे दबाया। इससे रावण उसके नीचे दबकर अतिशय रुद्न करने लगा। तब बालि मुनिने अपने पाँवको संकुचित (शिथिल) करके उस लंकाके अधिपतिको 'रावण' इस सार्थंक नामको प्राप्त कराया।।९८।।

इस प्रकार उस कैलास पर्वतके उद्घारका वृत्त बालिके विषयमें प्रसिद्ध परन्तु किने— उसकी योजना सात्यिक रुद्र—शंकर—के विषयमें की है। सो वह ठीक नहीं है, क्योंकि, मुनि सुत्रत तीर्थं करके तीर्थमें होनेवाला वह रावण तो कहाँ और अन्तिम तीर्थं कर महावीरके तीर्थमें होनेवाला वह शंकर कहाँ—दोनोंका भिन्न समय होनेसे ही उक्त कथन असंगत सिद्ध होता है।।९९।।

जो अहिल्याके अनुरागवश दूषित दीनतापूर्ण प्रवृत्तिमें रत हुआ वह भूलोकमें अव-स्थित शक्र नामका एक विद्याधरोंका स्वामी था, न कि अतिशय पवित्र आचरणवाला सौधर्म-कल्पका इन्द्र। इसके अतिरिक्त देव और मनुष्य स्त्रीके मध्यमें शरीरका संयोग भी सम्भव नहीं है ॥१००॥

सर्वोत्कृष्ट लक्ष्मीसे सम्पन्न वह सौधर्म कल्पका स्वामी महात्मा इन्द्र दशमुख (रावण) के द्वारा पराजित हुआ, ऐसा कहनेवाले यह कहें कि क्षुद्र कीट—चीटी आदि—के द्वारा गजराज पराजित किया गया। अभिप्राय यह कि उपर्युक्त वह कथन 'चीटीने हाथीको मार डाला' इस कथनके समान असत्य है।।१०१।।

९८) अ लंकाधिपायानि न रावणाख्यां; व लंकाधिपासाधितरावणाख्यं; क ड लंकाधिपाया घृतरावणा-ह्या। ९९) ड कलो for वालो। १००) ड आहल्लयादूषि सदीन<sup>°</sup>, व क आहल्लया; अ विशुद्धि। १०१) अ ब्रुवन्तु।

इन्द्राभिधाने विजिते खुगेन्द्रे विनिजितं स्वर्गपितं वदिन्त । महोयसां कं वितरिन्ते दोषं न दुर्जनाः सर्वविचारशून्याः ॥१०२ यः सेवनीयो भुवनस्य विष्णुः ख्यातिस्त्रखण्डाधिपतिर्बेलीयान् । कथं स दूतो ऽजिन सारियर्वा पार्थस्ये भृत्यस्य निजस्य चित्रम् ॥१०३ मानसमोहप्रयनसमर्थं लौकिकवाक्यं जिनतकदर्थम् । इत्थमवेत्यामितगितवार्यं शुद्धमनोभिर्मनिस न कार्यम् ॥१०४

इति धर्मपरीक्षायामितगितकृतायां षोडशः परिच्छेदः ॥१६॥

रावणके द्वारा इन्द्र नामक विद्याधरोंके स्वामीके जीत छेनेपर अन्य किय यह कहते हैं कि उसने इन्द्रको पराजित किया था। ठीक है—जो दुष्ट जन सब योग्यायोग्यके विचारसे रहित हैं वे महापुरुषोंके छिए किस दोषको नहीं देते हैं? वे उनमें अविद्यमान दोषको दिखलाकर स्वभावतः उनकी निन्दा किया करते हैं।।१०२।।

विश्वके द्वारा आराधनीय जो प्रसिद्ध विष्णु अतिशय बलवान् व तीन खण्डका स्वामी—अर्धचक्री—था वह अपने ही सेवक अर्जुनका दूत अथवा सारथि कैसे हुआ, यह बड़ी विचित्र बात है ॥१०३॥

इस प्रकार लोकप्रसिद्ध इन पुराणोंका कथन अन्तःकरणकी अज्ञानताके ख्यापित करनेमें समर्थ — अभ्यन्तर अज्ञानभावको प्रकट करनेवाला — होकर अनर्थको उत्पन्न करनेवाला है, इस प्रकार जानकर अपिरिमित ज्ञानियोंके द्वारा अथवा प्रस्तुत प्रनथके कर्ता अमित-गित आचार्यके द्वारा उसका निवारण करना योग्य है। इसीलिए निर्मल बुद्धिके धारक प्राणियोंको उसे अपने मनके भीतर स्थान नहीं देना चाहिए—उसे प्रमाण नहीं मानना चाहिए।।१०४।।

इस प्रकार आचार्य अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें सोलहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१६॥

१०२) १. ददति ।

१०३) १. अर्जुनस्य।

१०४) १. करणीयम् ।

१०४) अ सिद्धि for शुद्ध ।

# [ १७ ]

निरुत्तरांस्तथालोक्य खेटपुत्रौ द्विजन्मनः ।
निर्गत्य काननं यातौ भूरिभूरुहभूषितम् ॥१
आसीनौ पादपस्याधो मुक्तवा श्वेताम्बराकृतिम् ।
सज्जनस्येव नम्नस्य विचित्रफलशालिनः ॥२
ऊचे पवनवेगस्तं जिघूक्षुजिनेशासनम् ।
नित्र द्विजादिशास्त्राणां विशेषं मम सूचय ॥३
तमुवाच मनोवेगो वेदशास्त्रं द्विजन्मनाम् ।
प्रमाणं नित्र धर्मादावकृत्रिममदूषणम् ॥४
हिंसा निवेद्यते येनै जन्मोवीरुह्विधनी ।
प्रमाणीकियते नात्रै ठकशास्त्रमिवोत्तमैः ॥५

इस प्रकारसे उन ब्राह्मणोंको निरुत्तर देखकर वह विद्याधरकुमार—मनोवेग—वहाँसे निकलकर बहुत-से वृक्षोंसे विभूषित उद्यानमें चला गया ॥१॥

वहाँ वे दोनों जटाधारक साधुके वेषको छोड़कर अनेक प्रकारके फलोंसे सुशोभित होनेके कारण सज्जनके समान नम्रीभूत हुए—नीचेकी ओर झुके हुए—एक वृक्षके नीचे बैठ गये।।२।।

डस समय जैनमतके प्रहण करनेकी इच्छासे प्रेरित होकर पवनवेगने मनोवेगसे कहा कि हे मित्र ! तुम मुझे ब्राह्मण आदिके शास्त्रोंकी विशेषताको सूचित करो ॥३॥

इसपर मनोवेगने उससे कहा कि ब्राह्मणोंका अपौरुषेय वेदशास्त्र उनके द्वारा धर्मादिक-में — यज्ञादि क्रियाकाण्डके विषयमें — निर्दोष प्रमाण साना गया है ॥४॥

परन्तु चूँकि वह संसाररूप वृक्षको वृद्धिंगत करनेवाली हिंसाकी विधेयताको निरूपित करता है, अतएव उसे ठगशास्त्रके समान समझकर सत्पुरुष प्रमाण नहीं मानते हैं ॥५॥

२) १. स्वरूपम् ।

३) १. ग्रहणस्य इच्छुः।

४) १. मान्यम् । २. धर्मकार्यादौ ।

५) १. वेदेन । २. वेदशास्त्र ।

१) इ निरुत्तरानथा $^{\circ}$ ; अ पुत्रो....यातो । २) अ मुक्त्वासौ जटिलाकृतिम् । ५) अ इ तन्न for नात्र ।

वेदे निगदिता हिंसा जायते धर्मकारणम् ।
न पुनष्ठकशास्त्रेण न विशेषो ऽत्र दृश्यते ॥६
नापौरुषेयंताहेतुर्वेदे धर्मनिवेदने ।
तस्या विचार्यमाणायाः सर्वथानुपपत्तितः ॥७
अकृत्रिमः कथं वेदः कृतस्ताल्वादिकारणेः ।
प्रासादो ऽकृत्रिमो नोक्तस्तक्षव्यापारनिमितः ॥८
ताल्वादिकारणं तस्य व्यञ्जकं न तु कारकम् ।
नात्रावलोक्यते हेतुः को ऽपि निश्चयकारणम् ॥९
यथा कुम्भादयो व्यञ्ज्या दोपकैर्व्यञ्जकंविना ।
विज्ञायन्ते तथा शब्दा विना ताल्वादिभनं किम्॥१०

कारण इसका यह है कि वेदमें कही गयी हिंसा—यज्ञादिमें किया जानेवाला प्राणि-विघात—तो धर्मका कारण है, परन्तु ठगशास्त्रके द्वारा प्ररूपित हिंसादि धर्मका कारण नहीं है—वह पापका कारण है; इस प्रकार इन दोनोंमें कोई विशेषता नहीं देखी जाती है—ठग-शास्त्रविहित हिंसाके समान ही यज्ञविहित हिंसाको भी पापका ही कारण समझना चाहिए।।६॥

यदि कहा जाये कि वेद जो धर्मादिके निरूपणमें प्रमाण माना जाता इसका कारण उसकी अपौरुषेयता है—राग, द्वेष एवं अज्ञानता आदि दोषोंसे दूषित पुरुषविशेषके द्वारा उसका न रचा जाना (अनादि-निधनता) है—तो यह भी योग्य नहीं है, क्योंकि, जब उसकी इस अपौरुषेयतापर विचार करते हैं तब वह किसी प्रकारसे बनती नहीं है—विघटित हो जाती है।।।।।

यथा—यदि वह वेद अकृत्रिम है—िकसीके द्वारा नहीं किया गया है—तो फिर वह तालु एवं ओष्ठ आदि कारणोंके द्वारा कैसे किया गया है शकारण कि वर्द्ध और राज आदिके व्यापारसे निर्मित हुआ भवन अकृत्रिम नहीं कहा जाता है ॥८॥

इसपर यदि यह कहा जाये कि उक्त तालु आदि कारण उसके व्यंजक हैं, न कि कारण —वे उस विद्यमान वेदको प्रकट करते हैं, न कि उसे निर्मित करते हैं—तो यह कहना भी युक्तिसंगत नहीं है, क्योंकि, इसका नियामक यहाँ कोई भी हेतु नहीं देखा जाता है। कारण कि जिस प्रकार प्रगट करने योग्य घट-पटादि पदार्थ उन्हें प्रकाशित करनेवाले दीपक व प्रकाश आदिहरूप व्यंजक कारणोंके बिना भी जाने जाते हैं उस प्रकार शब्द भी तालु आदिहरूप उन व्यंजक कारणोंके बिना क्यों नहीं जाने जाते हैं—उक्त घटादिके समान उन शब्दोंका भी परिज्ञान बिना व्यंजक कारणोंके होना चाहिए था, सो होता नहीं है। अतः सिद्ध होता है

७) १. अकृत्रिमता । २. अकृत्रिमतायाः । ३. अघटनात् ।

९) १. प्रकाशकम्।

१०) १. पदार्थाः ।

६) क ड इ वेदेन गदिता; ड धर्मकारकम् ; अ व पुनर्ठक<sup>°</sup>; इ विशेषस्तत्र दृश्यते । ८) अ क इ प्रसादो ।

९) ड निश्चयकारकम् । १०) अ ब व्यङ्ग्या ।

कृतिमेम्यो न शास्त्रेम्यो विशेषः को ऽपि दृश्यते ।
अपौरुषेयता तस्य वैदिकः किण्यते कथम् ॥११
व्यञ्चन्ते व्यापका वर्णाः सर्वे ताल्वादिभिनं किम् ।
व्यञ्जकरेकदा कुम्भा दीपकरिव सर्वथा ॥१२
सर्वज्ञेन विना तस्य केनार्थः कथ्यते स्फुटम् ।
न स्वयं भाषते स्वार्थं विसंवादोपलब्धितः ॥१३
ऐदंयुगीनगोर्त्राष्ट्रासादीनि सहस्रशः ।
अनादिनिधनो वेदः कथं सूचयितं क्षमः ॥१४

११) १. वेदज्ञै: ।

१२) १. अपि तु न । २. प्रकटनसमर्थै: ।

कि तालु आदि कारण वेदके व्यंजक नहीं हैं, किन्तु उत्पादक ही हैं। तब ऐसी अवस्थामें उसकी अपौरुषेयता सिद्ध नहीं होती है ॥९-१०॥

दूसरे, जो कृत्रिम—पुरुषविरचित—शास्त्र हैं उनसे प्रस्तुत वेदमें जब कोई विशेषता नहीं देखी जाती है तब वेदके उपासक जन उसे अपौरुषेय कैसे कहते हैं—पुरुषविरचित अन्य शास्त्रोंके समान होनेसे वह अपौरुषेय नहीं कहा जा सकता है।।११।।

इसके अतिरिक्त मीमांसकोंके मतानुसार जब अकारादि सब ही वर्ण व्यापक हैं— सर्वत्र विद्यमान हैं—तब उनके व्यंजक वे तालु व कण्ठ आदि उन सबको एक साथ ही क्यों नहीं व्यक्त करते हैं। कारण कि लोकमें यह देखा जाता है कि जितने क्षेत्रमें जो भी घट-पटादि पदार्थ विद्यमान हैं उतने क्षेत्रवर्ती उन घट-पटादि पदार्थोंको उनके व्यंजक दीपक आदि व्यक्त किया ही करते हैं। तदनुसार उक्त अकारादि वर्णोंके उन तालु आदिके द्वारा एक स्थानमें व्यक्त होनेपर सर्वत्र व्यक्त हो जानेके कारण उनका अवण सर्वत्र ही होना चाहिए, सो होता नहीं है। १२।।

और भी—वंद जब अनि व अपौरुषेय है तब सर्वज्ञके बिना उसके अर्थको स्पष्टता-पूर्वक कौन कहता है? कारण कि वह स्वयं ही अपने अर्थको कह नहीं सकता है। यदि कदाचित् यह भी स्वीकार किया जाय कि वह स्वयं ही अपने अर्थको व्यक्त करता है तो यह भी सम्भव नहीं है, क्योंकि, वैसी अवस्थामें उसके माननेवालोंमें विवाद नहीं पाया जाना चाहिए था; परन्तु वह पाया ही जाता है। यदि उसके व्याख्याता किन्हीं अल्पन्न जनोंको माना जाये तो उस अवस्थामें उसके अर्थके विषयमें परस्पर विवादका रहना अवश्यम्भावी है, जो कि उसको समानरूपसे प्रमाण माननेवाले मीमांसक एवं नैयायिक आदिके मध्यमें पाया ही जाता है।।१३।।

तथा यदि वह वेद अनादि-निधन है तो फिर वह वर्तमानकालीन गोत्र और मुनियोंकी शाखाओं आदिकी, जो कि हजारोंकी संख्यामें वहाँ प्ररूपित हैं, सूचना कैसे कर सकता था? अभिप्राय यह है कि जब उस वेदमें वर्तमान काल, कालवर्ती ऋषियोंकी अनेक शाखाओं आदिका उल्लेख पाया जाता है तब वह अनादि-निधन सिद्ध नहीं होता, किन्तु सादि व पौरुषेय ही सिद्ध होता है।।१४॥

१२) अ क व्यञ्ज्यन्ते । १३) इ क्रियते स्कुटम्...ते for न । १४) अ ब देव: कथम् ।

पारंपर्येण से ज्ञेयो नेदृशं सुन्दरं वचः । सर्वज्ञेन विना मूले पारंपर्यं कुतस्तनम् ॥१५ समस्तैरप्यसर्वं ज्ञेवंदो ज्ञातुं न शक्यते । सर्वे विचक्षुषो मार्गं कुतः पश्यन्ति काङ्क्षितम् ॥१६ कालेनानादिना नष्टं कः प्रकाशयते पुनः । असर्वं ज्ञेषु सर्वेषु व्यवहारिमवादिमम् ॥१७ नापौरुषेयता साध्वी सर्वत्रापि मता सताम् । पन्या हि जारचौराणां मन्यते कैरकृत्रिमः ॥१८

इसपर यदि यह कहा जाय कि वह वेदका अर्थ परम्परासे जाना जाता है तो ऐसा कहना भी सुन्दर नहीं है—वह भी अयोग्य है। क्योंकि, सर्वज्ञके माने विना वह मूलभूत परम्परा भी कहाँसे बन सकती है? नहीं बन सकती है। अभिप्राय यह है कि यदि मूलमें उसका व्याख्याता सर्वज्ञ रहा होता तो तत्पश्चात् वह व्याख्यातार्थ परम्परासे उसी रूपमें चला आया माना भी जा सकता था, सो वह सर्वज्ञ मीमांसकोंके द्वारा माना नहीं गया है। इसीलिए वह उसके व्याख्यानकी परम्परा भी नहीं बनती है।।१५॥

इस प्रकार मीमांसकोंके मतानुसार जब सब ही असर्वज्ञ हैं—सर्वज्ञ कभी कोई भी नहीं रहा है—तब वे सब उस वेदके रहस्यको कैसे जान सकते हैं ? जैसे—यदि सब ही पथिक चक्षुसे रहित (अन्धे) हों तो फिर वे अभीष्ट मार्गको कैसे देख सकते हैं ? नहीं देख सकते हैं ॥१६॥

अनादि कालसे आनेवाला वह वेद कदाचित् नष्ट भी हो सकता है, तब वैसी अवस्था में जब सब ही असर्वज्ञ हैं—पूर्णज्ञानी कोई भी नहीं है—तब उसको सादि व्यवहारके समान फिरसे कौन प्रकाशित कर सकता है ? कोई भी नहीं प्रकाशित कर सकता है ॥१७॥

इसके अतिरिक्त वह अपौरुषेयता सत्पुरुषोंको सभी स्थानमें अभीष्ट नहीं है— क्वचित् आकाशादिके विषयमें ही वह उन्हें अभीष्ट हो सकती है, सो वह ठीक भी है, क्योंकि, ज्यभिचारी एवं चोरोंके मार्गको भला कौन अक्रित्रम—अपौरुषेय—मानते हैं? कोई भी उसे अक्रित्रम नहीं मानता है। यदि सर्वत्र ही अपौरुषेयता अभीष्ट हो तो फिर व्यभिचारी एवं चोरों आदिके भी मार्गको अपौरुषेय मानकर उसे भी प्रमाणभृत व प्राह्म क्यों नहीं माना जा सकता है ?॥१८॥

१५) १. वेदः । २. सत्यम् ।

१७) १. जगत्।

१८) १. अकृत्रिमता । २. यस्मात् कारणात् ।

१५) अ व मूलम् । १६) व <sup>०</sup>सर्वज्ञे वेदो । १८) अ सर्वाः for साध्वी....मन्यन्ते ।

अध्वर्युभिः कृता यागे हिंसा संसारकारिणी ।
पार्णधकरिवारण्ये प्राणिपीडाकरी यतः ॥१९
हन्यमाना हठाज्जीवा याज्ञिकैः खट्टिकैरिवे ।
स्वगं यान्तीति भो चित्रं संक्लेशक्याकुलीकृताः॥२०
या धर्मनियमध्यानसंगतैः साध्यते ऽङ्गिभिः ।
कयं स्वगंगतिः साध्या हन्यमानैरसौ हठात् ॥२१
वैदिकानां वचो ग्राहचं न हिंसासाधि साधुभिः ।
खट्टिकानां कुतो वाक्यं धार्मिकैः क्रियते हुदि ॥२२
न जातिमात्रतो धर्मो लम्यते वेहधारिभिः ।
सत्यशौचतपःशीलध्यानस्वाध्यायर्वाजतैः ॥२३

२०) १. खाटकै:।

२२) १. ध्रियते ।

याग कर्ताओं के द्वारा यागमें जो प्राणिहिंसा की जाती है वह इस प्रकारसे संसारपरि-भ्रमणकी कारण है जिस प्रकार कि शिकारियों के द्वारा वनके बीचमें की जानेवाली प्राणिपीड़ा-जनक जीवहिंसा संसारपरिभ्रमणकी कारण है ॥१९॥

जिस प्रकार कसाइयोंके द्वारा मारे जानेवाले गो-महिषादि प्राणी उस समय उत्पन्न होनेवाले संक्लेशसे अतिशय व्याकुल किये जाते हैं उसी प्रकार यज्ञमें यागकर्ताओंके द्वारा हठपूर्वक मारे जानेवाले बकरा व भैसा आदि प्राणी भी उस समय उत्पन्न होनेवाले भयानक संक्लेशसे अतिशय व्याकुल किये जाते हैं। फिर भी यज्ञमें मारे गये वे प्राणी स्वर्गको जाते हैं, इन याज्ञिकोंके कथनपर मुझे आश्चर्य होता है। कारण कि उक्त दोनों ही अवस्थाओंमें समान संक्लेशके होते हुए भी यज्ञमें मारे गये प्राणी स्वर्गको जाते हैं और कसाइयोंके द्वारा मारे गये प्राणी स्वर्गको नहीं जाते हैं, यह कथन युक्तिसंगत नहीं है।।२०।।

प्राणी जिस देवगतिको धर्मके नियमों — व्रतिवधानादि — और ध्यानमें निरत होकर प्राप्त किया करते हैं उस देवगतिको दुराप्रहवश यज्ञमें मारे गये प्राणी कैसे प्राप्त कर सकते हैं ? उसकी प्राप्ति उनके लिए सर्वथा असम्भव है ॥२१॥

इसिंछए सत्पुरुषोंको इन वेदभक्त याज्ञिकोंके हिंसाके कारणभूत उक्त कथनको प्रहण नहीं करना चाहिए। कारण कि धर्मात्मा जन कसाइयोंके—हिंसक जनोंके—कथनको कहीं किसी प्रकारसे भी हृदयंगम नहीं किया करते हैं।।२२।।

प्राणी सत्य, शौच, तप, शीछ, ध्यान और स्वाध्यायसे रहित होकर भी जाति मात्रसे—केवल उच्च समझी जानेवाली ब्राह्मण आदि जातिमें जन्म लेनेसे ही—धर्मको नहीं प्राप्त कर सकते हैं।।२३।।

१९) अ ड अथ पुम्मिः for अध्वर्युभिः; अ योगे, ब गेहे for यागे। २०) अ खिङ्गिकैरिव; अ ब ड इ में चित्रं। २१) अ ध्यानं संगीतैः, ध्यानससंगध्यायते ऽङ्गिभिः। २२) इ हिंसासाध्वि।

आचारमात्रभेदेन जातीनां भेदकल्पनम् ।
न जातिर्ज्ञाह्मणीयास्ति नियता क्वापि तास्विकी ॥२४
ब्राह्मणक्षत्रियादीनां चतुर्णामपि तस्वतः ।
एकेंद्र मानुषी जातिराचारेण विभिद्यते ॥२५
भेदे जायेत विप्रायां क्षत्रियो न कथंचन ।
शालिजातौ मया दृष्टः कोद्रवस्य न संभवः ॥२६
ब्राह्मणो ऽवाचि विप्रेण पवित्राचारघारिणा ।
विप्रायां शुद्धशीलायां जनितो नेदमुत्तरम् ॥२७
न विप्राविप्रयोरस्ति सर्वदा शुद्धशीलता ।
कालेनानादिना गोत्रे स्खलनं क्व न जायते ॥२८
संयमो नियमः शीलं तपो दानं दमो दया ।
विद्यन्ते तास्विका यस्यां सा जातिर्महिता सताम् ॥२९

जातियोंके भेदकी कल्पना केवल आचारकी विशेषतासे ही की गयी है। प्राणियोंके ब्राह्मणकी प्रशंसनीय जाति कहीं भी नियत नहीं है—परम्परासे ब्राह्मण कहे जानेवालोंके कुलमें जन्म लेने मात्रसे वह ब्राह्मण जाति प्राप्त नहीं होती, किन्तु वह जप-तप, पूजापाठ एवं अध्ययन-अध्यापन आदिकृप समीचीन आचरणसे ही प्राप्त होती है।।२४॥

ब्राह्मण और क्षत्रिय आदि चारों ही वर्णवालोंकी जाति वस्तुतः एक ही मनुष्य जाति है। उसके भीतर यदि विभाग किया जाता है तो वह विविध प्रकार के आचारसे ही किया जाता है ॥२५॥

यदि उक्त चारों वर्णवालोंके मध्यमें स्वभावतः वह जातिभेद होता तो फिर ब्राह्मणीसे क्षत्रियकी उत्पत्ति किसी प्रकारसे भी नहीं होनी चाहिए थी। कारण कि मैंने शालि जातिमें—एक विशेष चावलकी जातिमें—कोद्रव (कोदों) की उत्पत्ति कभी नहीं देखी है।।२६॥

यदि यहाँ यह उत्तर दिया जाये कि शुद्ध शीलवाली ब्राह्मण स्त्रीमें पिवत्र आचारके धारक ब्राह्मणके द्वारा जो पुत्र उत्पन्न किया गया है वह ब्राह्मण कहा जाता है, तो यह उत्तर भी ठीक नहीं है; क्योंकि, ब्राह्मण और ब्राह्मणेतरमें सर्वकाल शुद्धशीलपना स्थिर नहीं रह सकता है। इसका भी कारण यह है कि अनादि कालसे आनेवाले कुलमें उस शुद्धशीलतासे पतन कहाँ नहीं होता है ? कभी न कभी उस शुद्धशीलताका विनाश होता ही है।।२७-२८।।

वस्तुतः जिस जातिमें संयम, नियम, शील, तप, दान, इन्द्रियों व कषायोंका दमन और दया; ये परमार्थभूत गुण अवस्थित रहते हैं वही सत्पुरुषोंकी श्रेष्ठ जाति समझी जाती है।।२९।।

२४) १. भवेत् ।

२६) १. सति ।

२७) १. ब्राह्मणी ।

२४) अ क्वापि सात्त्विकी । २५) अ इ विभज्यते । २६) ब क इ विप्राणाम्; ब क्वापि कोद्रवसंभवः । २७) ड इ जिनता । २८) ड गोत्रस्खलनम् । २९) ब विनयः for नियमः; ब सात्त्विका यस्याम्; अ इ जातिर्महती ।

दृष्ट्वा योजनगन्धादिप्रसूतानां तपस्विनाम् ।
व्यासादीनां महापूजां तपसि क्रियतां मितः ॥३०
शीलवन्तो गताः स्वगं नीचजातिभवा अपि ।
कुलीना नरकं प्राप्ताः शीलसंध्यनाशिनः ॥३१
गुणेः संपद्यते जातिगुंणध्वंसे विपद्यते ।
यतस्ततो बुधैः कार्यो गुणेव्वेवादरः परः ॥३२
जातिमात्रमदः कार्यो न नीचत्वप्रवेशकः ।
उच्चत्वदायकः सिद्भः कार्यः शीलसमादरः ॥३३
मन्यन्ते स्नानतः शौचं शीलसत्यादिभिविना ।
ये तेभ्यो न परे सन्ति पापपादपवर्षकाः ॥३४
शुक्रशोणितनिष्पन्नं मातुष्द्गालविष्तम् ।
पयसा शोध्यते गात्रमाश्चर्यं किमतः परम् ॥३५

योजनगन्धा ( धीवरकन्या ) आदिसे उत्पन्न होकर तपश्चरणमें रत हुए व्यासादिकों-की की जानेवाली उत्तम पूजाको देखकर तपश्चरणमें अपनी बुद्धिको लगाना चाहिए॥३०॥

शीलवान मनुष्य नीच जातिमें उत्पन्न होकर भी स्वर्गको प्राप्त हुए हैं तथा उत्तम कुलमें उत्पन्न होकर भी कितने ही मनुष्य शील व संयम को नष्ट करनेके कारण नरकको प्राप्त हुए हैं।।३१।।

चूँकि गुणोंके द्वारा उत्तम जाति प्राप्त होती है और उन गुणोंके नष्ट होनेपर वह विनाशको प्राप्त होती है, अतएव विद्वानोंको गुणोंके विषयमें उत्कृष्ट आदर करना चाहिए॥३२॥

सङ्जनोंको केवल—शील-संयमादि गुणोंसे रिहत—जातिका अभिमान नहीं करना चाहिए, क्योंकि, वह कोरा अभिमान नीचगितमें प्रवेश करानेवाला है। किन्तु इसके विप-रीत उन्हें शीलका अतिशय आदर करना चाहिए, क्योंकि, वह ऊँच पदको प्राप्त करानेवाला है।।३३॥

जो छोग शीछ और सत्य आदि गुणोंके बिना केवछ शरीरके स्नानसे पवित्रता मानते हैं उनके समान दूसरे कोई पापरूप युक्षके वढ़ानेवाछे नहीं हैं—वे अतिशय पापको वृद्धिंगत करते हैं।।३४।।

जो शरीर वीर्य और रुधिरसे परिपूर्ण होकर मलसे वृद्धिको प्राप्त हुआ है वह जलके द्वारा शुद्ध किया जाता है—स्नानसे शुद्ध होता है, इससे भला अन्य क्या आश्चर्यजनक बात हो सकती है ? अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार स्वभावतः काला कोयला जलसे धोये जानेपर कभी श्वेत नहीं हो सकता है, अथवा मलसे परिपूर्ण घटको बाह्य भागमें स्वच्छ

३२) १. प्राप्यते । २. विनश्यति ।

३५) १. शुद्धं भवति ।

३०) क इ दृष्टा for दृष्ट्वा....महापूजा । ३१) अ नाशतः । ३२) इ व्वंसै विपद्यते । ३४) ब ड इ शौचशील; ब पापपावक । ३५) अ शोणितसंपन्नम्; ब क इ मात्र्युद्गालविविधितम्, ड मातुर्गात्रं मलविविधितम् ।

मलो विशोध्यते बाह्यो जलेनेति निगद्यताम् । पापं निहन्यते तेन कस्येदं हृदि वर्तते ॥३६ मिध्यात्वासंयमाज्ञानैः कल्मषं प्राणिनाजितम् । सम्यक्त्वसंयमज्ञानैहंन्यते नान्यया स्फुटम् ॥३७ कषायैर्राजतं पापं सिललेन निवार्यते । एतज्जडात्मनो बूते नान्यो मीमांसको ध्रुवम् ॥३८ यदि शोधियतुं शक्तं शरीरमिष नो जलम् । अन्तःस्थितं मनो दुष्टं कथं तेन विशोध्यते ॥३९ गर्भादिमृत्युपर्यन्तं चतुर्भूतभवो भवी । नापरो विद्यते येषां तैरात्मा वञ्च्यते ध्रुवम् ॥४०

करनेपर भी वह कभी पवित्र नहीं हो सकता है; उसी प्रकार स्वभावतः मलसे परिपूर्ण शरीर बाह्यमें जलसे स्नान करने पर वह कभी पवित्र नहीं हो सकता है ॥३५॥

जलसे बाहरी मल शुद्ध होता है—वह शरीरके ऊपरसे पृथक् हो जाता है, यह तो कहा जा सकता है; परन्तु उसके द्वारा पापरूप मल नष्ट किया जाता है, यह विचार भला किसके हृदयमें उदित हो सकता है—इस प्रकारका विचार कोई भी बुद्धिमान नहीं कर सकता है॥३६॥

पापी प्राणी मिथ्यात्व, असंयम और अज्ञानताके द्वारा जिस पापको संचित करता है वह सम्यक्त्व, संयम और विवेक ज्ञानके द्वारा ही नष्ट किया जा सकता है; उसके नष्ट करनेका और दूसरा कोई उपाय नहीं है; यह स्पष्ट है।।३७।।

क्रोधादि कषायोंके द्वारा उपार्जित पाप जलसे घोया जाता है, इस बातको जडात्मासे अन्य—विवेकहीन मनुष्यको छोड़कर और दूसरा—कोई भी विचारशील मनुष्य नहीं कह सकता है, यह निश्चित है।।३८॥

जब कि वह जल पूर्णतया शरीरको ही शुद्ध नहीं कर सकता है तब भला उसके द्वारा उस शरीरके भीतर अवस्थित दोषपूर्ण मन कैसे निर्मल किया जा सकता है ? कभी नहीं ॥३९॥

जो पृथिवी आदि चार भूतोंसे उत्पन्न होकर गर्भसे छेकर मरण पर्यन्त ही रहता है उसीका नाम प्राणी या जीव है, उसको छोड़कर गर्भसे पूर्व व मरणके परचात् भी रहनेवाला कोई जीव नामका पदार्थ नहीं है; इस प्रकार जो चार्वाक मतानुयायी कहते हैं वे निरुचयसे अपने आपको ही घोखा देते हैं।।४०॥

३६) १. जलेन ।

३८) १. मानविचारणे ।

३९) १. जलेन।

४०) १. जीवः । २. मते ।

३६) अ विशुद्धचते; ब निहन्यतेनेन । ३७) अ पापिनाजितम् । ३८) ब क नान्ये for नान्यो; ढ इदं for भुतम् । ३९) अ विशुध्यति । ४०) अ पर्यन्तश्चतु ।

यथादिमेन चित्तेन मध्यमं जन्यते सदा ।
मध्यमेन यथा चान्त्यमन्तिमेनाग्निमं तथा ॥४१
मध्यमं जायते चित्तं यथा न प्रथमं विना ।
तथा न प्रथमं चित्तं जायते पूर्वकं विना ॥४२
शरीरे दृश्यमाने ऽपि न चैतन्यं विलोक्यते ।
शरीरं न च चैतन्यं यतो भेदस्तयोस्ततः ॥४३
चक्षुषा वीक्षते गात्रं चैतन्यं संविदां यतः ।
भिन्नज्ञानोपलम्भेन ततो भेदस्तयोः स्फुटम् ॥४४
प्रत्यक्षमीक्षमाणेषु सर्वभूतेषु वस्तुषु ।
अभावः परलोकस्य कथं मृहैविधीयते ॥४५

#### ४४) १. ज्ञानेन ।

जिस प्रकार आदिम चित्तसे मध्यम चित्त तथा मध्यम चित्तसे अन्तिम चित्त सदा उत्पन्न होता है उसी प्रकार अन्तिम चित्तसे आदिम चित्त भी उत्पन्न होना चाहिए। जिस प्रकार मध्यम चित्त प्रथम चित्तके बिना उत्पन्न नहीं हो सकता है उसी प्रकार प्रथम चित्त भी पूर्व चित्तके बिना उत्पन्न नहीं हो सकता है। विशेषार्थ—अभिप्राय यह है कि पर्यायकी दृष्टिसे प्रत्येक वस्तु प्रतिक्षण पूर्व पर्यायको छोड़कर नवीन पर्यायको ग्रहण किया करती है। इस प्रकार पूर्व क्षणवर्ती पर्याय कारण व उत्तर क्षणवर्ती पर्याय कार्य होती है। तदनुसार गर्भ-से मरण पर्यन्त अनुभवमें आनेवाला चित्त—जीव-दृब्य—भी जन्म लेनेके पश्चात् जिस प्रकार उत्तरोत्तर नवीन नवीन पर्यायको प्राप्त होता है तथा इस उत्पत्तिक्रममें पूर्व चित्त कारण और उत्तर चित्त कार्य होता है उसी प्रकार जन्म समयका आदिम चित्त भी जब कार्य है तब उसके पूर्व भी उसका जनक कोई चित्त अवश्य होना चाहिये, अन्यथा उसकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है। इस युक्तिसे गर्भके पूर्व भी जीवका अस्तित्व सिद्ध होता है। तथा इसी प्रकार जब कि पूर्व-पूर्व चित्तक्षण उत्तर-उत्तर चित्तक्षणको उत्पन्न करते हैं तो मरणसमयवर्ती अन्तिम चित्तक्षण भी आगेके चित्तक्षणका उत्पादक होगा ही। इस प्रकारसे मरणके पश्चात् भी जीवका अस्तित्व सिद्ध होता है। अतएव गर्भसे पूर्व और मरणके पश्चात् जीवका अस्तित्व नहीं है, यह चार्वाकोंका कहना युक्तिसंगत नहीं है ॥११-४२॥

इसके अतिरिक्त शरीरके दिखनेपर भी चूँकि चेतनता दिखती नहीं है तथा वह शरीर चेतनता नहीं है— उससे भिन्न है, इसिए भी उन दोनोंमें भेद है। चूँकि शरीर आँखके द्वारा देखा जाता है और वह चैतन्य स्वसंवेदन ज्ञानके द्वारा देखा जाता है, इसिए भिन्न-भिन्न ज्ञानके विषय होनेसे भी उन दोनोंमें स्पष्टतया भेद है। १४३–४४॥

सब प्राणियोंमें वक्ताओंके—पूर्व जन्मके वृत्तान्तको कहनेवाले कुछ प्राणियोंके— प्रत्यक्षमें देखे जानेपर मूर्ख जन परलोकका अभाव कैसे कर सकते हैं ? अर्थात् वैसी अवस्थामें उसका अभाव सिद्ध करना शक्य नहीं है ॥४५॥

४१) इ चान्त्यं चान्त्यमेना । ४३) अ च न चैतन्यम् । ४४) अ क वीक्ष्यते । ४५) अ क ड वक्तृषु for वस्तुषु ।

दुग्धाम्भसोर्यथा भेदो विधानेन विधीयते।
तथात्मदेहयोः प्राज्ञैरोत्मतत्त्वविचक्षणैः ॥४६
बन्धमोक्षादितत्त्वानामभावः क्रियते यकैः।
अविद्यवदृश्विभः सिद्भित्तेम्यो घृष्टो रहित कः परः ॥४७
कर्मभिबंध्यते नात्मा सर्वथा यदि सर्वदा।
संसारसागरे घोरे बंभ्रमीति तदा कथम् ॥४८
सदा नित्यस्य गुद्धस्य ज्ञानिनः परमात्मनः।
व्यवस्थितः कुतो देहे दुर्गन्धामेध्यमन्दिरे ॥४९
सुखदुःखादिसंवित्तिर्यंदि देहस्य जायते।
निर्जीवस्य तदा नुनं भवन्तो केन वार्यते॥५०

४६) १. क्रियते ।

४७) १. यै: । २. अभिभव: ।

जिस प्रकार मिले हुए दूध और पानीमें विधिपूर्वक भेद किया जाता है—हंस उन दोनोंको पृथक्-पृथक् कर देता है—उसी प्रकार वस्तुस्वरूपके ज्ञाता विद्वान् अभिन्न दिखने-वाले आत्मा और शरीरमें-से आत्माको पृथक् कर देते हैं ॥४६॥

जो लोग विश्वके ज्ञाता द्रष्टा न होकर भी—अल्पज्ञ होते हुए भी—बन्ध-मोक्षादि तत्त्वोंका अभाव करते हैं उनसे धीठ और दूसरा कौन हो सकता है—वे अतिशय निर्लब्ज हैं॥ ४७॥

यदि प्राणी सदा काल ही कमोंसे किसी प्रकार सम्बद्ध नहीं होता है तो फिर वह इस भयानक संसाररूप समुद्रमें कब और कैसे घूम सकता था ? अभिप्राय यह है कि प्राणी-का जो संसारमें परिभ्रमण हो रहा है वह कार्य है जो अकारण नहीं हो सकता है। अतएव इस संसारपरिश्रमणरूप हेतुसे उसकी कर्मबद्धता निश्चित सिद्ध होती है। १४८।।

यदि आत्मा सर्वथा नित्य, सदा शुद्ध, ज्ञानी और परमात्मा—स्वरूप होकर उस कर्मबन्धनसे एकान्ततः रहित होता तो फिर वह दुर्गन्धयुक्त इस अपवित्र शरीरके भीतर कैसे अवस्थित रह सकता था ? नहीं रह सकता था—इसीसे सिद्ध है कि वह स्वभावतः शुद्ध-बुद्ध होकर भी पर्यायस्वरूपसे चूँकि अशुद्ध व अल्पज्ञ है, अतएव वह कर्मसे सम्बद्ध है।।४९॥

यदि सुख-दुख आदिका संवेदन शरीरको—प्रकृतिको—होता है तो फिर वह निर्जीव (मृत) शरीरके क्यों नहीं होता है व उसे उसके होनेसे कौन रोक सकता है ? अभिप्राय यह है कि सुख-दुख आदिके वेदनको जड़ शरीरमें स्वीकार करनेपर उसका प्रसंग मृत शरीरमें भी अनिवाय स्वरूपसे प्राप्त होगा ॥५०॥

४७) अ बन्धो मोक्षादि<sup>°</sup>; ड कं परम् । ४८) अ कदा for तदा ।

आत्मा प्रवर्तमानो ऽपि यत्र तत्र न बध्यते । बन्धबुद्धिमकुर्वाणो नेदं वचनमञ्चितम् ॥५१ कथं निबुंद्धिको जोवो यत्र तत्र प्रवर्तते । प्रवृत्तिनं मया दृष्टा पर्वतानां कदाचन ॥५२ मृत्युबुद्धिमकुर्वाणो वर्तमानो महाविषे । जायते तरसा कि न प्राणो प्राणविवर्जितः ॥५३ यद्यात्मा सर्वथा शुद्धो ध्यानाम्यासेन कि तदा । शुद्धे प्रवर्तते को ऽपि शोधनाय न काञ्चने ॥५४ नात्मनः साध्यते शुद्धिर्ज्ञानेनैव कदाचन । न भैषज्यावबोधेन व्याधिः क्वापि निहन्यते ॥५५ ध्यानं श्वासनिरोधेन दुध्यः साधयन्ति ये । आकाशकुसुमैन्नं शेखरं रचयन्ति ते ॥५६

जीव जहाँ-तहाँ प्रवृत्ति करता हुआ भी बन्धबुद्धिसे रहित होनेके कारण कर्मसे सम्बद्ध नहीं होता है, यह जो कहा जाता है वह योग्य नहीं है। इसका कारण यह है कि यदि वह बुद्धिसे विहीन है तो फिर वह जहाँ-तहाँ प्रवृत्त ही कैसे हो सकता है? नहीं प्रवृत्त हो सकता है, क्योंकि, बुद्धिविहोन पर्वतोंकी मैंने—िकसीने भी—कभी प्रवृत्ति (गमनागमनादि) नहीं देखी है ॥५१-५२॥

मृत्युका विचार न करके यदि कोई प्राणी भयानक विषके सेवनमें प्रवृत्त होता है तो क्या वह शीघ्र ही प्राणोंसे रहित नहीं हो जाता है ? अवश्य हो जाता है ॥५३॥

यदि आत्मा सर्वथा शुद्ध है तो फिर ध्यानके अभ्याससे उसे क्या प्रयोजन रहता है ? कुछ भी नहीं—वह निरर्थक ही सिद्ध होता है। कारण कि कोई भी बुद्धिमान शुद्ध सुवणके संशोधनमें प्रवृत्त नहीं होता है।।५४॥

केवल ज्ञानमात्र से ही कभी आत्माकी शुद्धि नहीं की जा सकती है। ठीक है, क्योंकि, औषधके ज्ञान मात्रसे ही कहीं रोगको नष्ट नहीं किया जाता है। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार औषधको जानकर उसका सेवन करनेसे रोग नष्ट किया जाता है उसी प्रकार आत्माके स्वरूपको जानकर तपश्चरणादिके द्वारा उसके संसारपरिश्रमणरूप रोगको नष्ट किया जाता है।।५५।।

जो अज्ञानी जन इवासके निरोधसे—प्राणायामादिसे—ध्यानको सिद्ध करते हैं वे निरुचयसे आकाशफूलोंके द्वारा सिरकी मालाको रचते हैं।।५६॥

५२) १. अभिप्रायरहित: ।

५३) १. सेव्यमानः ।

५५) १. केवलेन । २. ज्ञातेन ।

५१) ड यत्र यत्र । ५२) इ कथंचन । ५५) ब ° ज्यावघोषेण ... ज्याधिः को ऽपि । ५६) अ व्यानं व्वासाँ।

देहे ऽवितिष्ठमानो ऽपि नात्मा मूढँरवाप्यते।
प्रयोगेणे विना काष्ठे चित्रभानुरिव स्फुटम् ॥५७
ज्ञानसम्यक्त्वचारित्रैरात्मनो हन्यते मलेः।
दवात्यनेकदुःखानि त्रिभिध्याधिरिवोज्ञितः॥५८
अनादिकालसंसिद्धं संबन्धं जीवकर्मणोः।
रत्तत्रयं विना नान्यो नूनं ध्वंसियतुं क्षमः॥५९
न दीक्षामात्रतः क्वापि जायते कलिलक्षयः।
ज्ञात्रवो न पलायन्ते राज्यावस्थितिमात्रतः॥६०
ये दीक्षणेन कुर्वन्ति पापध्वंसं विबुद्धयेः।
आकाशमण्डलाग्रेण ते छिन्दन्ति रिपोः शिरः॥६१

जिस प्रकार काष्ट्रमें अवस्थित भी अग्नि कभी प्रयोगके विना—तद्नुकूल प्रयत्नके अभाव-में —प्राप्त नहीं होती है उसी प्रकार शरीरके भीतर अवस्थित भी आत्माको अज्ञानी जन प्रयोग-के विना—संयम व ध्यानादिके अभावमें —कभी नहीं प्राप्त कर पाते हैं, यह स्पष्ट है ॥५७॥

जिस प्रकार अनेक दुखोंको देनेवाला प्रबल रोग तद्नुरूप औषधका ज्ञान, उसपर विश्वास और उसका सेवन; इन तीनके विना नष्ट नहीं किया जाता है उसी प्रकार अनेक दुखोंके देनेवाले आत्माके कर्ममलक्ष्प रोगको भी तत्त्वार्थश्रद्धानरूप सम्यक्त्व, सम्यक्तान और सम्यक् आचरण; इन तीनके बिना उस आत्मासे नष्ट नहीं किया जा सकता है।।५८॥

जीव और कर्म इन दोनोंका जो अनादिकालसे सम्बन्ध सिद्ध है उसे नष्ट करनेके लिए सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्ररूप रत्नत्रयके बिना दूसरा कोई भी समर्थ नहीं है ॥५९॥

दीक्षाके प्रहण करने मात्रसे कहींपर भी—िकसी भी प्राणीके पापका विनाश नहीं होता है। सो ठीक भी है—क्योंकि, राज्यमें अवस्थित होने मात्रसे—केवल राजाके पर्पर प्रतिष्ठित हो जानेसे ही—शत्रु नहीं भाग जाते हैं। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार कोई राजपद्पर प्रतिष्ठित होकर राजनीतिके अनुसार जब सेना आदिको सुसज्जित करता है तब ही वह उसके आश्रयसे अपने शत्रुओंको नष्ट करके राज्यको स्वाधीन करता है, न कि केवल राजाके पर्पर स्थित होकर ही वह उसे स्वाधीन करता है। ठीक इसी प्रकार जो मुमुक्षु प्राणी दीक्षा लेकर तज्जुसार संयम, तप एवं ध्यान आदिमें रत होता है तब ही वह कर्म-शत्रुओंको नष्ट करके अपनी आत्माको स्वाधीन करता है—मुक्तिपदको प्राप्त होता है, न कि केवल संयमादिसे हीन दीक्षाके ग्रहण कर लेने मात्र से ही वह मोक्षपद प्राप्त करता है।।६०॥

जो मूर्ख जन दीक्षाके द्वारा ही पापको नष्ट करना चाहते हैं वे मानो आकाशकी तलवारके अत्र भागसे शत्रुके सिरको काटते हैं—जिस प्रकार असम्भव आकाश तलवारसे

५७) १. परमसमाधितपादिना।

५८) १. कर्म ।

६१) १. दुर्बुद्धयः ।

५८) अब ददानो ऽनेक<sup>8</sup>।

मिथ्यात्वाव्रतकोपादियोगैः कमं यदज्यंते ।
कथं तेच्छक्यते हन्तुं तदभावं विनाङ्गिभः ॥६२
फलं निवंतदोक्षायां निर्वाणं वर्णयन्ति ये ।
आकाशवल्लरीपुष्पसौरम्यं वर्णयन्तु ते ॥६३
स्रीणां यदि वाक्येन पुंसां पापं पलायते ।
क्षीयन्ते वेरिणो राज्ञां बन्धूनां वचसा तदा ॥६४
नाश्यन्ते दोक्षया रागा यया नेह शरीरिणाम् ।
न सा नाशयितुं शक्ता कमंबन्धं पुरातनम् ॥६५
गुरूणां वचसा ज्ञात्वा रत्नित्रतयसेवनम् ।
कुर्वतः क्षीयते पापमिति सत्यं वचः पुनः ॥६६

कभी शत्रुका सिर नहीं छेदा जा सकता है उसी प्रकार संयम एवं ध्यानादिसे रहित नाम मात्र-की दीक्षासे कभी पापका विनाश नहीं हो सकता है ॥६१॥

प्राणी मिथ्यात्व, अविरित, क्रोधादि कषाय और योगके द्वारा जिस कर्मको उपार्जित करते हैं उसे वे उक्त मिथ्यात्वादिके अभावके बिना कैसे नष्ट कर सकते हैं ? नहीं नष्ट कर सकते हैं ॥६२॥

त्रवहीन दीक्षाके होनेपर मोक्षपदरूप फल प्राप्त होता है, इस प्रकार जो कथन करते हैं, उन्हें आकाशवेलिके पुष्पोंकी सुगन्धिका वर्णन भी करना चाहिए। तात्पर्य यह कि व्रवहीन दीक्षासे मोक्षकी प्राप्ति इस प्रकार असम्भव है, जिस प्रकार कि आकाशलताके फूलोंसे सुगन्धिकी प्राप्ति ॥६३॥

आचार्योंके वचनसे—ऋषि-मुनियोंके आशीर्वादात्मक वाक्यके उच्चारण मात्रसे— यदि प्राणियोंका पाप नष्ट होता है तो फिर्बन्धुजनोंके कहने मात्रसे ही राजाओंके शत्रु भी नष्ट हो सकते हैं ॥६४॥

जिस दीक्षाके द्वारा यहाँ प्राणियोंके रोग भी नहीं नष्ट किये जा सकते हैं वह दीक्षा भला उनके पूर्वकृत कर्मबन्धके नष्ट करनेमें कैसे समर्थ हो सकती है? नहीं हो सकती है।।६५॥

परन्तु गुरुओंके वचनसे—उनके सदुपदेशसे—रत्नत्रयके स्वरूपको जानकर जो उसका परिपालन करता है उसका पाप नष्ट हो जाता है, यह कहना सत्य है ॥६६॥

६२) १. तत् कर्मं । २. सम्यक्त्वेन विना ।

६३) १. व्रतरहितेन।

६६) १. यथायोग्यम् ।

६२) अ कोपादियोगिन: कर्म दीर्यते, ब क इ यदर्यते । ६३) क ड इ वर्णयन्ति । ६५) इ नाश्यते....रागो ।

आत्मना विहितं पापं कषायवशवितना।
वीक्षया क्षीयते क्षिप्रं केनेदं प्रतिपद्यते ॥६७
सकषाये यदि ध्याने शाश्वतं लम्यते पदम् ।
वन्ध्यातनूजसौभाग्यवर्णने द्रविणं तदा ॥६८
नेन्द्रियाणां जयो येषां न कषायविनिग्रहः ।
न तेषां वचनं तथ्यं विटानामिव विद्यते ॥६९
ऊर्ध्वाधोद्वारनिर्यातो भविष्यामि जुगुप्सितः ।
इति ज्ञात्वा विदार्याङ्गं जनन्या यो विनिगंतः ॥७०
मांसस्य भक्षणे गृद्धो दोषाभावं जगाद यः ।
बुद्धस्य तस्य मूढस्य कोदृशी विद्यते कृपा ॥७१
कायं कृमिकुलाकीणं व्याद्रभार्यानने कुषीः ।
यो निचिक्षेप जानानः संयमस्तस्य कीदृशः ॥७२

कषायके वशीभूत होकर प्राणीके द्वारा उपार्जित पाप दीक्षासे शीव्र नष्ट हो जाता है, इसे कौन स्वीकार कर सकता है ? कोई भी विचारशील व्यक्ति उसे नहीं मान सकता है ॥६०॥

यदि कषायसे परिपूर्ण ध्यानके करनेपर अविनश्वर मोक्षपद प्राप्त हो सकता है तो फिर वन्ध्या स्त्रीके पुत्रके सौभाग्यका कीर्तन करनेसे धनकी भी प्राप्ति हो सकती है। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार निराश्रय वन्ध्यापुत्रकी स्तुतिसे धनकी प्राप्ति असम्भव है उसी प्रकार कषाय-विशिष्ट ध्यानसे मोक्षकी प्राप्ति भी असम्भव है। १६८।।

जिन पुरुषोंने अपनी इन्द्रियोंको वशमें नहीं किया है तथा कषायोंका दमन नहीं किया है उनका कथन व्यभिचारी जनके कथनके समान यथार्थ व हितकर नहीं हो सकता है ॥६९॥

उध्वद्वार अथवा अधोद्वारसे बाहर निकलने पर मैं घृणित व निन्दित होऊँगा, इस विचारसे जो बुद्ध माताके शरीरको विदीर्ण करके बाहर निकला तथा जिसने मांसके भक्षणमें अनुरक्त होकर उसके भक्षणमें निर्दोषताका उपदेश दिया उस बुद्धकी क्रिया—उसका अनुष्ठान—कैसा हो सकता है ? अर्थात् वह कभी भी अनिन्दा व प्रशस्त नहीं हो सकता है ॥७०-७१॥

जिसने दुर्बुद्धिके वश होकर कीड़ोंके समृहसे व्याप्त शरीरको जानते हुए भी व्याघ्रीके मुखमें डाला उसका संयम—सदाचरण—भला किस प्रकारका हो सकता है ? अर्थात् उसका आचरण कभी प्रशस्त नहीं कहा जा सकता है ॥७२॥

६७) १. कृतम्।

७०) १. निर्गतः सन् ।

७१) १. आसक्तः सन्।

७२) १. बुद्धस्य ।

६७) क ड इ दीक्षाया; । ६९) इयथा येषां....सत्यं । ७०) व क इ दारनिर्जातो । ७१) अ क्रिया for क्रुपा।

सर्वश्न्यस्वनैरात्म्यक्षणिकत्वानि भाषते ।
यः प्रत्यक्षविरुद्धानि तस्य ज्ञानं कुतस्तनम् ।।७३
कित्यते सर्वश्न्यत्वे यत्र बुद्धो न विद्यते ।
बन्धमोक्षादितत्त्वानां कुतस्तत्र व्यवस्थितिः ।।७४
स्वर्णायवर्गसौख्यादिभागिनः स्फुटमात्मनः ।
अभावे सकलं वृत्तं क्रियमाणमनर्थकम् ।।७५
क्षणिके हन्तृहन्तव्यदातृर्वेयादयो ऽखिलाः ।
भावा यत्र विरुध्यन्ते तेद्गृह्णन्ति न घीघनाः ।।७६
प्रमाणबाधितः पक्षः सर्वो यस्येति सर्वथा ।
सार्वद्रयं विद्यते तस्य न बुद्धस्य दूरात्मनः ।।७७

जो बुद्ध प्रत्यक्षमें ही विपरीत प्रतीत होनेवाली सर्वेशून्यता, आत्माके अभाव और सर्व पदार्थीकी क्षणनश्वरताका निरूपण करता है उसके ज्ञान—समीचीन बोध—कहाँसे हो सकता है ? नहीं हो सकता है ? ॥७३॥

कारण यह कि उक्त प्रकारसे सर्वशून्यताकी कल्पना करनेपर—जगत्में कुछ भी वास्तिक नहीं है, यह जो भी कुछ दृष्टिगोचर होता है वह अविद्याके कारण सन् प्रतीत होता है—जो वस्तुतः स्वप्नमें देखी गयी वस्तुओंके समान भ्रान्तिसे परिपूर्ण है—ऐसा स्वीकार करनेपर जहाँ स्वयं उसके उपदेष्टा बुद्धका ही अस्तित्व नहीं रह सकता है वहाँ बन्ध और मोक्ष आदि तत्त्रोंकी व्यवस्था भठा कहाँसे हो सकती है ? नहीं हो सकती है। । ७४।।

इसी प्रकार स्वर्गसुख और मोक्ष सुख आदिके भोक्ता जीवके अभावमें—उसका सद्भाव न माननेपर—यह सब किया जानेवाला व्यवहार व्यर्थ ही सिद्ध होगा ॥७५॥

जिस क्षणिकत्वके माननेमें घातक व मारे जानेवाले प्राणी तथा दाता और देने योग्य वस्तु, इत्यादि सब ही पदार्थ विरोधको प्राप्त होते हैं उस क्षणिक पक्षको विचारशील विद्वान् कभी स्वीकार नहीं करते हैं। अभिप्राय यह है कि वस्तुको सर्वथा क्षणिक माननेपर हिंस्य और हिंसक तथा की जानेवाली हिंसाके फल्मोक्ता आदिकी चूँकि कुछ भी व्यवस्था नहीं बनती है, अतएव वह प्राह्म नहीं हो सकता है। 119811

इस प्रकार जिस बुद्धका सब ही पक्ष प्रत्यक्षादि प्रमाणोंसे बाधित है उस दुरात्मा बुद्धके सर्वज्ञपना नहीं रह सकता है।।७७।।

७४) १. सति ।

७५) १. सति ।

७६) १. सति । २. क्षणिकम्।

७६) ऋ<sup>°</sup>देयास्ततो<sup>°</sup>।

वाणारसीनिवासस्य ब्रह्मा पुत्रः प्रजापतेः ।
उपेन्द्रो वसुदेवस्य सात्यकेयोगिनो हरः ॥७८
सृष्टिस्थितिविनाञ्चानां कथ्यन्ते हेतवः कथम् ।
एते निसर्गसिद्धस्य जगतो हतदेतनैः ॥७९
यदि सर्वविदामेषां मूर्तिरेकास्ति तस्वतः ।
तदा ब्रह्ममुरारिम्यां लिङ्गान्तः कि न वीक्ष्यते ॥८०
सर्वज्ञस्य विरागस्य शुद्धस्य परमेष्ठिनः ।
किंचिज्ज्ञारागिणो ऽशुद्धा जायन्ते ऽवयवाः कथम् ॥८१
प्रलयस्थितिसर्गाणां विधातुः पार्वतीपतेः ।
लिङ्गच्छेदकरस्तापस्तापसैदीयते कथम् ॥८२
ये यच्छन्ति महाशापं धूजंटेरि तापसाः ।
निभिन्नास्ते कथं बाणमन्मथेन निरन्तरैः ॥८३
स्रष्टारो जगतो देवा ये गीर्वाणनमस्कृताः ।
प्राकृतो इव कामेन कि ते त्रिपुरुषा जिताः ॥८४

## ८४) १. समस्तलोका इव।

ब्रह्मा वाराणसीमें रहनेवाले प्रजापितका, कृष्ण वसुदेवका और शम्भु सात्यिक योगी-का पुत्र हैं। ये तीनों जब साधारण मनुष्यके ही समान रहे हैं तब उन्हें अज्ञानी जन स्वभाव-सिद्ध लोकके निर्माण, रक्षण और विनाशके कारण कैसे बतलाते हैं? अभिप्राय यह है कि अनादि-निधन इस लोकका न तो ब्रह्मा निर्माता हो सकता है, न विष्णु रक्षक हो सकता है, और न शम्भु संहारक ही हो सकता है। 19८-७९।

यदि ये तीनों सर्वज्ञ होकर वस्तुतः एक ही मूर्तिस्वरूप हैं तो फिर ब्रह्मा और विष्णु छिंगके—इस एक मूर्तिस्वरूप शिवके छिंगके—अन्तको क्यों नहीं देख सके ? ॥८०।

जो परमात्मा सर्वज्ञ, वीतराग, शुद्ध और परमेष्ठी है उसके अवयव अल्पज्ञ, रागी और अशुद्ध संसारी प्राणी—उक्त प्रजापित आदिके पुत्रस्वरूप वे ब्रह्मा आदि—कैसे हो सकते हैं; यह विचारणीय है ॥८१॥

जो पार्वतीका पित शंकर लोकके विनाश, रक्षण और निर्माणका करनेवाला है उसके लिए लिंगच्छेदको करनेवाला शाप तापस कैसे दे सकते हैं ? यह वृत्त युक्तिसंगत नहीं माना जा सकता है ॥८२॥

इनके अतिरिक्त जो ऐसे सामर्थ्यशाली तापस शंकरके लिए भी भयानक शाप दे सकते हैं वे कामके द्वारा निरन्तर फेंके गये बाणोंसे कैसे विद्ध किये गये हैं, यह भी सोचनीय है। ।८३।।

जो उक्त ब्रह्मा आदि विश्वके निर्माता थे तथा जिन्हें देवता भी नमस्कार किया करते थे वे तीनों महापुरुष साधारण पुरुषोंके समान कामके द्वारा कैसे जीते गये हैं—उन्हें कामके वशीभूत नहीं होना चाहिए था ॥८४॥

७८) ब क इ वाराणसी । ८०) अ इ रेको ऽस्ति; क ड इ लिङ्गान्तम्; अ व वीक्षितः । ८२) अ ड शापः for तापः । ८३) व निरन्तरम् । ८४) अ प्रकृता इव ।

कामेन येन निर्जित्य सर्वे देवा विडम्बिताः । सं कथं शम्भुना दग्धस्तृतीयाक्षिकृशानुना ॥८५ ये रागद्वेषमोहादिमहादोषवशीकृताः । ते वदन्ति कथं देवा धर्मं धर्माथिनां हितम् ॥८६ न देवा लिङ्गिनो धर्मा दृश्यन्ते उन्येत्र निर्मेलाः । ते यान्त्रिषेग्य जीवेन प्राप्यते शाश्वतं पदम् ॥८७ देवो रागी यतिः संगी धर्मो हिसानिषेवितः । कुर्वेन्ति काङ्क्षितां लक्ष्मीं जीवानामतिदुर्लभाम् ॥८८ ईदृशीं हृदि कुर्वाणा धिषणां सुखसिद्धये । ईदृशीं कि न कुर्वेन्ति निराकृतिविचेतनाः ॥८९ वन्ध्यास्तनंघयो राजा शिलापुत्रो महत्तरः । मृगतृष्णाजले स्नातः कुर्वते सिवताः श्रियम ॥९०

जिस कामदेवने सब देवोंको पराजित करके तिरस्कृत किया था उस कामदेवको शंकरने अपने तीसरे नेत्रसे उत्पन्न अग्निके द्वारा भला कैसे भस्म कर दिया ?।।८५॥

इस प्रकारसे जो ब्रह्मा आदि राग, द्वेष एवं मोह आदि महादोषोंके वशीभूत हुए हैं वे देव होकर—मोक्षमार्गके प्रणेता होते हुए—धर्माभिलाषी जनोंके लिए हितकारक धर्मका उप-देश कैसे कर सकते हैं ? नहीं कर सकते हैं —ऐसे रागी द्वेषी देवोंसे हितकर धर्मके उपदेशकी सम्भावना नहीं की जा सकती है ॥८६॥

हे मित्र! इस प्रकार दूसरे किसी भी मतमें ऐसे यथार्थ देव, गुरु और धर्म नहीं देखे जाते हैं कि जिनकी आराधना करके प्राणी नित्य पदको—अविनश्वर मोक्षसुखको—प्राप्त कर सके ॥८०॥

रागयुक्त देव, परिम्रहसहित गुरु और हिंसासे परिपूर्ण धर्म; ये प्राणियोंके लिए उस अभीष्ट लक्ष्मीको करते हैं जो कि दूसरोंको प्राप्त नहीं हो सकती है; इस प्रकारसे जो अज्ञानी जन सुखकी प्राप्तिके लिए विचार करते हैं वे उसका इस प्रकार निराकरण क्यों नहीं करते हैं—[यदि रागी देव, परिम्रहमें आसकत गुरु और हिंसाहेतुक धर्म अभीष्ट सिद्धिको करते हैं तो समझना चाहिए कि ] बन्ध्याका पुत्र राजा, अतिशय महान् शिलापुत्र और मृगतृष्णा-जल्में स्नान किया हुआ; इन तीनोंकी सेवा करनेसे वे लक्ष्मीको प्राप्त करते हैं। अभिप्राय यह है कि बन्ध्याका पुत्र, शिला (पत्थर) का पुत्र और मृगतृष्णा (बालु) में स्नान ये जिस प्रकार असम्भव होनेसे कभी अभीष्ट लक्ष्मीको नहीं दे सकते हैं उसी प्रकार उक्त रागी देव आदि भी कभी प्राणियोंको अभीष्ट लक्ष्मी नहीं दे सकते हैं। ८८-९०॥

८५) १. कामः ।

८७) १. शासने।

८८) १. ईदृग्देवादयः ।

९०) १. राजादयः ।

८५) अ सर्वदेवा । ८७) ड ते ये निषेव्य । ८८) अ जीवानामन्य । ८९) क यदि for हृदि; अ निराकृतिम् । ९०) अ महत्तमः; व स्नाति, क जलस्नातः ।

द्वेषरागमदमोहिविद्विषो निजिताखिलनरामरेश्वराः । कुर्वते वपुषि यस्य नास्पदं भास्करस्य तिमिरोत्करा इव ॥९१ केवलेन गलिताखिलैनसां यो ऽवगच्छितं चराचरित्यितम् । तं त्रिलोकमतमाप्तमुत्तमाः सिद्धिसाधकमुपासते जिनम् ॥९२ विद्धसर्वनरखेचरामरेयं मनोभवशरेनं ताडिताः । ते भवन्ति यतयो जितेन्द्रिया जन्मपादपनिकर्तनाशयाः ॥९३ प्राणिपालदृढमूलबन्धनः सत्यशौचशमशीलपल्लवः । इष्टशमंफलजालमुल्बणं पेशलं फलित धमंपादपः ॥९४ बन्धमोक्षविधयः सकारणा युक्तितः सकलबाधविजताः । येन सिद्धिपथदश्नोदिताः शास्त्रमेतदवयनितं पण्डिताः ॥९५

जिस प्रकार सूर्यके शरीरमें — उसके पासमें — कभी अन्धकारका समूह नहीं रहता है उसी प्रकार जिसके शरीरमें समस्त नरेश्वरों — राजा महाराजा आदि — और अमरेश्वरों — इन्द्रादि — को पराजित करनेवाले द्वेष, राग एवं मोहरूप शत्रु निवास नहीं करते हैं तथा जो समस्त आवरणसे रहित केवलज्ञानके द्वारा चराचर लोकके स्वरूपको जानता-देखता है वह कर्म-शत्रुओंका विजेता जिन — अरिहन्त — ही यथार्थ आप्त (देव) होकर सिद्धिका शासक — मोक्षमार्गका प्रणेता — हो सकता है। इसीलिए वीतराग, सर्वज्ञ और हितोपदेशक होनेसे उत्तम जन उसीकी आराधना किया करते हैं व वही तीनों लोकोंके द्वारा आप्त माना भी गया है। १९१-९२।।

जो महात्मा समस्त मनुष्य, विद्याधर और देवोंको भी वेधनेवाले कामके बाणोंसे आहत नहीं किये गये हैं—उस कामके वशीभूत नहीं हुए हैं—तथा जो संसारह्म वृक्षके काटनेके अभिप्रायसे—मुक्तिप्राप्तिकी अभिलाषासे—इन्द्रियविषयोंसे सर्वथा विमुख हो चुके हैं वे महर्षि ही यथार्थ गुरु हो सकते हैं ॥९३॥

जिस धर्मरूप वृक्षकी जड़ उसे स्थिर रखनेवाली प्राणिरक्षा (संयम) है तथा सत्य, शौच, समता व शील ही जिसके पत्ते हैं; वही धर्मरूप वृक्ष स्पष्टतया अभीष्ट सुखरूप मनोहर फूलको दे सकता है। १८४।।

जिसके द्वारा युक्तिपूर्वक कारण सहित बन्ध और मोक्षकी विधियाँ समस्त बाधाओं से रिहत होकर मुक्तिमार्गके दिखलाने में प्रयोजक कही गयी हैं उसे विद्वान शास्त्र समझते हैं। अभिप्राय यह है कि जिसके अभ्याससे मोक्षके साधनभूत व्रत-संयमादिका परिज्ञान होकर प्राणीकी मोक्षमार्गमें प्रवृत्ति होती है वही यथार्थ शास्त्र कहा जा सकता है। १९५॥

९२) १. ज्ञानावरणादिना । २. जानाति ।

९४) १. मनोज्ञम् ।

९५) १. पठचन्ति ।

९२) अ गदिताखिलें ; अ ेस्थितम्; अ इ सिद्धसाधक । ९३) क द निकर्तनाशयः। ९५) अ विषये for विधयः; अ व सकलवोध ।

मद्यमांसवितताङ्गसंगिनो धार्मिका यदि भवन्ति रागिणः । शौण्डिलिट्टिकविटोस्तदा स्फुटं यान्ति नाकवसीतं निराकुलाः ॥९६ क्रोधलोभभयमोहर्मादताः पुत्रदारधनमन्दिरादराः । धर्मसंयमदमैरपाकृताः पातयन्ति यतयो भवाम्बुधौ ॥९७ देवता विविधवोषदूषिताः संगभङ्गकलितौस्तपोधनाः । प्राणिहिंसनपरायणो वृषः सेविता लघु नयन्ति संमृतिम् ॥९८ जन्ममृत्युबहुमार्गसंकुले द्वेषरागमदमस्सराकुले । दुर्लभः शिवपथो जने यतस्त्वं सदा भव परीक्षकस्ततः ॥९९ भवान्तकजरोजिङ्गतास्त्रिदशवन्दिता देवता निराकृतपरिग्रहस्मरहृषीकदर्णे यतिः ।

जो रागके वशीभृत होकर मद्यका पान करते हैं, मांसके भक्षणमें रत हैं और स्त्रीके शरीरकी संगतिमें आसक्त हैं वे यदि धर्मात्मा हो सकते हैं तो फिर मद्यका विक्रय करनेवाले, कसाई और व्यभिचारी जन भी निश्चिन्त होकर स्पष्टतया स्वर्गपुरीको जा सकते हैं।।९६॥

जो साधु क्रोध, लोभ, भय और मोहसे पीड़ित होकर धर्म, संयम व इन्द्रियनित्रह आदिसे विमुख होते हुए पुत्र, स्त्री, धन एवं गृह आदिमें अनुराग रखते हैं वे अपने भक्त जनोंको और स्वयं अपनेआपको भी संसाररूप समुद्रमें गिराते हैं ॥९७॥

अनेक दोषोंसे दूषित देवताओं, परिमहके विकल्पसे संयुक्त तपस्वियों और प्राणिहिंसा-में तत्पर ऐसे धर्मकी आराधनासे प्राणी शीघ्र ही संसारमें परिश्रमण किया करते हैं ॥९८॥

जो प्राणी संसारपरिश्रमणकी उत्पत्तिके बहुत-से मार्गोंसे परिपूर्ण—जन्मपरम्पराके बढ़ानेवाले साधनोंमें व्याष्ट्रत—तथा द्वेष, राग, मद और मात्सर्य भावसे व्याकुल रहता है उसे चूँिक मोक्षमार्ग दुर्लभ होता है; अतएव हे मित्र! तुम सदा परीक्षक होओ—निरन्तर यथार्थ और अयथार्थ देव, गुरु एवं धर्म आदिका परीक्षण करके जो यथार्थ प्रतीत हों उनका आराधन करो।।९९॥

जो जन्म, मरण व जरासे रहित होकर देवोंके द्वारा वन्दित हो वह देव; जो परिग्रह-से रहित होकर काम और इन्द्रियोंके अभिमानको चूर्ण करनेवाला हो वह गुरु; तथा जो

९६) १. मद्यपानिनः खाटकादयः ।

९७) १. रहिताः।

९८) १. परिग्रहसमूहव्याप्ताः ।

९९) १. संसारे।

९७) ब इ मद for भय; अ वर्जिताः for मर्दिताः; अ संयमहुमै $^\circ$ ....रपाकृतास्तापयन्ति । ९९) अ ब जन्मजाति $^\circ$ ; ढ शिवपथा ।

#### धर्मंपरीक्षा-१७

वृषो ऽकपटसंकटः सकलजीवरक्षापरो वसन्तु मम मानसे ऽमितगितः शिवायानिशम् ॥१००

इति धर्मपरोक्षायाममितगतिकृतायां सप्तदशः परिच्छेदः ॥१७॥

१००) १. कपटरहित:।

कपटकी विषमतासे रहित होकर समस्त प्राणियोंकी रक्षा करनेवाला हो वह धर्म कहा जाता है। प्रन्थकार अमितगति आचार्य कहते हैं कि ये तीनों मोक्ष सुखकी प्राप्तिके लिए मेरे हृदय-में निरन्तर वास करें।।१००॥

> इस प्रकार आचार्य अमितगति विरचित धर्मपरीक्षामें सत्रहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१७॥

१००) अ इ रक्षाकरो;... °मितगतेः।

# [ 88]

श्रुत्वा पवनवेगो ऽथ परदर्शनदुष्टताम् ।
पप्रच्छेति मनोवेगं संदेहितिमिरच्छिदे ॥१
परस्परिवरुद्धानि कथं जातानि भूरिशः ।
वर्शनान्यन्यदोयानि कथ्यतां मम सन्मते ॥२
आकर्ण्य भारतीं तस्य मनोवेगो ऽगदीदिति ।
उत्पत्तिमन्यतीर्थानां श्रूयतां मित्र विच्म ते ॥३
उत्सिपण्यवसिपण्यौ वर्तेते भारते सदा ।
वर्शनवारमहावेगे त्रियामावासराविव ॥४
एकैकस्यात्र षड्भेदाः मुखमामुखमादयः ।
परस्परमहाभेदा वर्षे वा शिशारादयः ॥५

## ४) १. रात्रिदिवसौ इव ।

इस प्रकार पवनवेगने दूसरे मतोंकी दुष्टताको सुनकर—उन्हें अनेक दोषोंसे परिपूर्ण जानकर—अपने सन्देहरूप अन्धकारको नष्ट करनेके लिए मनोवेगसे यह पूछा कि दूसरोंके वे बहुत प्रकारके मत परस्पर विरुद्ध हैं, यह तुम कैसे जानते हो। हे समीचीन बुद्धिके धारक मित्र ! उन दर्शनोंकी उत्पत्तिको बतलाकर मेरे सन्देहको दूर करो ॥१-२॥

पवनवेगकी वाणीको—उसके प्रश्नको—सुनकर मनोवेग इस प्रकार बोला—हे मित्र ! मैं अन्य सम्प्रदायोंकी उत्पत्तिको कहता हूँ, सुनो ॥३॥

जिस प्रकार रात्रिके पश्चात् दिनं और फिर दिनके पश्चात् रात्रि, यह रात्रि-दिनका कम निरन्तर चालू रहता है; उनकी गतिको कोई रोक नहीं सकता है, उसी प्रकार इस भरत क्षेत्रके भीतर उत्सिर्पणी और अवसिर्पणी ये दो काल सर्वदा क्रमसे वर्तमान रहते हैं, उनके संचारक्रमको कोई रोक नहीं सकता है। इनमें उत्सिर्पणी कालमें प्राणियोंकी आयु एवं वल बुद्धि आदि उत्तरोत्तर क्रमसे वृद्धिको प्राप्त होते रहते हैं और अवसिर्पणी कालमें वे उत्तरो-त्तर क्रमसे हानिको प्राप्त होते रहते हैं ॥॥॥

जिस प्रकार एक वर्षमें शिशिर व वसन्त आदि छह ऋतुएँ प्रवर्तमान होती हैं उसी प्रकार उक्त दोनों कालोंमें-से प्रत्येकमें सुषमासुषमा आदि छह कालभेद—अवसर्षिणीमें १. सुषमासुषमा २. सुषमा ३. सुषमदुःषमा ४. दुःषमसुषमा ५. दुःषमा और ६. दुःषमदुःषमा तथा उत्सर्षिणीमें दुःषमदुःषमा व दुःषमा आदि विपरीत क्रमसे छहों काल—प्रवर्तते हैं। जिस प्रकार ऋतुओंमें परस्पर भेद रहता है उसी प्रकार इन कालोंमें भी परस्पर महान् भेद रहता है।।।।।

४) क ढ इ <sup>°</sup>महावेगी; अ वर्तन्ते । ५) अ एकैका यत्र, ब एकैकात्र तु, क एकैकत्रात्र ।

कोटीकोटचो दशाब्धीनां प्रत्येकमनयोः प्रमाः । तत्रावसिपणी जेया वर्तमाना विचक्षणेः ॥६ कोटीकोटचो उम्बुराशीनां सुखमासुखमादिमा । चतस्रो गदितास्तिस्रो द्वितीया सुखमा समा ॥७ तेषामन्ते तृतीयाब्दे सुखमादुःखमोदिते । तासु त्रिद्वचेकपल्यानि जीवितं क्रमतो ऽङ्गिनाम् ॥८ त्रिद्वचेकका मताः क्रोशाः क्रमतो ऽत्र तनू च्छितः । त्रिद्वचेकदिवसैस्तेषामाहारो भोगभागिनाम् ॥६ आहारः क्रमतस्तुल्यो बदरामलकाक्षकैः । परेषां दुलंभो वृक्षः सर्वेन्द्रियबलप्रेदः ॥१०

उक्त दोनों कालोंमें प्रत्येकका प्रमाण दस कोड़ाकोडि सागरोपम है—सु. सु. ४ कोड़ा-कोडि + सु. ३ को. को. + सु. दु. २ को. को. + दु. सु. २१ हजार वर्ष कम १ को. को. और + दु. दु. २१ ह. वर्ष = १० को. को. सा.। उन दोनों कालोंमें-से यहाँ वर्तमानमें अवसर्पिणी काल चल रहा है, ऐसा विद्वानोंको जानना चाहिये ॥६॥

प्रथम सुषमासुषमा काल चार कोड़ाकोडि सागरोपम प्रमाण, द्वितीय सुषमा काल तीन कोड़ाकोडि सागरोपम प्रमाण और तीसरा सुषमदु:षमा दो कोड़ाकोड़ी सागरोपम प्रमाण कहा गया है। इन तीन कालोंमें प्राणियोंकी आयु क्रमसे तीन पत्य, दो पत्य और एक पत्य प्रमाण निर्दिष्ट की गयी है। ७-८॥

उक्त तीन कालोंमें प्राणियोंके शरीरकी ऊँचाई क्रमसे तीन, दो और एक कोश मानी गयी है। इन कालोंमें भोगभूमिज प्राणियोंका आहार क्रमसे तीन, दो और एक दिनके अन्तरसे होता है।।९।।

वह आहार भी उनका प्रमाणमें क्रमसे वेर, आँवला और बहेड़ेके फलके बराबर होता है। इस प्रकार प्रमाणमें कम होनेपर भी वह सब ही इन्द्रियोंको शक्ति प्रदान करनेवाला होता है। ऐसा पौष्टिक आहार अन्य जनोंको—कर्मभूमिज जीवोंको—दुर्लभ होता है।।१०॥

६) १. सागराणाम् । २. तयोः ।

७) १. काल ।

८) १. द्वे कोटीकोटचौ । २. कालेषु ।

९) १. कालेषु ।

१०) १. शक्तिवान् ।

७) अ सुषमादिना....सुषमा स सा । ८) अ तेषामेव, व तेषामेते; अ तेषु for तासु; इ क्रमतो ऽङ्गिनः।

९) अ तनूत्सृति:, क तनूत्थिति:। १०) अ बदराम्लककारूयकै:; क इ वृष्यः सर्वेन्द्रिय ।

#### अमितगतिविरचिता

नास्ति स्वस्वामिसंबन्धो नान्यगेहे गमागमौ ।
न हीनो नाधिकस्तत्र न वृतं नापि संयमः ॥११
सप्तभिः सप्तकस्तत्र दिनानां जायते ऽङ्गिनाम् ।
सर्वभोगक्षमो देहो नवयौवनभूषणः ॥१२
स्त्रीपुंसयोर्युगं तत्र जायते सहभावतः ।
कान्तिद्योतितसर्वाङ्गं ज्योत्स्नाचन्द्रमसोरिव ॥१३
आर्यमाह्वयते नाथं प्रेयसी प्रियभाषिणी ।
तत्रासौ प्रेयसीमार्यां चित्रचादुक्रियोद्यतः ॥१४
दशाङ्गो दोयते भोगस्तेषां कल्पमहीरुहैः ।
दशाङ्गीर्नावकारैश्व धर्मेरिव सविग्रहैः ॥१५
मद्यत्यंग्रहज्योतिर्भूषाभोजनविग्रहाः ।
स्रग्दीपवस्त्रपात्राङ्गा दश्या कल्पपादपाः ॥१६

## १४) १. आर्यः ।

इन कालोंमें प्राणियोंके मध्यमें स्व-स्वामिभाव सम्बन्ध—सेवक व स्वामीका व्यवहार—नहीं रहता, दूसरोंके घरपर जाना-आना भी नहीं होता, हीनता व अधिकता (नीच-ऊँच) का भी व्यवहार नहीं होता, तथा उस समय व्रत व संयमका भी परिपालन नहीं होता॥११॥

उन कार्लोमें प्राणियोंका शरीर जन्म लेनेके पश्चात् सात सप्ताह—उनचास दिनोंमें— नवीन यौवनसे विभूषित होकर समस्त भोगोंके भोगनेमें समर्थ हो जाता है ॥१२॥

उस समय चाँदनी और चन्द्रमाके समान कान्तिसे सब ही शरीरको प्रतिभासित करनेवाला स्त्री व पुरुषका युगल साथ ही उत्पन्न होता है।।१३।।

भोगभूमियों स्नेह पूर्वक मधुर भाषण करनेवाली प्रिय स्त्री अपने स्वामीको 'आर्य' इस शब्दके द्वारा बुलाती है तथा वह स्वामी भी उस प्रियतमाको अनेक प्रकारकी खुशामद-में तत्पर होता हुआ 'आर्या' इस शब्दसे सम्बोधित करता है ॥१४॥

उक्त कालोंमें शरीरधारी दस धर्मोंके समान जो दस प्रकारके कल्पवृक्ष होते हैं वे सब प्रकारसे विकारसे रहित होकर उन आर्य जनोंके लिए दस प्रकारके भोगको प्रदान किया करते हैं ॥१५॥

वे दस प्रकारके कल्पगृक्ष ये हैं—मद्यांग, तूर्यांग, गृहांग, ज्योतिरंग, भूषणांग, भोज-नांग, मालांग, दीपांग, वस्त्रांग, और पात्रांग ॥१६॥

११) अ क ड गेहगमा; ड न दीनो । १३) ब शुभभावतः, ड महतावतः; अ द्योतितसर्वाशम् । १४) अ प्रेमभाषिणी....प्रेयसीनार्या....चित्रवाटक्रियोदितः, ब चित्रचाटुरिव क्रिया । १५) ब क निर्मलाकारैधंर्में ।

पल्यस्याथाण्टमे भागे सित शेषे व्यवस्थिते।
चतुर्वेश तृतीयस्यामुत्पन्नाः कुलकारिणः ॥१७
प्रतिश्रुत्यादिमस्तत्र द्वितीयः सन्मितः स्मृतः।
क्षेमंकरघरौ प्राज्ञौ सीमंकरघरौ ततः ॥१८
ततो विमलवाहो ऽभूच्चक्षुष्मानष्टमस्ततः।
यशस्वी नवमो जैनैरिभचन्द्रः परो मतः ॥१९
चन्द्राभो मरुदेवो ऽन्यः प्रसेनो ऽत्र त्रयोदशः।
नाभिराजो बुधैरन्त्यः कुलकारी निवेदितः ॥२०
एते जातिस्मराः सर्वे विव्यज्ञानिवलोचनाः।
लोकानां दर्शयामासुः समस्तां भुवनस्थितिम् ॥२१
मरुदेव्यां महादेव्यां नाभिराजो जिनेश्वरम्।
प्रभात इव पूर्वस्यां तिग्मरिक्ममजीजनत् ॥२२
स्वर्गावतरणे भर्तुरयोध्यां त्रिदशेश्वरः।
भक्त्या रत्नमयीं चक्ने विव्यप्राकारमन्दिराम् ॥२३

# १७) १ समायां [ ये ] ।

जब तृतीय कालमें पल्यका आठवाँ भाग शेष रहता है तब उस समय क्रमसे चौदह कुलकर पुरुष उत्पन्न हुआ करते हैं ॥१७॥

उनमें प्रथम प्रतिश्रुत, द्वितीय सन्मति, तत्परचात् क्षेमंकर, क्षेमन्धर, सीमंकर, सीमन्धर, विमलवाह, आठवाँ चक्षुष्मान्, नौवाँ यशस्वी, तत्परचात् अभिचन्द्र, चन्द्राभ, मरुदेव, तेरहवाँ प्रसेन और अन्तिम नाभिराज; इस प्रकार विद्वानोंके द्वारा ये चौदह कुलकर पुरुष उत्पन्न हुए माने गये हैं ॥१८-२०॥

ये सब जातिस्मरणसे संयुक्त व दिव्य ज्ञानरूप नेत्रसे सुशोभित—उनमें कितने ही अविधिज्ञानके धारक—थे। इसीलिए उन सबने उस समयके प्रजाजनोंको सब ही लोककी स्थितिको—भिन्न-भिन्न समयमें होनेवाले परिवर्तनको—दिखलाया था।।२१॥

जिस प्रकार प्रभातकाल पूर्व दिशामें तेजस्वी सूर्यको उत्पन्न करता है उसी प्रकार अन्तिम कुलकर नाभिराजने मरुदेवी महादेवीसे प्रथम तीर्थंकर आदि जिनेन्द्रको उत्पन्न किया था ॥२२॥

भगवान् आदि जिनेन्द्र जब स्वर्गसे अवतार छेनेको हुए—माता मरुदेवीके गर्भमें आनेवाछे थे—तब इन्द्रने भक्तिके वश होकर अयोध्या नगरीको दिव्य कोट और भवनोंसे विभूषित करते हुए रत्नमयी कर दिया था॥२३॥

१७) अ पल्यस्य वाष्ट्रमे, ब पल्यस्याप्याष्टमे । १८) अ प्रज्ञो, ब प्राज्ञैः for प्राज्ञौ । १९) ब ढ प्रसेनो ऽतः; इ जनैरन्त्यः । २१) इ समस्तभुवन<sup>0</sup> । २३) ब त्रिदिवेश्वरः ।

कन्ये नन्दासुनन्दाख्ये कच्छस्य नृपतेवृंषा । जिने नियोजयामास नीतिकीर्ती इवामले ॥२४ एतयोः कान्तयोस्तस्य पुत्राणामभवच्छतम् । सन्नाह्मीसुन्दरीकन्यं मानसाह्णादनक्षमम् ॥२५ जिनः कल्पद्रुमापाये लोकानामाकुलात्मनाम् । दिदेश षट्क्रियाः पृष्टो जीवनस्थितिकारिणीः ॥२६ ततो नीलंजसां देवो नृत्यन्तीं देवकामिनीम् । विलोनां सहसा दृष्ट्वा चिन्तयामास मानसे ॥२७ यथेषा पश्यतो नष्टा शम्पेव त्रिदशाङ्गना । तथा नश्यति निःशेषा लक्ष्मीर्मोहनिकारिणी ॥२८ सलिलं मृगतृष्णायां नभःपुर्यं महाजनः । प्राप्यते न पुनः सौल्यं संसारे सारविजिते ॥२९

२७) १. आदीश्वरः।

२८) १. अस्माकम्।

जन्म लेनेके पश्चात् जब भगवान् ऋषभनाथ विवाहके योग्य हुए तब इन्द्रने उनके लिए नीति और कीर्तिके समान नन्दा और सुनन्दा नामकी क्रमसे कच्छ और महाकच्छ राजाओंकी पुत्रियोंकी योजना की—उनका उक्त दोनों कन्याओंके साथ विवाह सम्पन्न करा दिया ॥२४॥

इन दोनों पत्नियोंसे उनके ब्राह्मी और सुन्दरी नामकी दो कन्याओंके साथ सौ पुत्र उत्पन्न हुए। ये सब उनके मनको प्रमुदित करते थे।।२५॥

कल्पवृक्षोंके नष्ट हो जानेपर जब प्रजाजन व्याकुलताको प्राप्त हुए तब उनके द्वारा पूछे जानेपर भगवान् आदि देवने उन्हें जीवनकी स्थिरताकी कारणभूत असि-मधी आदिरूप छह क्रियाओंका उपदेश दिया था ॥२६॥

तत्पश्चात् सभाभवनमें नृत्य करती हुई नीलंजसा नामक अप्सराको अकस्मात् मरण-को प्राप्त होती हु**ई देखकर भगवान्**ने अपने मनमें इस प्रकार विचार किया ॥२७॥

जिस प्रकारसे यह देवांगना देखते ही देखते विजलीके समान नष्ट हो गयी उसी प्रकारसे प्राणियोंको मोहित करनेवाली यह समस्त लक्ष्मी भी नष्ट होनेवाली है।।२८।।

कदाचित् बालूमें पानी और आकाशपुरीमें महापुरुष भले ही प्राप्त हो जावें, परन्तु इस असार संसारमें कभी सुख नहीं प्राप्त हो सकता है ॥२९॥

२४) अ जिनेन योजया ....नीतिः कीर्तेर्यथा वृषा । २५) अ सैकं ब्राह्मीसुन्दरीकं, व पुन्दरीकन्या, क किन्तयाम् । २६) क ड दुनप्रायो; अ जीवितस्थिति । २७) अ चिन्तया मानसे तदा । २८) अ व क प्रयताम्; इ मोहिविकारिणी ।

न शक्यते विना स्थातुं येनेहैकमिप क्षणम् ।
वियोगः सह्यते उस्यापि वित्रांशुरिनं तापकः ॥३०
क्षीणो ऽपि वर्धते चन्द्रो दिनमेति पुनर्गतम् ।
नदीतोयमिवातीतं यौवनं न निवतंते ॥३१
बन्धूनामिह संयोगः पन्थानामिव संगमः ।
सुहृदां जायते स्नेहः प्रकाश इव विद्युताम् ॥३२
पुत्रमित्रगृहद्रव्यधनधान्यादिसंपदाम् ।
प्राप्तिः स्वप्नोपलब्धेव न स्थैर्यमवलम्बते ॥३३
यदर्थमञ्चते द्रव्यं कृत्वा पातकमूजितम् ।
शरदभ्रमिव क्षिप्रं जीवितं तत्पलायते ॥३४
संसारे दृश्यते देही नासौ दुःखनिधानके ।
गोचरीकियते यो न मृत्युना विश्वगामिना ॥३५

प्राणी जिस अभीष्ट वस्तुके बिना यहाँ एक क्षण भी नहीं रह सकता है वह अग्निके समान सन्तापजनक उसके वियोगको भी सहता है ॥३०॥

हानिको प्राप्त हुआ भी चन्द्रमा पुनः वृद्धिको प्राप्त होता है, तथा बीता हुआ भी दिन फिरसे आकर प्राप्त होता है; परन्तु गया हुआ यौवन (जवानी) नदीके पानीके समान फिरसे नहीं प्राप्त हो सकता है ॥३१॥

जिस प्रकार प्रवासमें कुछ थोड़े-से समयके लिए पथिकोंका संयोग हुआ करता है उसी प्रकार यहाँ—संसारमें —बन्धु-जनोंका भी कुछ थोड़े-से ही समयके लिए संयोग रहता है, तत्पश्चात् उनका वियोग नियमसे ही हुआ करता है। तथा जिस प्रकार विजलीका प्रकाश क्षण-भरके लिए ही होता है उसी प्रकार मित्रोंका स्नेह भी क्षणिक ही है।।३२॥

जिस प्रकार कभी-कभी स्वप्नमें अनेक प्रकारके अभीष्ट पदार्थोंकी प्राप्ति देखी जाती है, परन्तु जागनेपर कुछ भी नहीं रहता है; उसी प्रकार संसारमें पुत्र, मित्र, गृह और धन-धान्यादि सम्पदाओंकी भी प्राप्ति कुछ ही समयके लिए हुआ करती है; उनमें-से कोई भी सदा स्थिर रहनेवाला नहीं है। ।३३।।

जिस जीवनके छिए प्राणी महान् पापको करके धनका उपार्जन किया करता है वह जीवन शरद् ऋतुके मेघके समान शीघ्र ही नष्ट हो जाता है—आयुके समाप्त होनेपर मरण अनिवार्य होता है ॥३४॥

दुखके स्थानभूत इस संसारमें वह कोई प्राणी नहीं देखा जाता है जो कि समस्त लोकमें विचरण करनेवाली मृत्युका प्रास न बनता हो—इन्द्र, धरणेन्द्र और चक्रवर्ती आदि सब ही आयुके क्षीण होनेपर मरणको प्राप्त हुआ ही करते हैं ॥३५॥

३०) १. अग्निः ।

३५) १. न गृह्यते । २. जीवः ।

३१) ब क ड इक्षीणो वि<sup>°</sup>; अ ड इ. न विवर्तते । ३२) अ व संगमे, क संगमम् । ३४) अ इ<sup>°</sup>मयंते । ३४) व<sup>°</sup> निदानके ।

न किंचनात्र जीवानां क्वोवसीयसकारणम्।
रत्नत्रयं विहायकं न परं विद्यते ध्रुवम् ॥३६
विचिन्त्येति जिनो गेहाद्विनिगंन्तुं प्रचक्रमे।
संसारासारतावेदी कथं गेहे ऽवितष्ठिति ॥३७
आरूढः शिबिकां देवो मुक्ताहारविभूषिताम्।
आनेतुं स्वयमायातां सिद्धभूमिमवामलाम्॥३८
उित्थातं पाण्यवेरेतोमग्रहीषुदिवीकसः।
समस्तधमंकायेषु व्याप्रियन्ते महाधियः॥३९
समेत्य शकटोद्यानं देवो वटतरोरधः।
पर्यंङ्कासनमास्थाय भूषणानि निराकरोत्॥४०
पक्षिभर्मृष्टिभिः क्षिप्रं ततो ऽसौ दृढमृष्टिकः।
केशानुत्पाटयामास कृतसिद्धनमस्कृतिः॥४१

इस संसारमें एक रत्नत्रयको छोड़कर और दूसरा कोई प्राणियोंके कल्याणका कारण नहीं है, यह निश्चित समझना चाहिए ॥३६॥

यही विचार करके जिन—भगवान आदिनाथ तीर्थं कर—गृहसे निकलनेके लिए समर्थ हुए—समस्त परिमहको छोड़कर निर्मन्थ दीक्षाके धारण करनेमें प्रवृत्त हुए। ठीक भी है— जो संसारकी निःसारताको जान लेता है वह घरमें कैसे अवस्थित रह सकता है? नहीं रह सकता है।।३७॥

वे भगवान मोतियोंके हारोंसे सुशोभित जिस पालकीके ऊपर विराजमान हुए वह ऐसी प्रतीत होती थी जैसे मानो उन्हें छेनेके लिए स्वयं सिद्धभूमि (सिद्धालय) ही आकर उपस्थित हुई हो ॥३८॥

उस पालकीको सर्वप्रथम राजाओंने ऊपर उठाकर अपने कन्धोंपर रखा, तत्पश्चात् फिर उसे देवोंने प्रहण किया—वे उसे उठाकर ले गये। ठीक है—धर्मके कामोंमें सब ही बुद्धिमान् प्रवृत्त हुआ करते हैं।।३९।।

इस प्रकारसे भगवान् जिनेन्द्र शकट नामके उद्यानमें पहुँचे और वहाँ उन्होंने वटबृक्षके नीचे पद्मासनसे अवस्थित हो कर अपने शरीरके ऊपरसे भूषणोंको—सब ही वस्त्राभरणोंको पृथक कर दिया।।४०॥

तत्पश्चात् उन्होंने दृढ़ मुष्टिसे संयुक्त होकर सिद्धोंको नमस्कार करते हुए पाँच मुष्टियों-के द्वारा शोघ्र ही अपने केशोंको उखाड़ डाला— उनका लोंच कर दिया ॥४१॥

३६) १. शाश्वतम्।

३९) १. शिबिकाम् । २. प्रवर्तन्ते ।

३६) अ विहायैकमपरम् । ३८) अ ब क इ सिद्धिभूमि । ३९) अ ब समस्ता धर्म । ४१) ब सिद्धि।

कल्याणाङ्गो महासत्त्वो नरामरिनषेवितः ।
अध्वीभूय ततस्तस्यौ सुवर्णाद्विरिव स्थिरः ॥४२
कृत्वा पटिलकान्तःस्थान् जिनेन्द्रस्य शिरोष्हान् ।
आरोप्य मस्तके शक्रश्चिक्षेप क्षीरसागरे ॥४३
प्रकृष्टो ऽत्रै कृतो योगो यतस्त्यागो जिनेशिना ।
शकटामुखमुद्यानं प्रयागाख्यां गतं ततः ॥४४
चत्वायंमा सहस्राणि भूषा जातास्त्योधनाः ।
सिद्धराचितं कार्यं समस्तः श्रयते जनः ॥४५
षण्मासाम्यन्तरे भग्नाः सर्वे ते नृपपुङ्गवाः ।
वीनचित्तैरविज्ञानैः सह्यन्ते न परीषहाः ॥४६
फलान्यन्तुं प्रवृत्तास्ते पयः पातुं विगम्बराः ।
तन्नास्ति क्रियते यन्न बुभुक्षाक्षीणकुक्षिभिः ॥४७

तत्पश्चात् मंगलमय शरीरसे संयुक्त, अतिशय बलवान् तथा मनुष्य एवं देवोंसे आराधित वे भगवान् सुमेरुके समान स्थिर होकर ऊर्ध्वीभूत स्थित हुए—कायोत्सर्गसे ध्यान-में लीन हो गये ॥४२॥

उस समय सौधर्म इन्द्रने आदि जिनेन्द्रके उन बालोंको एक पेटीके भीतर अवस्थित करके अपने मस्तक पर रखा और जाकर क्षीर समुद्रमें डाल दिया ॥४३॥

भगवान् आदि जिनेन्द्रने उस वनमें चूँकि महान् त्याग व उत्कृष्ट ध्यान किया था, इसीछिए तबसे वह वन 'प्रयाग' के नामसे प्रसिद्ध हो गया ॥४४॥

भगवान आदि जिनेन्द्रके दीक्षित होनेके साथ चार हजार अन्य राजा भी दीक्षित हुए थे। सो ठीक भी है—सत्पुरुष जिस कार्यका अनुष्ठान करते हैं उसका आश्रय सब ही अन्य जन किया करते हैं ॥४५॥

परन्तु वे सब राजा छह महीनेके ही भीतर उस संयमसे भ्रष्ट हो गये थे। ठीक है— अज्ञानी जन मानसिक दुर्बछताके कारण परीषहोंको नहीं सह सकते हैं।।४६॥

तव वे निर्प्रन्थके वेपभें स्थित रहकर फलोंके खाने और पानीके पीनेमें प्रवृत्त हो गये। ठीक है—जिनका उदर भूखसे कृश हो रहा है वे बुमुक्षित प्राणी ऐसा कोई जघन्य कार्य नहीं है जिसे न करते हों—भूखा प्राणी हेयाहेयका विचार न करके कुछ भी खानेमें प्रवृत्त हो जाता है।।४७।

४३) १. रत्नपेटिकान्तःस्थान् ।

४४) १. उद्याने ।

४५) १. जिनेन सह।

४२) अ ऊर्घ्वीभूतस्ततः । ४३) पटलिकान्तस्तान् । ४४) अ इ प्रयोगास्यं, ड प्रयोगास्याम् । ४६) इ <sup>०</sup>रवज्ञानैः, सहाते ।

ततो देवतया प्रोक्ता भो भो भूपा न युज्यते।
विधातुमीदृशं कर्म लिङ्गेनानेन निन्दितम्।।४८
गृहीत्वा स्वयमाहारं भुञ्जते ये दिगम्बराः।
नोत्तारो विद्यते तेषां नीचानां भववारिषेः।।४९
पाणिपात्रे पर्रदंत्तं प्रामुकं परवेश्मिन।
आहारं भुञ्जते जैना योगिनो धमंवृद्धये।।५०
निशम्येति वचो देव्याः कृत्वा कौपीनमाकुलाः।
पानीयं ते पपुर्घोरं कालकूटमिवोजितम्।।५१
हित्वा लज्जां गृहं याताः केचित् क्षुत्तृट्करालिताः।
त्रपन्ते प्राणिनस्तावद्याच्चेतो न दुष्यति।।५२
यदि यामो गृहं हित्वा देवमत्र वनान्तरे।
तदानों भरतो रुष्टो वृत्तिच्छेदं करोति नः।।५३
वरमत्र स्थिताः सेवां विद्धाना विभोवने।
इति ध्यात्वापरे तस्थुस्तत्र कन्दादिखादिनः।।५४

उनकी इस संयमिवरुद्ध प्रवृत्तिको देखकर किसी देवताने उनसे कहा कि हे राजाओ! इस दिगम्बर वेषके साथ ऐसा निकृष्ट कार्य करना योग्य नहीं है। जो दिगम्बर होकर— जिनिलिंगके धारण करते हुए—स्वयं आहारको प्रहण करके उसका उपभोग करते हैं उन नीच जनोंका संसारसे उद्धार इस प्रकार नहीं हो सकता है जिस प्रकार कि समुद्रसे हीन पुरुषोंका उद्धार नहीं हो सकता है। जिनिलिंगके धारक यथार्थ योगी संयमकी वृद्धिके लिए दूसरोंके घरपर जाकर श्रावकोंके द्वारा हाथों रूप पात्रमें दिये प्रासुक—निर्दोष—आहारको प्रहण किया करते हैं। १४८-५०।।

देवताके इन वचनोंको सुनकर उक्त वेषधारी राजाओंने व्याकुल होते हुए उस दिगम्बर साधुके वेषको छोड़कर कौपीन (लंगोटो) को धारण कर लिया। फिर वे पानीको ऐसे पीने लगे जैसे मानो बलवान् व भयानक कालकूट विषको ही पी रहे हों।।५१।।

उनमें कुछ छोग भूख और प्याससे पीड़ित होकर लज्जाको छोड़ते हुए अपने-अपने घरको वापस चले गये। ठीक है—प्राणी तभी तक लज्जा करते हैं जबतक कि मन दूषित नहीं होता है—वह निराकुल रहता है।।५२।।

दूसरे लोगोंने विचार किया कि यदि हम आदिनाथ भगवान्को यहाँ वनके बीचमें लोड़कर जाते हैं तो उस समय राजा भरत क्रुद्ध होकर हम लोगोंकी आजीविकाको नष्ट कर देगा। इसलिए यहीं वनमें स्थित रहकर स्वामीकी सेवा करते रहना कहीं अच्छा है। ऐसा विचार करके वे कन्द-मूलादिका भक्षण करते हुए वहीं वनमें स्थित रह गये।।५३-५४॥

४८) ब प्रोक्तो । ४९) ड इ नोत्तीरो; अ नोचानामिव वारिधेः । ५०) इ  $^{\circ}$ पात्रम्; अ परवेश्मसु । ५२) अ हत्वा लज्जां गृहं कृत्वा । ५३) अ गत्वा for हित्वा; तत् for नः । ५४) इ विदधाम ।

वतं कच्छमहाकच्छौ तापसीयं वितेनतुः ।
महापाण्डित्यगर्वेण फलमूलादिभक्षणः ॥५५
विधाय दर्शनं सांख्यं कुमारेण मरीचिना ।
व्याख्यातं निजिशिष्यस्य कपिलस्य पटीयसा ॥५६
स्वस्वपाण्डित्यदर्येण परे मानविडम्बिताः ।
तस्थुविधाय पाखण्डं भूपा रुचितमात्मनः ॥५७
पाखण्डानां विचित्राणां सित्रषष्टिशतत्रयम् ।
कियाकियादिवादानामभून्मिश्यात्ववर्धंकम् ॥५८
चार्वाकदर्शनं कृत्वा भूपौ शुक्रबृहस्पतो ।
प्रवृतौ स्वेच्छया कर्नुं स्वकीयेन्द्रियपोषणम् ॥५९
इत्थं धराधिपाः प्राप्ता भूरिभेदां विडम्बनाम् ।
विडम्ब्यते न को दीनः कर्नुकामः प्रभोः कियाम् ॥६०

उनमें जो कच्छ और महाकच्छ राजा थे उन दोनोंने अपनी विद्वत्ताके अभिमानमें चूर होकर फल व कन्दादिके भक्षणसे तापस धर्मकी स्थिरता बतलायी—उन्होंने उपर्युक्त फलादिके भक्षणको साधुओंके धर्मके अनुकूल सिद्ध किया ॥५५॥

भगवान ऋषभनाथके पौत्र और महाराज भरतके पुत्र अतिशय चतुर भरीचिकुमारने सांख्य मतकी रचना कर उसका ब्याख्यान अपने शिष्य कपिल ऋषिके लिए किया ॥५६॥

अन्य राजा लोगोंने भी महत्त्वाकांक्षाके वशीभृत होकर अपनी-अपनी विद्वत्ताके अभिमानको प्रकट करनेके लिए आत्मरुचिके अनुसार कृत्रिम असत्य मतोंकी रचना की॥ ५७॥

इस प्रकार क्रियावादी व अक्रियावादियों आदिके मिथ्यात्वको बढ़ानेवाले तीन सौ तिरसठ असत्य व बनावटी विविध प्रकारके मतोंका प्रचार उसी समयसे प्रारम्भ हुआ।।५८।।

शुक्र और बृहस्पति नामके दो राजा आत्मा व परलोकके अभावके सूचक चार्वाक मतको रचकर इच्छानुसार अपनी इन्द्रियोंके पुष्ट करनेमें प्रवृत्त हुए—इस लोक-सम्बन्धी विषयोपभोगमें स्वच्छन्दतासे मग्न हुए॥५९॥

इस प्रकार भगवान् आदिनाथके साथ दीक्षित हुए वे राजा अनेक प्रकारके कपटपूर्ण वेषोंको (अथवा अपमान या दुखको) प्राप्त हुए। ठीक है—समर्थ महापुरुषके द्वारा की जाने-वाली क्रिया (अनुष्ठान) के करनेका इच्छुक हुआ कौन-सा कातर प्राणी विडम्बनाको नहीं प्राप्त होता है ? अवश्य ही वह विडम्बनाको प्राप्त हुआ करता है ॥६०॥

५५) १. विस्तारितः।

५६) १. पाठितम्।

६०) १. भूपाः।

५५) क भक्षणी। ५७) ड स्वस्य for स्वस्व। ५८) क मिथ्यात्वदर्शनम्। ५९) व शक्र for शुक्र। ६०) क विडम्बिनाम्।

बाहारेण विना भग्नाः परीषहकरालिताः । इमे यथा तथान्ये ऽपि लगिष्यन्ति कुदर्शने ॥६१ विचिन्त्येति जिनो योगं संहृत्यान्योपकारकः । प्रारेभे योगिनां कतु शुद्धान्नग्रहणक्रमम् ॥६२ अवाप्य शोभनं स्वप्नं भूत्वा जातिस्मरो नृपः । अबूभुजिजनं श्रेयान् विधानज्ञो विधानतः ॥६३ श्रावकाः पूजिताः पूर्वं भक्तितो भरतेन ये । चिक्रपूजनतो जाता ब्राह्मणास्ते मदोद्धताः ॥६४ इक्ष्वाकुनाथभोजोग्नवंशास्तीर्थंकृता कृताः । आद्येन कुर्वता राज्यं चत्वारः प्रथिता भृवि ॥६५ वतिनो ब्राह्मणाः प्रोक्ताः क्षत्रियाः क्षतरिक्षणः । वाणिज्यकुश्वाला वैश्याः श्रूद्वाः प्रेषणकारिणैः ॥६६

#### ६६) १. परकार्यंकराः ।

जिस प्रकार भोजनके बिना परीषहसे व्याकुल होकर ये मरीचि आदि मिथ्या मतोंके प्रचारमें लग गये हैं उसी प्रकारसे दूसरे जन भी उस मिथ्या मतके प्रचारमें लग जावेंगे, ऐसा विचार करके भगवान आदिनाथने ध्यानको समाप्त किया व अन्य अनिभन्न जनोंके उपकारको दृष्टिसे मुनि जनोंके शुद्ध आहार महणकी विधिको करना प्रारम्भ किया—आहार-दानकी विधिको प्रचलित करनेके विचारसे वे स्वयं ही उस आहारके प्रहण करनेमें प्रवृत्त हुए॥६१-६२॥

उस समय सुन्दर स्वप्नके देखनेसे राजा—श्रेयांसको पूर्व जन्मका—राजा वज्रजंघकी पत्नी श्रीमतीके भवका—स्मरण हो आया। इससे मुनिके लिए दिये जानेवाले आहारदानकी विधिको जान लेनेके कारण उसने भगवान् आदिनाथ तीर्थंकरको विधिपूर्वक आहार कराया।।६३।।

पूर्वमें सम्राट् भरतने जिन श्रावकोंकी भक्तिपूर्वक पूजा की थी वे ब्राह्मणके रूपमें प्रतिष्ठित श्रावक चक्रवर्ती द्वारा पूजे जानेके कारण कालान्तरमें अतिशय गर्वको प्राप्त हो गये थे ॥६४॥

प्रथम तीर्थंकर आदिनाथ महाराजने राज्यकार्य करते हुए इक्ष्वाकु, नाथ, भोज और उम्र इन चार वंशोंकी स्थापना की थी। वे चारों पृथिवीपर प्रसिद्ध हुए हैं ॥६५॥

उस समय जो सत्पुरुष व्रत-नियमोंका परिपालन करते थे वे ब्राह्मण, जो पीड़ित जन-की रक्षा करते थे वे क्षत्रिय, जो व्यापार कार्यमें चतुर थे—उसे कुशलतापूर्वक करते थे—वे वैश्य, और जो सेवाकार्य किया करते थे वे शूद्र कहे जाते थे॥६६॥

६१) अ लिपब्यन्ति । ६२) अ संहत्या .... ग्रहणक्षमम्; क श्रद्धान्त । ६३) अ आबुभुजे । ६४) अ इ महो-द्धताः । ६५) व भोजाग्रं; इ चत्वारि । ६६) ड क्षितिरक्षिणः; व विणच्याकुशलाः ।

अर्ककीर्तिरभूत् पुत्रो भरतस्य रथाङ्गिनः । सोमो बाहुबलेस्ताभ्यां वंशौ सोमार्कसंज्ञकौ ॥६७

रुटः श्रीवीरनाथस्य तपस्वी मौङ्गलायनः । शिष्यः श्रीपाश्वैनाथस्य विदधे बुद्धदर्शनम् ॥६८

शुद्धोदनसुतं बुद्धं परमात्मानमन्नवीत् । प्राणिनः कुर्वते कि न कोपवैरिपराजिताः ॥६९

षण्मासानवसद् विष्णोर्बलभद्रः कलेवरम् । यतस्ततो भुवि स्यातं कङ्कालमभवद् व्रतम् ॥७०

कियन्तस्तव कथ्यन्ते मिथ्यादर्शनवितिभः। नीचैः पाखण्डभेदा ये विहिता गणनातिगाः ॥७१

पाखण्डाः समये तुर्ये बीजरूपेण ये स्थिताः । प्ररुद्धा विस्तरं प्राप्ताः कल्किकालावनाविमे ॥७२

चक्रवर्ती भरतके अर्ककीर्ति नामका और बाहुबलीके सोम नामका पुत्र हुआ था। इन दोनोंके निमित्तसे सोम और अर्क (सूर्य) नामके दो अन्य वंश भी पृथिवीपर प्रसिद्ध हुए ॥६७॥

भगवान् पार्श्वनाथका जो मौङ्गिलायन नामका तपस्वी शिष्य था उसने महावीर स्वामीके ऊपर क्रोधित होकर बुद्धदर्शनकी—बौद्ध मतकी—रचना की ॥६८॥

उसने शुद्धोदन राजाके पुत्र बुद्धको परमात्मा घोषित किया। ठीक है—क्रोधरूप शत्रुके वशीभृत हुए प्राणी क्या नहीं करते हैं —वे सब कुछ अकार्य कर सकते हैं ॥६९॥

बलभद्रने चूँकि कृष्णके निर्जीय शरीरको छह मास तक धारण किया था इसीलिए पृथ्वीपर 'कंकाल' व्रत प्रसिद्ध हो गया ॥७०॥

हे मित्र ! मिथ्यादर्शनके वशीभृत होकर मनुष्योंने जिन असंख्यात पाखण्ड भेदोंकी— विविध प्रकारके अयथार्थ मतोंकी—रचना की है उनमें से भटा कितने मतोंकी प्ररूपणा तेरे छिए की जा सकती है ! असंख्यात होनेसे उन सबकी प्ररूपणा नहीं की जा सकती है ॥७१॥

ये जो पाखण्ड मत चतुर्थ कालमें बीजके स्वरूपमें स्थित थे वे अब इस कलिकाल-स्वरूप पंचम कालमें अंकुरित होकर विस्तारको प्राप्त हुए हैं ॥७२॥

६९) १. अब्रुवन् ।

७२) १. पञ्चमसमयभुवि ।

६७) अ<sup>°</sup>रभून्मिश्रो; अवक इंसंज्ञिकौ। ६८) अ इंमौण्डिलायनः। ६९) अव<sup>°</sup>त्मानमकल्पयन्। ७०) अनावहेद्विष्णो<sup>°</sup>। ७१) अइं नरैः for नीचैः।

विरागः केवलालोकविलोकितजगत्त्रयः।
परमेष्ठी जिनो देवः सर्वगीर्वाणविन्दतः ।।७३
यत्र निर्वाणसंसारौ निगद्येते सकारणौ।
सर्वबाधकनिर्मुक्त आगमो ऽसौ बुधस्तुतः ।।७४
आजंवं मादंवं सत्यं त्यागः शौचं क्षमा तपः।
ब्रह्मचर्यंमसंगत्वं संयमो दशधा वृषः।।७५
त्यक्तबाह्यान्तरग्रन्थो निःकषायो जितेन्द्रियः।
परीषहसहः साधुर्जातरूपधरो मतः।।७६
निर्वाणनगरद्वारं संसारदहनोदकम्।
एतच्चतुष्टयं ज्ञेयं सर्वदा सिद्धिहेतवे।।७७
सम्यक्त्वज्ञानचारित्रतपोमाणिक्यदायकम्।
चतुष्टयमिदं हित्वा नापरं मुक्तिकारणम्।।७८

जो रागादि दोषोंसे रहित होकर केवलज्ञानरूप प्रकाशके द्वारा तीनों लोकोंको देख चुका है, उच्च पदमें अवस्थित है, कर्म-शत्रुओंका विजेता है तथा सब ही देव जिसकी वन्दना किया करते हैं; वही यथार्थ देव हो सकता है।।७३॥

जिसमें कारणनिर्देशपूर्वक मोक्ष और संसारकी प्ररूपणा की जाती है तथा जो सब बाधाओंसे—पूर्वापरविरोधादि दोषोंसे—रहित होता है वह यथार्थ आगम माना जाता है ॥७४॥

सरलता, मृदुता, शौच, सत्य, त्याग, क्षमा, तप, ब्रह्मचर्य, अिंकचन्य और संयम; इस प्रकारसे धर्म दस प्रकारका माना गया है ॥७५॥

जो बाह्य और अभ्यन्तर दोनों प्रकारके परिग्रहका परित्याग कर चुका है, क्रोधादि कषायोंसे रहित है, इन्द्रियोंको वशमें रखनेवाला है, परीषहोंको सहन करता है, तथा स्वाभा-विक दिगम्बर वेषका धारक है; वह साधु—यथार्थ गुरु—माना गया है।।७६॥

इन चारोंको —यथार्थ देव, शास्त्र, धर्म व गुरुको — मोक्षरूप नगरके द्वारभृत तथा संसाररूप अग्निको शान्त करनेके लिए शीतल जल जैसे समझने चाहिए। वे ही चारों अभीष्ट पदकी प्राप्तिके लिए सदा सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र और तपरूप रत्नोंको प्रदान करनेवाले हैं। उन चारोंको छोड़कर और दूसरा कोई भी मुक्तिका कारण नहीं है। ७७-७८।।

७३) १. स देवः।

७४) १. बुधस्मृतः।

७५) १. ऋजुत्वम् ।

७३) व क ड इ विरागकेवलाँ; अ ेलोकावलोकित । ७४) क ड इ सर्वबाधक; अ क ेनिर्मुक्तावागमो । ७५) अ शौचं त्यागः सत्यम् ।

समस्तलब्धयो लब्धा भ्रमता जन्मसागरे।
न लब्धिश्चतुरङ्गस्य मित्रैकापि शरीरिणा ॥७९
देशो जातिः कुलं रूपं पूर्णाक्षत्वमरोगिता।
जीवितं दुर्लभं जन्तोर्देशनाश्रवणं ग्रहः ॥८०
एषु सर्वेषु लब्धेषु जन्मद्रुमकुठारिकाम्।
लभते दुःखतो बोधि सिद्धिसौधप्रवेशिकाम्॥८१
यच्छुभं दृश्यते वाक्यं तज्जैनं परदर्शने।
मौक्तिकं हि यदन्यत्र तदब्धौ जायते ऽखिलम्॥८२
जिनेन्द्रवचनं मुक्त्वा नापरं पापनोदनम्।
भिद्यते भास्करेणैव दुर्भेदं शावंरं तमः॥८३
आदिभूतस्य धर्मस्य जैनेन्द्रस्य महोयसः।
अपरे नाशका धर्माः सस्यस्य शलभा इव ॥८४

हे मित्र! इस प्राणीने संसाररूप समुद्रमें गोते खाते हुए अन्य सब लब्धियोंको प्राप्त किया है, परन्तु उसे उन चारोंमें-से किसी एककी भी प्राप्ति नहीं हो सकी ॥७९॥

प्राणीके लिए योग्य देश, जाति, कल, रूप, इन्द्रियोंकी परिपूर्णता, नीरोगता, दीर्घ आयु तथा धर्मोपदेशकी प्राप्ति एवं उसका सुनना व प्रहण करना; ये सब क्रमशः उत्तरोत्तर दुर्लभ हैं। फिर इन सबके प्राप्त हो जानेपर जो रत्नत्रयस्वरूप बोधि संसाररूप वृक्षके काटनेमें कुल्हाड़ीके समान होकर मोक्षरूप महलमें प्रवेश कराती है वह तो उसे बहुत ही कष्टके साथ प्राप्त होती है।।८०-८१॥

अन्य मतमें जो उत्तम कथन दिखता है वह जिनदेवका ही कथन (उपदेश) जानना चाहिए। उदाहरणस्वरूप मोती जो अन्य स्थानमें देखे जाते हैं वे सब समुद्रमें ही उत्पन्न होते हैं। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार मोती एकमात्र समुद्रमें ही उत्पन्न होकर अन्य स्थानोंमें पहुँचा करते हैं उसी प्रकार वस्तुरूपका जो यथार्थ कथन अन्य विविध मतोंमें भी कचित् देखा जाता है वह जैन मतमें प्रादुर्भूत होकर वहाँ पहुँचा हुआ जानना चाहिए॥८२॥

जिनेन्द्रके वचनको—जिनागमको—छोड़कर अन्य किसीका भी उपदेश पापके नष्ट करनेमें समर्थ नहीं है। ठीक भी है—रात्रिके दुर्भेद सघन अन्धकारको एकमात्र सूर्य ही नष्ट कर सकता है, अन्य कोई भी उसके नष्ट करनेमें समर्थ नहीं है॥८३॥

सर्वश्रेष्ठ जो जिनेन्द्रके द्वारा उपदिष्ट आदिभृत धर्म है, अन्य धर्म उसको इस प्रकारसे नष्ट करनेवाछे हैं जिस प्रकार कि पतंगे—टिडियों आदिके दल—खेतोंमें खड़ी हुई फसलको नष्ट किया करते हैं।।८४॥

८०) १. धर्मोपदेश।

८२) १. क्रिया आचारपढय।

८३) १. स्फेटनम् ।

७९) क ड इ समस्ता लब्धयो; इ शरीरिणाम् । ८०) इ मरोगिताम्; ड देशनाश्रवणे । ८१) अ प्रवेशकाम् ।

८३) व भास्करेणेव; इ दुर्भेद्यम् । ८४) अ जिनेन्द्रंस्य ।

मिश्यात्वग्रन्थिरह्नाये दुर्भेद्यस्तस्ये सर्वथा ।
अनेन वचसाभेदि वज्रेणेव महीघरः ॥८५
ऊचे पवनवेगो ऽथ भिन्निमध्यात्वपर्वतः ।
हा हारितं मया जन्म स्वकीयं दुष्टबुद्धिना ॥८६
त्यक्तवा जिनवचोरत्नं हा मया मन्दमेधसा ।
गृहीतो उन्यवचोलोष्टो निराकृत्य वचस्तव ॥८७
त्वया दत्तं मया पीतं न हो जिनवचोमृतम् ।
सकलं पश्यताभ्रान्तं मिश्यात्वविषपायिना ॥८८
निवार्यमाणेन मया त्वया सदा निषेवितं जन्मजरान्तकप्रदम् ।
दुरन्तिमध्यात्वविषं महाभ्रमं विमुच्य सम्यक्तवसुधामदूषणाम् ॥८९
त्वमेव बन्धुजंनकस्त्वमेव त्वमेव मे मित्र गुरुः प्रियंकरः ।
पतंस्त्वया येन भवान्धक्पके धृतो निबध्योत्तमवाक्यरिक्मिमः ॥९०

मनोवेगके इस उपदेशके द्वारा उसके मित्र पवनवेगकी दुर्भेद मिथ्यात्वरूप गाँठ सर्वथा इस प्रकार शीव्र नष्ट हो गयी जिस प्रकार कि वज्रके द्वारा पर्वत शीव्र नष्ट हो जाया करता है ॥८५॥

तत्परचात् जिसका मिथ्यात्वरूप पर्वत विघटित हो चुका था ऐसा वह पवनवेग मनोवेगसे बोला कि मुझे इस बातका खेद है कि मैंने दुर्बुद्धि (अज्ञानता) के वश होकर अपने जन्मको—अब तकके जीवनकालको—व्यर्थ ही नष्ट कर दिया ॥८६॥

दुख है कि मुझ-जैसे मन्द बुद्धिने तुम्हारे वचनका निरादर करते हुए जिन भगवानके वचनरूप रत्नको—उनके द्वारा उपदिष्ट यथार्थ वस्तुस्वरूपको—छोड़कर दूसरोंके वचनरूप देहेको प्रहण किया ॥८७॥

मिथ्यात्वरूप विषके पानसे सब ही वस्तुस्वरूपको विपरीत देखते हुए मैंने तुम्हारे द्वारा दिये गये जिनवचनरूप अमृतका पान नहीं किया ॥८८॥

तुम्हारे द्वारा निरन्तर रोके जानेपर भी मैंने निर्दोष सम्यग्दर्शनरूप अमृतको छोड़कर दुर्विनाश उस मिथ्यादर्शनरूप विषका सेवन किया जो कि महामोहको उत्पन्न करके जन्म, जरा व मरणको प्रदान करनेवाला है ॥८९॥

हे मित्र ! तुमने चूँकि मुझे उत्तम वचनोंरूप किरणोंके द्वारा प्रबोधित करके संसाररूप

८५) १. शीघ्रेण । २. पवनवेगस्य ।

८६) १. इति खेदे।

८७) १. अवगण्य ।

८८) १. विपरीतम् ।

९०) १. पतन् सन्।

८५) अ व क दुर्भेदस्तस्य । ८६) अ क वेगो ऽतो, व वेगो ऽपि । ८८) इ न जिनेन्द्रवचो ; अ सकलः । ९०) ब क वेगो इपोक्तमें ; अ निबोध्योत्तमें ।

प्रदश्यं वाक्यं जिननाथभाषितं न वारणां चेदकरिष्यथा मम ।
तदाभ्रमिष्यं भवकानने चिरं दुरापपारे बहुदुःखपादपे ॥९१
तिमोहंमिश्यात्वतमोविमोहितो गतो दुरन्तां परवाक्यशवंरीम् ।
विबोधितो मोहतमोपहारिभिजिनाकंवाक्यांशुभिरुज्ज्वलैस्त्वया ॥९२
विहाय मार्गं जिननाथदेशितं निराकुलं सिद्धिपुरप्रवेशकम् ।
चिराय लग्नो ऽध्वित दुष्टदर्शिते महाभयश्वभ्रिनवासयायिनि ॥९३
गृहप्रियापुत्रपदातिबान्धवाः पुराकरग्रामनरेन्द्रसंपदः ।
भवन्ति जीवस्य पदे पदे परं बुर्धाचिता तत्त्वरुचिनं निर्मला ॥९४
विदूषितो येनं समस्तमस्तधीः प्रदश्यंमानं विपरीतमीक्षते ।
निरासि मिथ्यात्विमदं मम त्वया प्रदाय सम्यक्त्वमलभ्यमुज्ज्वलम् ॥९५

अन्धकारसे परिपूर्ण कुएँमें गिरनेसे बचाया है; अतएव तुम ही मेरे यथार्थ बन्धु—हितैषी मित्र—हो, तुम ही पिता हो तथा तुम ही मेरे कल्याणके करनेवाले गुरु हो ॥९०॥

यदि तुमने जिनेन्द्रके द्वारा कहे गये वाक्यको—उनके द्वारा उपदिष्ट तत्त्वको— दिखळाकर न रोका होता तो मुझे बहुत प्रकारके दुःखोंरूप वृक्षोंसे परिपूर्ण अपरिमित संसाररूप बनमें दीर्घ काळ तक परिभ्रमण करना पड़ता ॥९१॥

मैं तीन मूढ्तास्वरूप मिथ्यात्वरूप अन्धकारसे विमूढ़ होकर दुर्विनाश दूसरोंके उपदेशरूप रात्रिको प्राप्त हुआ था। परन्तु तुमने उस मूढ्तास्वरूप अन्धकारको नष्ट करनेवाले जिनदेवरूप सूर्यके वाक्यरूप उज्ज्वल किरणसमूहके द्वारा मुझे प्रबुद्ध कर दिया है—मेरी वह दिशामुल नष्ट कर दी है।।९२।।

जो जिनेन्द्रके द्वारा उपिदृष्ट मोक्षका मार्ग आकुलतासे रहित होकर मुक्तिरूप नगरीके भीतर प्रवेश करानेवाला है उसको छोड़कर मैं दीर्घ कालसे दुष्ट मिथ्यादृष्टियोंके द्वारा प्रदर्शित ऐसे महाभयके उत्पादक व नरकमें निवासके कारणभूत कुमार्गमें लग रहा था॥९३॥

प्राणीके लिए घर, वल्लभा, पुत्र, पादचारी सैनिक, बन्धुजन तथा नगर, सुवर्ण-रत्नादिकी खानें, गाँव एवं राजाकी सम्पत्ति—राज्यवैभव; ये सब पग-पगपर प्राप्त हुआ करते हैं। परन्तु विद्वानोंके द्वारा पूजित वह निर्मल तत्त्व-श्रद्धान—सम्यग्दर्शन—उसे सुलभतासे नहीं प्राप्त होता है—वह अतिशय दुर्लभ हैं।।९४।।

जिस मिथ्यात्वसे दूषित प्राणी नष्टबुद्धि होकर हितैषी जनके द्वारा दिखलाये गये समस्त कल्याणके मार्गको विपरीत—अकल्याणकर—ही देखा करता है उस मिथ्यात्वको तुमने मुझे दुर्लभ निर्मल सम्यग्दर्शन देकर नष्ट कर दिया है।।९५।।

९१) १. वर्जनम् ।

९२) १. देवगुरुशास्त्र । २. प्रतिबोधितः ।

९४) १. पण ।

९५) १. मिथ्यात्वेन । २. पदार्थम् । ३. अनाशि, अस्फेटि ।

९१) ड वारणम्; इ भ्रमिष्ये । ९२) क ड शर्वरी....विमोहितो मोह । ९३) इ महाभये; अ निवासदायिनि । ९५) क प्रादायि ।

मया त्रिधाग्राहि जिनेन्द्रशासनं विहाय मिथ्यात्वविषं महामते ।
तथा विदध्या त्रतरत्नभूषितस्तव प्रसादेन यथास्मि सांप्रतम् ॥९६
तिरस्तमिथ्यात्वविषस्य भारतीं निशम्य मित्रस्य मुदं ययावसौ ।
जनस्य सिद्धे हि मनीषिते विधौ न कस्य तोषः सहसा प्रवर्तते ॥९७
प्रगृह्य मित्रं जिनवावयवासितं प्रचक्कमे गन्युमनन्यमानसैः ।
असौ पुरीमुज्जियनीं त्वरान्वितः प्रयोजने कः सुहृदां प्रमाद्यति ॥९८
विमानमारुह्य मनःस्यदं ततस्तमोपहैराभरणेरछंकृतौ ।
अगच्छतामुज्जियनीपुरीवनं सुधाशिनाथ।विव नन्दनं मुदा ॥९९

हे समीचीन बुद्धिके धारक! मैंने मिथ्यात्वरूप विषको छोड़कर मन, वचन व काय तीनों प्रकारसे जिनमतको प्रहण कर छिया है। अब इस समय तुम्हारी कृपासे मैं जैसे भी ब्रतरूप रत्नसे विभूषित हो सकूँ वैसा प्रयत्न करो।।९६॥

इस प्रकार जिसका मिथ्यात्वरूप विष नष्ट्रहो चुका है ऐसे उस अपने पवनवेग मित्रके उपर्युक्त कथनको सुनकर मनोवेगको बहुत हुष हुआ। ठीक हैं—प्राणीका जब अभीष्ट कार्य सिद्ध हो जाता है तब भला सहसा किसको सन्तोप नहीं हुआ करता है ? अर्थात् अभीष्ट प्रयोजनके सिद्ध हो जानेपर सभीको सन्तोप हुआ करता है।।९७।

तब एकमात्र मित्रके हितकार्यमें दत्तचित्त हुए उस मनोवेगने जिसका अन्तःकरण जिनवाणीसे सुसंस्कृत हो चुका था उस मित्र पवनवेगको साथ छेकर शीव्रतासे उज्जियनी नगरीके लिए जानेकी तैयारी की। ठीक भी है—सित्रोंके कार्यमें अछा कौन-सा बुद्धिमान् आलस्य किया करता है ? अर्थात् सच्चा मित्र अपने मित्रके कार्यमें कभी भी असावधानी नहीं किया करता है ।९८॥

तत्पश्चात् अन्धकारसमृहको नष्ट करनेवाछे आभूपणोसे विभृषित वे दोनों मित्र मनकी गतिके समान वेगसे संचार करनेवाछे विमानपर आरूट होकर आनन्दपूर्वक उज्ज-यिनी नगरीके वनमें इस प्रकारसे आ पहुँचे जिस प्रकार कि दो इन्द्र सहर्प गन्दन वनमें पहुँचते हैं।।९९।।

९६) १. कुरु।

९७) १. कार्ये।

९८) १. प्रारेभे । २. मित्रात् । ३. कार्ये ।

९९) १. मनोवेगम् । २. इन्द्रौ ।

९६) अ जिनेशशासनं ; अ ड इ विदघ्याद्वत<sup>े</sup>। ९७) इ सहशा प्रजायते । ९९) अ<sup>°</sup>रलंकृतैः ; **अ क आगच्छता ।** 

सुदुर्वारं घोरं स्थगितजनतां मोहितिमिरं
मनःसद्मान्तःस्थं क्षपियतुमलं वाक्यिकरणैः।
ततः स्तुत्वा नत्वामितगितमितं केविलर्गिं
पदाभ्यासे भक्त्या जिनमितयतेस्तौ न्यवसताम् ॥१००

इति धर्मपरीक्षायाममितगतिकृतायामध्टादशः परिच्छेदः ॥१८॥

१००) १. समर्थंम् । २. केवलज्ञानिनः । ३. उपाविशताम् । कि कृत्वा । पूर्वम् ।

वहाँ पहुँचकर उन दोनोंने प्रथमतः अपिरिमित—अनन्त—विषयोंमें संचार करनेवाली बुद्धिसे—केवलज्ञानसे—सुशोभित उस केवलीरूप सूर्यको स्तुतिपूर्वक नमस्कार किया जो कि अपने वाक्योंरूप किरणोंके द्वारा अन्तःकरण रूप भवनके भीतर अवस्थित, अतिशय दुर्निवार, भयानक एवं आत्मगुणोंको आच्छादित करके उदित हुए ऐसे अज्ञानरूप अन्धकारके नष्ट करनेमें सर्वथा समर्थ है। तत्परचात् वे दोनों जिनमित नामक मुनिके चरणोंके सान्निध्यमें भक्तिपूर्वक जा बैठे॥१००॥

इस प्रकार आचार्य अमितगतिविरचित धर्मपरीक्षामें अठारहवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१८॥

१००) अ  $^{\circ}$ जनितं ; क ड जनतं ; अ मनःस्वप्नान्तःस्यं ; अ ततः श्रुत्वा ; ब  $^{\circ}$ गितपिति ; अ निषदताम् ; क ड न्यविशताम् ।

# [ 99]

अथो जिनमितयोंगी मनोवेगमभाषत ।
सो ऽयं पवनवेगस्ते मित्रं भद्र मनःप्रियम् ॥१
यस्यारोपियतुं धर्मं संसाराणंवतारकम् ।
यस्त्वया केवली पृष्टो विधाय परमादरम् ॥२
मनोवेगस्ततो ऽवादीन्मस्तकस्थकरद्वयः ।
एवमेतदसौ साधो प्राप्तो व्रतजिघृक्षया ॥३
मयेत्वा पाटलीपुत्रं दृष्टान्तैर्विविधैरयम् ।
सम्यक्त्वं लिम्भतः साधो मुक्तिसद्मप्रवेशकम् ॥४
यथायं वान्तिमध्यात्वो व्रताभरणभूषितः ।
इदानीं जायते भव्यस्तथा साधो विधीयताम् ॥५
ततः साधुरभाषिष्ट देवात्मगुरुसाक्षिकम् ।
सम्यक्त्वपूर्वकं भद्र गृहाण श्रावकवतम् ॥६

पश्चात् वे जिनमित मुनि मनोवेगसे बोले कि हे भद्र ! यह तुम्हारा वही प्यारा मित्र पवनवेग है कि जिसे तुमने संसार-समुद्रसे पार उतारनेवाले धर्ममें स्थिर करनेके लिए विनय-पूर्वक केवली भगवान्से पूछा था ? ।।१-२॥

इसपर अपने दोनों हाथोंको मस्तकपर रखकर—उन्हें नमस्कार करते हुए—मनोवेग बोला कि हे मुने ! ऐसा ही हैं । अब वह व्रतग्रहणकी इच्छासे यहाँ आया है ॥३॥

हे ऋषे! मैंने पाटलीपुत्रमें जाकर अनेक प्रकारके दृष्टान्तों द्वारा इसे मोक्षरूप महल-में प्रविष्ट करानेवाले सम्यग्दर्शनको प्रहण करा दिया है ॥४॥

मिथ्यात्वरूप विषका वमन कर देनेवाला यह भन्य पवनवेग अब जिस प्रकारसे व्रतरूप आभूषणोंसे विभूषित हो सके, हे यतिवर ! वैसा आप प्रयत्न करें ॥५॥

इस प्रकार मनोवेगके निवेदन करनेपर मुनिराज बोछे कि हे भद्र ! तुत देव व अपने गुरुकी (अथवा आत्मा, गुरु या आत्मारूप गुरुकी ) साक्षीमें सम्यग्दर्शनके साथ श्रावकके व्रतको ग्रहण करो ॥६॥

४) इ लिम्भितम् । ५) क ध्वस्त for वान्त ।

साक्षीकृत्य वतप्राही व्यभिचारं न गच्छति । व्यवहारीव येनेदं तेन प्राह्मं ससाक्षिकम् ॥७ रोप्यमाणं न जीवेषु सम्यक्त्वेन विना वतम् । सफलं जायते सस्यं केदारेष्टिवव वारिणा ॥८ सम्यक्त्वसहिते जीवे निश्चलं भवति वतम् । सगर्तपूरिते देशे देववेश्मेव दुर्धरम् ॥९ जीवाजीवादितस्वानां भाषितानां जिनेशिना । श्रद्धानं कथ्यते सद्भिः सम्यक्त्वं व्रतपोषकम् ॥१० दोषैः शङ्कादिभिर्मुक्तं संवेगाद्येगुंणेयुंतम् । दथतो दश्नं पूर्तं फलवज्जायते वतम् ॥११

कारण यह कि जिस प्रकार किसीको साक्षी करके व्यवहार करनेवाला (व्यापारी) मनुष्य कभी दूषणको प्राप्त नहीं होता है उसी प्रकार देव-गुरु आदिको साक्षी करके त्रत ग्रहण करनेवाला मनुष्य भी कभी दूषणको प्राप्त नहीं होता है—ग्रहण किये हुए उस व्रतसे भ्रष्ट नहीं होता है। इसीलिए व्रतको साक्षीपूर्वक ही ग्रहण करना चाहिए।।।।।

प्राणियोंमें यदि सम्यग्दर्शनके बिना व्रतका रोपण किया जाता है तो वह इस प्रकारसे सफल-उत्तम परिणामवाला-नहीं होता है जिस प्रकार कि क्यारियोंमें पानीके बिना रोपित किया गया-बोया गया-धान्य सफल-फलवाला-नहीं होता है ॥८॥

इसके विपरीत जो प्राणी उस सम्यग्दर्शनसे विभूषित है उसमें आरोपित किया गया वही व्रत इस प्रकारसे स्थिर होता है जिस प्रकार कि गट्टायुक्त परिपूर्ण किये गये देशमें— नींवको खोदकर फिर विधिपूर्वक परिपूर्ण किये गये पृथिवीप्रदेशमें—निर्मापित किया गया देवालय स्थिर होता है ॥९॥

जिन भगवानके द्वारा उपदिष्ट जीव व अजीव आदि तत्त्वोंका जो यथावत् श्रद्धान होता है वह सत्पुरुषोंके द्वारा त्रतोंको पुष्ट करनेवाला सम्यग्दर्शन कहा जाता है।।१०॥

जो भव्य जीव शंका आदि दोषोंसे रहित और संवेग आदि गुणोंसे सहित पवित्र सम्यग्दर्शनको धारण करता है उसीका व्रत धारण करना सफल होता है ॥११॥

९) १. पायाविना चैत्यालयं दृढं यथा न भवित ।

१०) १. पुष्टिकरणम्।

११) १. निःशङ्का १, निकाङ्क्षा २, निर्विचिकित्सा ३, अमूढता ४, स्थितीकरणं ५, वात्सल्यालंकृतम् ६, उपगृहनम् ७, प्रभावना ८।

९) अकड इ निश्चलीभवति ; बकसगर्तपूरके । १०) ड सम्यक्त्वव्रत<sup>े</sup> । ११) व द्याना ; कसंवेगादिगुणै ।

पञ्चघाणुत्रतं तत्र त्रेषा चापि गुणव्रतम्।
शिक्षाव्रतं चतुर्धेति व्रतं द्वादशघा स्मृतम् ॥१२
अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमसंगता ।
पञ्चघाणुव्रतं ज्ञेयं देशतः कुवंतः सतः ॥१३
सुखतो गृह्यते वत्स पाल्यते दुःखतो व्रतम् ।
वंशस्य सुकरश्छेदो निःकर्षो दुःकरस्ततः ॥१४
परिगृह्य व्रतं रक्षेन्निधाय हृदये सदा ।
मनोषितसुखाधायि निधानिमव सद्मनि ॥१५
प्रमादतो व्रतं नष्टं रुभ्यते न भवे पुनः ।
समर्थं चिन्तितं दातुं दिव्यं रत्निमवाम्बुधौ ॥१६
दिविधा देहिनः सन्ति त्रसस्थावरभेदतः ।
रक्षणीयास्त्रसास्तत्र गेहिना व्रतमिच्छता ॥१७

वह श्रावकका व्रत पाँच प्रकारका अणुव्रत, तीन प्रकारका गुणव्रत और चार प्रकारका शिक्षाव्रत; इस प्रकारसे बारह प्रकारका माना गया है ॥१२॥

अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिम्रह इन पाँच व्रतोंका जो एकदेशरूपसे परिपालन किया करता है उसके उपर्युक्त पाँच प्रकारका अणुव्रत—अहिंसाणुव्रत, सत्याणुव्रत, अचौर्याणुव्रत और परिम्रहपरिमाणाणुव्रत—जानना चाहिए॥१३॥

हे बच्चे ! व्रतको ब्रहण तो सुखपूर्वक कर छिया जाता है, परन्तु उसका परिपालन बहुत कष्टके साथ होता है। ठीक है—बाँसका काटना तो सरल है, परन्तु उसका निष्कर्ष— उसे वंशपंजसे बाहर निकालना—बहुत कष्टके साथ होता है।।१४॥

जो अभीष्ट सुखको प्राप्त करना चाहता है उसे व्रतको स्वीकार करके व उसे हृदयमें धारण करके उसकी निरन्तर इस प्रकारसे रक्षा करनी चाहिए जिस प्रकार कि सम्पत्तिसुख-का अभिलाषी मनुष्य निधिको प्राप्त करके उसकी अपने घरके भीतर निरन्तर सावधानी-पूर्वक रक्षा किया करता है ॥१५॥

कारण यह है कि जो दिव्य रत्न—चिन्तामणि—मनसे चिन्तित सभी अभीष्ट वस्तुओं के देनेमें समर्थ होता है उसके प्राप्त हो जानेपर यदि वह असावधानीसे समुद्रमें गिर जाता है तो जिस प्रकार उसका फिरसे मिलना सम्भव नहीं है उसी प्रकार प्रहण किये गये व्रतके असावधानीसे नष्ट हो जानेपर उसका भी संसारमें फिरसे मिलना सम्भव नहीं है ॥१६॥

संसारी प्राणी त्रस और स्थावरके भेदसे दो प्रकारके हैं। उनमें व्रतको स्वीकार करनेवाछे श्रावकको त्रस जीवोंकी रक्षा सर्वथा करनी चाहिए—त्रस जीवोंका सर्वथा रक्षण करते हुए उसे निरर्थक स्थावर जीवोंका भी विघात नहीं करना चाहिए॥१७॥

१२) अ ब त्रेघावाचि, क त्रेघावापि । १५) क रक्ष्यं निधाय । १६) अ भवेत्पुनः ; ड इ वितर्तं दातुम् ; अ क दिव्यरत्न<sup>°</sup> ।

त्रसा द्वित्रचतुःपञ्चह्वीकाः सन्ति भेदतः । चतुर्विधा परिज्ञाय रक्षणीया हितैषिभः ॥१८ आरम्भजमनारम्भं हिसनं द्विविधं स्मृतम् । अगृहो मुञ्जति द्वेधा द्वितीयं सगृहः पुनः ॥१९ स्थावरेष्विप जीवेषु न विधेयं निरर्थकम् । हिसनं करुणाधारैमीक्षकाङ्केष्णासकैः ॥२० देवतातिथिभेषज्यपितृमन्त्रादिहेतवे । न हिसनं विधातव्यं सर्वेषामपि देहिनाम् ॥२१ बन्धभेदवधच्छेदगुरुभाराधिरोपणैः । विनिमंलैः परित्यक्तेरहिसाणुव्रतं स्थिरम् ॥२२ मांसभक्षणलोलेन रसनावश्वातिना । जीवानां भयभोतानां न कार्यं प्राणलोपनम् ॥२३

उक्त त्रस प्राणियोंमें कितने ही दो इन्द्रियोंसे संयुक्त, कितने ही तीन इन्द्रियोंसे संयुक्त, कितने ही चार इन्द्रियोंसे संयुक्त और कितने ही पाँचों इन्द्रियोंसे संयुक्त होते हैं। इस प्रकारसे उनके चार भेदोंको जानकर उनका आत्महितकी अभिलाषा रखनेवाले श्रावकोंको निरन्तर संरक्षण करना चाहिए॥१८॥

हिंसा दो प्रकारकी मानी गयी है—एक आरम्भजनित और दूसरी अनारम्भरूप (सांकल्पिकी)। इन दोनोंमें-से गृहका परित्याग कर देनेवाला श्रावक तो उक्त दोनों ही प्रकारकी हिंसाको छोड़ देता है, परन्तु जो श्रावक घरमें स्थित है वह आरम्भको न छोड़ सकनेके कारण केवल दूसरी—सांकल्पिकी—हिंसाको ही छोड़ता है।।१९॥

इसके अतिरिक्त मोक्षके अभिलाषी दयालु श्रावकोंको स्थावर जीवोंके विषयमें भी निष्प्रयोजन हिंसा नहीं करनी चाहिए॥२०॥

इसी प्रकार देवता—काली व चण्डी आदि, अतिथि, औषध, पिता—श्राद्धादि—और मन्त्रसिद्धि आदिके लिए भी सभी प्राणियोंका—किसी भी जीवका—घात नहीं करना चाहिए।।२१।।

उक्त अहिंसाणुत्रतको बन्ध—गाय-भैंस आदि पशुओं एवं मनुष्यों आदिको भी रस्सी या साँकल आदिसे बाँधकर रखना, उनके अंगों आदिको खण्डित करना, चाबुक या लाठी आदिसे मारना, नाक आदिका छेदना, तथा असह्य अधिक बोझका लादना; इन पाँच अतिचारोंका निर्मलतापूर्वक परित्याग करनेसे स्थिर रखा जाता है ॥२२॥

अहिंसाणुत्रती श्रावकको रसना इन्द्रियके वशमें होकर मांस खानेकी छोलुपतासे भयभीत प्राणियोंके—दीन मृग आदि पशु-पक्षियोंके—प्राणोंका वियोग नहीं करना चाहिए।।२३।।

१९) अ इ सगृही । २०) अ विधेयं न । २१) ड देवतादिषु । २२) अ भेदव्यवच्छेद ।

यः खादित जनो मांसं स्वकलेवरपुष्टये।
हिंसस्य तस्य नोत्तारः इवभ्रतो उनन्तदुःखतः ॥२४
मांसादिनो वया नास्ति कृतो धर्मो ऽस्ति निर्वये।
सप्तमं वर्जात इवभ्रं निर्धमों भूरिवेदनम् ॥२५
द्रष्टदुं स्प्रष्टुं मनो यस्य प्राणिधाते प्रवर्तते।
प्रयाति सो ऽपि लल्लक्वं वधकारी न कि पुनः ॥२६
बाजन्म कुरुते हिंसां यो मांसाञ्चललसः।
न जातु तस्य पश्यामि निर्गमं इवभ्रक्षतः॥२७
निभिन्नो यः शालाकाभिहंठाद् वज्रहविर्भृजि।
क्षिप्यते नारकः इवभ्रे वधमांसरतो जनः ॥२८
हन्तुं दृष्ट्वाङ्गिनो बुद्धः पलाञस्यै प्रवर्तते।
यतः कण्ठीरवस्येव पलं त्याज्यं ततो बुधैः ॥२९

## २८) १. लोहमयै:।

जो प्राणी अपने शरीरको पुष्ट करनेके लिए अन्य प्राणीके मांसको खाया करता है उस पापिष्ठ हिंसक प्राणीका अनन्त दुःखोंसे परिपूर्ण नरकसे उद्घार नहीं हो सकता है—उसे नरकमें पड़कर अपरिमित दुःखोंको सहना ही पड़ेगा।।२४॥

मांस भक्षण करनेवालेके हृदयमें जब दया ही नहीं रहती है तब भला उस निर्द्यीके धर्मकी सम्भावना कहाँसे हो सकती है ? नहीं हो सकती है। क्योंकि धर्मका मूल कारण तो वह दया ही है। अतएव वह धर्मसे रहित—पापी—प्राणी प्रचुर दुःखोंसे परिपूर्ण सातवें नरकमें जाता है।।२५॥

जिस मनुष्यका मन प्राणियोंके प्राणिविघातके समय उसे देखने व छूनेके छिए भी प्रवृत्त होता है वह भी जब छल्छंक नामक छठी पृथिवीके नारकिवछको प्राप्त होता है तब भछा जो उस हिंसाको स्वयं कर रहा है वह क्या नरकको नहीं प्राप्त होगा ? अवश्य प्राप्त होगा।।२६॥

जो प्राणी मांस खानेकी इच्छासे जन्मपर्यन्त—जीवनभर—ही हिंसा करता है वह कभी नरकरूप कुएँसे निकल सकेगा, यह मुझे प्रतीत नहीं होता—वह निरन्तर नरकोंके दुखको सहता रहता है ॥२७॥

प्राणियोंकी हिंसा व उनके मांसके भक्षणमें उद्यत मनुष्य लोहसे निर्मित सलाइयों द्वारा बलपूर्वक छेदा-भेदा जाकर नरकके भीतर नारिकयोंके द्वारा वज्रमय अग्निमें फेंका जाता है।।२८।।

२५) ड मांसाशिनो । २६) ड लल्लक्कम्; अ पुन: for किम् । २७) अ निर्गम: ।

विव्येषु सत्सु भोज्येषु मांसं खावन्ति ये ऽघमाः।
इवभ्रेम्यो नोरुदुःखेम्यो निर्यियासन्ति ते ध्रुवम् ॥३०
न भेदं सारमेयेम्यः पलाशी लभते यतः।
कालकूटमिव त्याज्यं ततो मांसं हितैषिभिः ॥३१
हन्यते येन मर्यादा वल्लरीव दवाग्निना।
तन्मद्यं न त्रिघा पेयं धर्मकामार्थंसूदनम् ॥३२
मातृस्वसृसुता भोक्तुं मोहतो येन काङ्क्षति।
न मद्यतस्ततो निन्दं दुःखदं विद्यते परम् ॥३३
मूत्रयन्ति मुखे इवानो वस्त्रं मुठणन्ति तस्कराः।
मद्यमुदस्य रथ्यायां पतितस्य विचेतसः ॥३४

जो प्राणी मांसका भक्षण किया करता है उसकी बुद्धि मांसभक्षी सिंहकी बुद्धिके समान चूँकि प्राणियोंको—मृगादि पशु-पिक्षयोंको देखकर उनके घातमें प्रवृत्त होती है, अतएव विवेकी जीवोंको उस मांसका परित्याग करना चाहिए ॥२९॥

खानेके योग्य अन्य उत्तम पदार्थोंके रहनेपर भी जो निकृष्ट प्राणी मांसका भक्षण किया करते हैं वे महादु:खोंसे परिपूर्ण नरकोंमें-से नहीं निकलना चाहते हैं, यह निश्चित है ॥३०॥

मांसभोजी जीव चूँिक कुत्तोंसे भेदको प्राप्त नहीं होता है—वह कुत्तोंसे भी निकृष्ट समझा जाता है—अतएव आत्महितकी अभिलाषा रखनेवाले जीवोंको उस मांसको कालकूट विपके समान घातक समझकर उसका परित्याग करना चाहिए॥३१॥

जिस प्रकार वनकी अग्निसे वेल नष्ट कर दी जाती है उसी प्रकार जिस मद्यके पानसे मर्यादा—योग्य मार्गमें अवस्थिति (सदाचरण)—नष्ट की जाती है उस मद्यका पान मन, वचन व कायसे नहीं करना चाहिए। कारण यह कि वह मद्य प्राणीके धर्म, काम और अर्थ इन तीनों ही पुरुषार्थोंको नष्ट करनेवाला है ॥३२॥

जिस मद्यके पानसे मोहित होकर—नशेमें चूर होकर—मनुष्य अपनी माता, बहन और पुत्रीका भी सम्भोग करनेके लिए आतुर होता है उस मद्यकी अपेक्षा और कोई दूसरी बस्तु निन्दनीय व दु:खदायक नहीं है—वह मद्य सर्वथा ही घृणास्पद हैं॥३३॥

मद्यके पानसे मूर्च्छित होकर गछीमें पड़े हुए उस विवेकहीन प्राणीके मुखके भीतर कुत्ते मृता करते हैं तथा चोर उसके वस्त्रादिका अपहरण किया करते हैं ॥३४॥

२९) १. मांसस्य । २. सिंहस्य।

३०) १. निःसरितं न वाञ्छति ।

३४) १. अध्वित ।

३०) ब इ सत्सु भोगेषु; अ ब निर्ययासन्ति । ३२) क ड दह्यते येन । ३३) अ क ड मोहितो ।

विवेकः संयमः क्षान्तिः सत्यं शौचं वया वमः ।
सर्वे मद्येन सूद्यन्ते पार्वकेनेव पादपाः ॥३५
मद्यतो न परं कष्टं मद्यतो न परं तमः ।
मद्यतो न परं निन्द्यं मद्यतो न परं विषम् ॥३६
तं तं नमति निलंज्जो यं यमग्रे विलोकते ।
रोदिति भ्रमति स्तौति रौति गायति नृत्यति ॥३७
मद्यं मूलमशेषाणां दोषाणां जायते यतः ।
अपथ्यमिव रोगाणां परित्याज्यं ततः सदा ॥३८
अनेकजीवघातोत्थं म्लेच्छलालाविमिश्रतम् ।
स्वाद्यते न मधु त्रेषा पापदायि वयालुभिः ॥३९
यच्चित्रप्राणिसंकोणें प्लोषिते ग्रामसप्तके ।
माक्षिकस्य तदेकत्र कल्मषं भक्षिते कणे ॥४०

जिस प्रकार अग्निके द्वारा वनके सब वृक्ष नष्ट कर दिये जाते हैं उसी प्रकार मद्यके द्वारा आत्माके विवेक, संयम, क्षमा, सत्य, शौच, दया और इन्द्रियनिप्रह आदि सब ही उत्तम गुण नष्ट कर दिये जाते हैं।।३५॥

मचको छोड़कर और दूसरी कोई वस्तु प्राणीके लिए न कष्टदायक है, न अज्ञानरूप अन्धकारको बढ़ानेवाली है, न घृणास्पद है और न प्राणघातक विष है। तात्पर्य यह कि लोकमें प्राणीके लिए मद्य ही एक अधिक दुखदायक, अविवेकका बढ़ानेवाला, निन्दनीय और विषके समान भयंकर है।।३६॥

मद्यपायी मनुष्य लज्जारहित होकर आगे जिस-जिसको देखता है उस-उसको नमस्कार करता है, रोता है, इधर-उधर घूमता-फिरता है, जिस किसीकी भी स्तुति करता है, शब्द करता है, गाता है और नाचता है।।३७॥

जिस प्रकार अपथ्य—विरुद्ध पदार्थोंका सेवन—रोगोंका प्रमुख कारण है उसी प्रकार मद्य चूँकि समस्त ही दोषोंका प्रमुख कारण है, अतएव उसका सर्वदाके छिए परित्याग करना चाहिए।।३८॥

मधु (शहद) चूँकि अनेक जीवोंके—असंख्य मधुमिक्खयोंके—घातसे उत्पन्न होकुर भील जनोंकी लारसे संयुक्त होता है—उनके द्वारा जूठा किया जाता है—इसीलिए द्यालु जन कभी उस पापप्रद मधुका मन, वचन व कायसे स्वाद नहीं लेते हैं—वे उसके सेवनका सर्वथा परित्याग किया करते हैं ॥३९॥

अनेक प्रकारके प्राणियोंसे न्याप्त सात गाँवोंके जलानेपर जो पाप उत्पन्न होता है उतना पाप उस मधुके एक ही कणका भक्षण करनेपर उत्पन्न होता है।।४०।।

३५) १. एते सर्वे पदार्थाः ।

४०) १. पापम् ।

३५) क मद्येन दह्यन्ते । ३८) ब जायते ततः । ३९) अ म्लेच्छम्; ब ड इ खाद्यते । ४०) अ प्लोपते; अ ड इ ये च्वित्र ; अ भक्ष्यते क्षणे ।

मिक्षकाभियंदादाय रसमेकैकपुष्पतः।
संचितं तन्मधूत्मृष्टं भक्षयन्ति न धार्मिकाः॥४१
मांसमद्यमधुस्था ये जन्तवो रसकायिकाः।
सर्वे तदुपयोगेन भक्ष्यन्ते निःकृपैरिमे ॥४२
फलं खादन्ति ये नीचाः पञ्चोदुम्बरसंभवम्।
पश्यन्तो ऽङ्गिगणाकीणं तेषामस्ति कृतः कृपा॥४३
मुञ्चिद्भिजीविद्यंसं जिनाज्ञापालिभिस्त्रिधा।
उदुम्बरं फलं भक्ष्यं पञ्चधापि न सात्त्विकैः॥४४
कन्दं मूलं फलं पुष्पं नवनीतं कृपापरैः।
अन्नमन्यदिष त्याज्यं प्राणिसंभवकारणम् ॥४५
कामक्रोधमदद्वेषलोभमोहादिसंभवम्।
परपोडाकरं वाक्यं त्यजनीयं हिताधिभः॥४६
धर्मो निष्वद्यते येन लोको येन विष्व्यते।
विश्वासो हन्यते येन तद्वचो भाष्यते कथम्॥४७

मधुमिक्खयाँ एक-एक पुष्पसे रसको छेकर जिसका संचय किया करती हैं उनके उस उच्छिष्ट मधुका धर्मात्मा जन कभी भक्षण नहीं किया करते हैं ॥४१॥

मांस, मद्य और मधुमें जो रसकायिक—तत्त्वजातीय—क्षुद्र जीव उत्पन्न हुआ करते हैं; उन तीनोंका सेवन करनेवाले निर्दय प्राणी इन सब ही जीवोंको खा डालते हैं ॥४२॥

जो नीच जन ऊमर आदि (बड़, पीपल, काकोदुम्बर और गूलर) पाँच प्रकारके वृक्षोंसे उत्पन्न फलोंको जन्तुसमृहसे व्याप्त देखते हुए भी उनका भक्षण किया करते हैं उनके हृदयमें भला दया कहाँसे हो सकती हैं ? नहीं हो सकती हैं ॥४३॥

जिन भगवान्की आज्ञाका परिपालन करते हुए जिन सात्त्विक जनोंने—धर्मोत्साही मन्द्योंने—जीववधका परित्याग कर दिया है वे उक्त पाँचों ही प्रकारके उदुम्बर फलोंका मन, वचन व कायसे भक्षण नहीं किया करते हैं ॥४४॥

जो कन्द (सूरन, शकरकन्द व गाजर आदि), जड़, फल, फूल, मक्खन, अन्न एवं अन्य भी वस्तुएँ प्राणियोंकी उत्पत्तिकी कारणभृत हों; दयालु जनोंको उन सबका ही परि-त्याग कर देना चाहिए ॥४५॥

काम, क्रोध, मद, द्वेष, छोम और मोह आदिसे उत्पन्न होनेवाला जो वचन दूसरोंको पीड़ा उत्पन्न करनेवाला हो ऐसे वचनका हितेषी जनोंको परित्याग करना चाहिए ॥४६॥

जिस वचनके द्वारा धर्मका विघात होता हो, लोकविरोध होता हो तथा विश्वास-घात उत्पन्न होता हो; ऐसे वचनका उच्चारण कैसे किया जाता है, यह विचारणीय है ॥४७॥

४२) ब मद्यमांस; अ ब मधूत्था । ४७) ड विरोध्यते....तद्वचो वाच्यते ।

लाघवं जन्यते येन यन्म्लेच्छैरिप गह्यंते ।
तदसत्यं वचो वाच्यं न कवाचिदुपासकैः ॥४८
क्षेत्रे ग्रामे खले घोषे पत्तने कानने ऽध्वित ।
विस्मृतं पिततं नष्टं निहितं स्थापितं स्थितम् ॥४९
अवत्तं न परद्रव्यं स्वीकुर्वन्ति महाधियः ।
निर्माल्यमिव पद्यन्तः परतापिवभीरवः ॥५० [युग्मम्]
अर्था बहिद्याः प्राणाः सर्वव्यापारकारिणः ।
स्त्रियन्ते सहसा मर्त्यास्तेषां व्यपगमे सित ॥५१
धर्मो बन्धः पिता पुत्रः कान्तिः कीर्तिमंतिः प्रिया ।
मुषिता मुष्णता द्रव्यं समस्ताः सन्ति शर्मंदाः ॥५२
एकस्यैकक्षणं दुःखं जायते मरणे सित ।
आजन्म सकुदुम्बस्य पुंसो द्रव्यविलोपने ॥५३

४८) १. निन्द्यते ।

५२) १. एते।

जिस असत्य वचनके भाषणसे छघुता प्रकट होती है तथा जिसकी म्लेच्छ जन भी निन्दा किया करते हैं ऐसे उस निकृष्ट असत्य वचनका भाषण श्रावकोंको कभी भी नहीं करना चाहिए ॥४८॥

जो निर्मल बुद्धिके धारक महापुरुष पापकार्यसे डरते हैं वे खेत, गाँव, खलिहान, गोष्ट (गायोंके रहनेका स्थान), नगर, वन और मार्गमें भूले हुए, गिरे हुए, नष्ट हुए, रखे हुए, रखवाये हुए अथवा अवस्थानको प्राप्त हुए दूसरेके द्रव्यको—धनादिको—निर्माल्यके समान अग्राह्य जानकर उसे बिना दिये कभी स्वीकार नहीं करते हैं ॥४९-५०॥

सव ही व्यवहारको सिद्ध करनेवाले धन—सुवर्ण, चाँदी, धान्य एवं गवादि— मनुष्योंके बाह्यमें संचार करनेवाले प्राणोंके समान हैं। इसका कारण यह है कि उनका विनाश होनेपर मनुष्य अकस्मात् मरणको प्राप्त हो जाते हैं।।५१।।

जो दूसरेके धनका अपहरण करता है वह उसके धर्म, बन्धु, पिता, पुत्र, कान्ति, कीर्ति, बुद्धि और प्रिय पत्नीका अपहरण करता है; ऐसा समझना चाहिए। कारण यह कि वे सब उस धनके रहनेपर ही सब कुछ—सब प्रकारके सुखको—दिया करते हैं, बिना धनके वे भी दुखके कारण हो जाते हैं।।५२।।

मनुष्यको किसी एकका मरण हो जानेपर एक क्षणके लिए—कुछ थोड़े ही कालके लिए—दुख होता है, परन्तु अन्यके द्वारा धनका अपहरण किये जानेपर वह जीवनपर्यन्त सब कुटुम्बके साथ दुखी रहता है।।५३॥

५०) व पश्यन्ति । ५२) अ सन्ति सर्वदा ।

मत्स्यैशाकुनिकेंद्याघ्रपार्पाद्धकेंठकादितः ।
ददानः संततं दुःखं पाषोयांस्तस्करो मतः ॥५४
इहे दुःखं नृपादिभ्यः सर्वेस्वहरणादिकम् ।
वित्तापहारिणः पुष्पं नारकीयं पुनः फलम् ॥५५
पन्थानः श्वश्रकूपस्य परिघाः स्वगंसद्मनः ।
परदाराः सदा त्याज्याः स्वदारव्रतरक्षिणा ॥५६
द्रष्टव्याः सकला रामा मातृस्वमृ सुतासमाः ।
स्वर्गापवर्गसौख्यानि लब्धुकामेने धीमता ॥५७
दुःखदा विपुलस्नेहा निर्मेलामलकारिणी ।
तृष्णाकरी रसाधारा सजाडचा तापर्वाधनी ॥५८
ददाना निजसर्वस्वं सर्वद्रव्यापहारिणी ।
परस्त्री दूरतस्त्याज्या विरुद्धाचार्वातनी ॥५९

मछली, पक्षिघातक, व्याघ्न, शिकारी और ठग इत्यादि ये सब प्राणिघातक होनेसे यद्यपि पापी माने जाते हैं; परन्तु इन सबकी अपेक्षा भी चोर अधिक पापी माना गया है। कारण कि वह धनका अपहारक होनेसे प्राणीके लिए निर्न्तर ही दुखप्रद होता है।।५४॥

जो मनुष्य दूसरेके धनका अपहरण किया करता है उसे इस लोकमें तो राजा आदि-के द्वारा सर्व सम्पत्तिके अपहरणादिजनित दुखको सहना पड़ता है तथा परलोकमें नरकोंके दुखको भोगना पड़ता है।।५५॥

जिस सत्पुरुषोंने स्वदारसन्तोष—ब्रह्मचर्याणुत्रत—को स्वीकार कर लिया है उसे उक्त व्रतका संरक्षण करनेके लिए निरन्तर परिक्षयोंका परित्याग करना चाहिए। कारण यह कि नरकरूप कुएँमें पटकनेवाली वे परिस्त्रियाँ स्वगरूप भवनके बेंडा (अर्गला) के समान हैं—प्राणीको स्वर्गसे वंचित कर वे उसे नरकको ले जानेवाली हैं।।५६॥

जो विवेकी भव्य जीव स्वर्ग और मोक्षके सुखोंको प्राप्त करना चाहता है उसे समस्त

स्त्रियोंको माता, बहन और पुत्रीके समान देखना चाहिए ॥५७।।

परस्त्री अतिशय स्नेह करके भी प्राणीके लिए दुखप्रद है, निर्मल—सुन्दर शरीरको धारण करनेवाली—होकर भी मलको—पापको—उत्पन्न करनेवाली है, रस—आनन्द अथवा श्रृंगारादि रस (विरोध पक्षमें—जल)—की आधार होकर भी तृष्णाको—अतिशय भोगा-कांक्षाको (विरोध पक्षमें—ज्यासको)—बढ़ानेवाली है, अज्ञानतासे (विरोध पक्षमें—शीतलतासे) परिपूर्ण होकर भी सन्तापको (विरोध पक्षमें—उष्णताको)—बढ़ानेवाली है, तथा अपना सब कुल देकरके भी सब द्रव्योंका—वीर्य आदिका (विरोध पक्षमें—धनका) अपहरण

५४) १. घोवर । २. कोटपाल । ३. खाटका । ४. एतच्वकारात् तस्करोऽधिकपापी ।

५५) १. लोके ।

५६) १. अर्गेलाः ।

५७) १. भगिनी । २. लब्धुम् इच्छुकेन ।

५४) क मात्स्य<sup>°</sup>। ५५) इ पुंसः for पुष्पम्। ५६) व इ परिखाः। ५९) अ व <sup>°</sup>चारविंघनी।

न विशेषो ऽस्ति सेवायां स्वदारपरदारयोः।
परं स्वगंगितः पूर्वे परे श्वभ्रगितः पुनः॥६०
या विमुच्य स्वभर्तारं परमभ्येति निस्त्रपा।
विश्वासः कोदृशस्तस्यां जायते परयोषिति॥६१
दृष्ट्वा परवधूं रम्यां न किंचिल्लभते सुखम्।
केवलं दारुणं पापं श्वभ्रदायि प्रपद्यते॥६२
यस्याः संगममात्रेण क्षित्रं जन्मद्वयक्षतिः।
हित्वा स्वदारसंतोषं सो ऽन्यस्त्रीं सेवते कृतः॥६३
यः कामानलसंतप्तां परनारीं निषेवते।
आशिलष्यते स लोहस्त्रीं श्वभ्रे वज्राग्नितापिताम्॥६४

करनेवाली है। इस प्रकारसे जो परस्री विरुद्ध व्यवहारको बढ़ानेवाली है उसका दूरसे ही परित्याग करना चाहिए। अभिप्राय यह है कि स्नेही कभी दुखप्रद नहीं होता, निमल वस्तु कभी मलको उत्पन्न नहीं करती, जलका आधार कभी प्यासको नहीं बढ़ाता है, शीतल वस्तु कभी उष्णताकी वेदनाको नहीं उत्पन्न करती है तथा जो अपना सब कुछ दे सकता है वह कभी दूसरेके द्रव्यका अपहरण नहीं करता है। परन्तु चूँकि उक्त परस्त्रीमें ये सभी विरुद्ध आचरण पाये जाते हैं, अतएव आत्महितेषी जीवको उस परस्त्रीका सर्वथा ही त्याग करना चाहिए॥५८-५९॥

स्वकीय पत्नी और दूसरेकी स्त्री इन दोनोंके सेवनमें कोई विशेषता नहीं है—समान सुखलाभ ही होता है; यही नहीं, बल्कि भयभीत रहने आदिके कारण परस्त्रीके सेवनमें वह सुख भी नहीं प्राप्त होता है। फिर भी उन दोनोंमें पूर्वका—अपनी पत्नीका—सेवन करनेपर प्राणीको स्वर्गकी प्राप्ति होती है तथा पिछलीका—परस्त्रीका—सेवन करनेपर उसे नरक-गतिकी प्राप्ति होती है।।६०॥

जो परकीय स्त्री अपने पितको छोड़कर निर्लड्जतापूर्वक दूसरेके पास जाती है— उसके साथ रमण करती है—उसके विषयमें भला किस प्रकार विश्वास किया जा सकता है ? नहीं किया जा सकता है ॥६१॥

जो नराधम परस्त्रीको रमणीय देखकर उसकी अभिलाषा करता है वह वास्तवमें सुखको नहीं पाता है, किन्तु वह केवल नरकको देनेवाले भयानक पापको स्वीकार करता है—उसको संचित करता है।।६२॥

जिस परकीय स्त्रीके संयोग मात्रसे दोनों लोकोंकी हानि शीघ्र होती है उस परकीय स्त्रीका सेवन भला स्वकीय पत्नीमें सन्तोष करके कहाँसे करता है—स्वकीय पत्नीके सेवनमें ही सन्तोष-सुखका अनुभव करनेवाला मनुष्य उभय लोकमें दुख देनेवाली उस परस्रीकी कभी अभिलाषा नहीं करता है ॥६३॥

जो कामरूप अग्निसे सन्तापको प्राप्त हुई परस्त्रीका सेवन करता है वह नरकमें पड़कर वज्राग्निसे तपायी गयी लोहनिर्मित स्त्रोका आर्लिगन किया करता है।।६४॥

६३) अ <sup>°</sup>क्षितिः; व कृत्वा for हित्वा; व ड सान्यस्त्री सेव्यते ।

इति ज्ञात्वा बुधैहेंया परकीया नितम्बनी ।
कुद्धस्येव कृतान्तस्य दृष्टिजींवितघातिनी ॥६५
संतोषेण सदा लोभः शमनीयो ऽतिवधितः ।
ददानो दुःसहं तापं विभावसुरिवाम्भसा ॥६६
धनं धान्यं गृहं क्षेत्रं द्विपदं च चतुष्पदम् ।
सर्वं परिमितं कार्यं संतोषत्रतर्वातना ॥६७
धमंः कषायमोक्षेण नारोसंगेन मन्मथः ।
लाभेन वर्धते लोभः काष्ठक्षेपेण पावकः ॥६८
पुरुषं नयति श्वश्रं लोभो भीममनिर्जितः ।
वितरन्ति न कि दुःखं वैरिणः प्रभविष्णवः ॥६९
अजितं सन्ति भुञ्जाना द्रविणं बहवो जनाः ।
नारकीं सहमानस्य न सहायो ऽस्ति वेदनाम् ॥७०

इस प्रकार परस्त्रीसेवनसे होनेवाले दुखको जानकर बुद्धिमान् मनुष्योंको उस परस्त्रीके सेवनका परित्याग करना चाहिए। कारण यह कि उक्त परकीय स्त्री क्रोधको प्राप्त हुए यमराज-की दृष्टिके समान प्राणीके जीवितको नष्ट करनेवाली है ॥६५॥

जिस प्रकार अतिशय वृद्धिंगत होकर दुःसह सन्तापको उत्पन्न करनेवाली अग्निको जलसे शान्त किया जाता है उसी प्रकार अतिशय वृद्धिको प्राप्त होकर दुःसह मानसिक सन्तापको देनेवाले लोभको निरन्तर सन्तोषके द्वारा शान्त किया जाना चाहिए॥६६॥

सन्तोषत्रतमें वर्तमान—परिम्रहपरिमाण अणुत्रतके धारक—श्रावकको धन (सुवर्णादि), धान्य ( अनाज ), गृह, खेत, द्विपद (दासी-दास आदि), तथा चतुष्पद (हाथी, घोड़ा, गाय व भैंस आदि ); इन सबका प्रमाण कर छेना चाहिए और फिर उस म्रहण किये हुए प्रमाणसे अधिककी अभिलाषा नहीं करना चाहिए॥६०॥

कोधादि कषायोंके छोड़नेसे धर्मकी, स्त्रीके संसर्गसे भोगाकाक्षाकी, उत्तरोत्तर होनेवाले लाभसे लोभकी तथा ईंधनके डालनेसे अग्निकी वृद्धि स्वभावतः हुआ करती है।।६८॥

यदि लोभके ऊपर विजय प्राप्त नहीं की जाती है तो वह मनुष्यको भयानक नरकमें ले जाता है। ठीक है—प्रभावशाली शत्रु भला कौन-से दुखको नहीं दिया करते हैं ? अर्थात् यदि प्रभावशाली शत्रुओंको वशमें नहीं किया जाता है तो वे जिस प्रकार कष्ट दिया करते हैं उसी प्रकार लोभादि आन्तरिक शत्रुओंको भी यदि वशमें नहीं किया गया है तो वे भी प्राणीको नरकादिके दुखको दिया करते हैं।।६९।।

कमाये हुए धनका उपभोग करनेवाले तो बहुत-से जन—कुटुम्बी आदि—होते हैं, किन्तु उक्त धनके कमानेमें संचित हुए पापके फलस्वरूप नरकके दुखके भोगते समय उनमें-से कोई भी सहायक नहीं होता है—वह उसे स्वयं अकेले ही भोगना पड़ता है।।७०॥

६६) ब क ड इ अस्ति for अति । ६८) अ ब इ लोभेन । ६९) अ भीमगतिर्जितः । ७०) ड सहायो ऽस्ति न वेदनाम् ।

त्रिवशाः किंकरास्तस्य हस्ते तस्यामरद्रुमाः ।
निषयो मन्दिरे तस्य संतोषो यस्य निश्चलः ॥७१
लब्धाशेषनिधानो ऽपि स दरिद्रः स दुःखितः ।
संतोषो हृदये यस्य नास्ति कल्याणकारकः ॥७२
दिग्देशानर्थदण्डेम्यो विनिवृत्तिगुणवृतम् ।
त्रिविधं श्रावकैस्त्रेधा पालनीयं शिवािथभिः ॥७३
यद्दशस्विप काष्ठासु विधाय विधिनाविधम् ।
न ततः परतो याति प्रथमं तद् गुणव्रतम् ॥७४
त्रसस्थावरजीवानां निशुम्भनिवृत्तितः ।
तत्र गेहस्थितस्यािप परतो ऽस्ति महाव्रतम् ॥७५
त्रैलोक्यं लङ्घमानस्य तीव्रलोभविभावसोः ।
अकािर स्खलनं तेन येन सा नियता कृता ॥७६

जिसके अन्तःकरणमें अटल सन्तोष अवस्थित है उसके देव सेवक बन जाते हैं, कल्प-वृक्ष उसके हाथमें अवस्थितके समान हो जाते हैं तथा निधियाँ उसके भवनमें निवास करने लगती हैं।।७१॥

इसके विपरीत जिसके हृद्यमें वह कल्याणका कारणभूत सन्तोष नहीं है वह समस्त भण्डार (खजाना) को पाकर भी द्रिद्र (निर्धन जैसा) व अतिशय दुखी ही बना रहता है ॥७२॥

मोक्षकी इच्छा करनेवाले श्रावकोंको दिशा, देश और अनर्थदण्डसे विरत होने रूप तीन प्रकारके गुणव्रतका तीन प्रकारसे—मन, वचन व कायके द्वारा—पालन करना चाहिए। अभिप्राय यह है कि पूर्वोदिक दिशाओंमें जो जीवन पर्यन्त जाने-आनेका नियम किया जाता है कि मैं अमुक दिशामें अमुक स्थान तक ही जाऊँगा, उससे आगे नहीं जाऊँगा; इसका नाम दिग्वत है। उक्त दिग्वतमें स्वीकार की गयी मर्यादाके भीतर भी उसे संकुचित करके कुछ नियमित समयके छिए जो अल्प प्रमाणमें जाने-आनेका नियम स्वीकार किया जाता है उसे देशवतके नामसे कहा जाता है। जिन कार्योंमें निरर्थक प्राणियोंका विघात हुआ करता है उनका परित्याग करना, यह अनर्थदण्डवत नामका तीसरा गुणव्रत है। श्रावकोंको पाँच अणुव्रतोंके साथ इन तीन गुणव्रतोंका भी निरतिचार पालन करना चाहिए॥७३॥

जो पूर्वादिक चार दिशा, ईशानादि चार विदिशा तथा नीचे व ऊपर; इस प्रकार दस दिशाओं में आगमोक्त विधिके अनुसार मर्यादाको स्वीकार करके उसके आगे नहीं जाता है, यह दिग्नत नामका प्रथम गुणव्रत है। 10811

गृहीत मर्यादाके बाहर त्रस और स्थावर जीवोंके घातकी सर्वथा निवृत्ति हो जानेके कारण घरके भीतर स्थित श्रावकके भी वहाँ अर्हिसामहाव्रत जैसा हो जाता है ॥७५॥

जिस महापुरुषने आशाको नियन्त्रित कर लिया है उसने तीनों लोकोंको अतिक्रान्त करनेवाली तीव्र लोभरूप अग्निके प्रसारको रोक दिया है, यह समझना चाहिए ॥७६॥

७२) अ कल्याणकारणम् । ७४) अ यो दशस्विप ...विधिना विधि: । ७६) इ येन तेन ।

यहेशस्याविष कृत्वा गम्यते न दिवानिशम् ।
ततः परं बुधैरुक्तं द्वितीयं तद् गुणव्रतम् ॥७७
पूर्वोदितं फलं सर्वं ज्ञेयमत्र विशेषतः ।
विशिष्टे कारणे कार्यं विशिष्टं केन वार्यते ॥७८
पञ्चधानर्थदण्डस्य धर्मार्थानुपकारिणः ।
पापोपकारिणस्त्यागो विधेयो ऽनर्थंमोचिभिः ॥७९
शिखिमण्डलमार्जारसारिकश्चिककुक्कुटाः ।
जीवोपधातिनो धार्याः श्रावकैनं कृपापरैः ॥८०

### ८०) १. मयूरः । २. शालिका ।

दिग्वतमें जीवनपर्यन्त स्वीकृत देशके भीतर भी कुछ नियत समयके लिए मर्यादा करके तदनुसार दिन-रातमें उस मर्यादाके बाहर नहीं जाना, इसे पण्डित जनोंने दूसरा देशवत नामका गुणवत कहा है।।७७॥

पूर्वमें दिग्वतका जो फल-महाव्रतादि कहा गया है उसे यहाँ भी विशेष रूपसे जानना चाहिए। ठीक है-विशिष्ट कारणके होनेपर विशिष्ट कार्यको कौन रोक सकता है? अर्थात् कारणकी विशेषताके अनुसार कार्यमें भी विशेषता हुआ ही करती है।।७८॥

जो पाँच प्रकारका अनर्थदण्ड धर्म और अर्थ पुरुषार्थीका अपकार तथा पापका उपकार करनेवाला है—धर्म व धनको नष्ट करके पापसंचयका कारण है—उसका अनर्थदण्डव्रतकी अभिलाषा करनेवाले श्रावकोंको परित्याग कर देना चाहिए।। विशेषार्थ—जिन क्रियाओंके द्वारा बिना किसी प्रकारके प्रयोजनके ही प्राणियोंको पीडा उत्पन्न होती है उन्हें अनर्थदण्ड नामसे कहा जाता है। वह अनथंदण्ड पाँच प्रकारका है —अपध्यान, पापोपदेश, हिंसोप-कारिदान, प्रमादचर्या और दुःश्रुति । राग व द्वेषके वशीभूत होकर आत्म-प्रयोजनके बिना दूसरे प्राणियोंके वय-बन्धन और जय-पराजय आदिका विचार करना, यह अपध्यान नामका अनथेदण्ड कहलाता है। अपना किसी प्रकारका प्रयोजन न होनेपर भी दूसरोंके लिए ऐसा उपदेश देना कि जिसके आश्रयसे वे हिंसाजनक पशु-पश्चियोंके व्यापारादि कार्योंमें प्रवृत्त हो सकते हों उसका नाम पापोपदेश अनर्थदण्ड है। अग्नि, विष एवं शस्त्र आदि जो हिंसाके उपकारक उपकरण हैं उनका अपने प्रयोजनके बिना ही दूसरोंको प्रदान करना; इसे हिंसोपकारिदान नामक अनर्थदण्ड जानना चाहिए। निष्प्रयोजन ही पृथिवीका कुरेदना, जलका वखेरना, अग्निका जलाना और पत्र-पुष्पादिका छेदना; इत्यादिका नाम प्रमादचर्या है। जिन कथाओंसे राग-द्वेषादिके वशीभूत हुए प्राणीका चित्त कलुषित होता हो उनके सुननेको दुःश्रुति अनर्थदण्ड कहा जाता है। श्रावकको उक्त पाँचों अनर्थदण्डोंका परित्याग करके अनर्थदण्डव्रत नामक तृतीय गुणव्रतको स्वीकार करना चाहिए॥७९॥

इसके साथ ही श्रावकोंको दयार्द्र होकर जीवोंका घात करनेवाले (हिंसक) मयूर, कुत्ता, बिल्ली, मैना, तोता और मुर्गा आदि पशु-पक्षियोंको भी नहीं पालना चाहिए॥८०॥

७९) धर्मान्धानुप<sup>°</sup>।

पाशं वण्डं विषं शस्त्रं हलं रज्जुं हुताशनम् ।
धात्रीं लाक्षामयो नीलीं नान्येम्यो वदते बुधाः ॥८१
संघानं पृष्ठिपतं विद्धं क्रथितं जन्तुसंकुलम् ।
वजंयन्ति सदाहारं करुणापरमानसाः ॥८२
शिक्षात्रतं चतुर्भदं सामायिकमुपोषितम् ।
भोगोपभोगसंख्यानं संविभागो ऽशने ऽतिथेः ॥८३
जीविते मरणे सौख्ये दुःखे योगवियोगयोः ।
समानमानसैः कार्यं सामायिकमतन्द्रितैः ।॥८४
द्वचासना द्वादशावर्ता चतुर्विधशिरोन्नितः ।
त्रिकालवन्दना कार्या परन्यापारविजतैः ॥८५
मुक्तभोगोपभोगेन पापकर्मविमोचिना ।
उपवासः सदा भक्त्या कार्यः पर्वचतुष्टये ॥८६

विद्वान् जन जाल, लाठी, विष, शस्त्र, हल, रस्सी, अग्नि, पृथियी (अथवा आम-लकी—वनस्पतिविशेष), लाख, लोहा और नीली; इत्यादि परवाधाकर वस्तुओंको दूसरोंके लिए नहीं दिया करते हैं ॥८१॥

इसके अतिरिक्त जिनके हृदयमें दयाभाव विद्यमान है वे श्रावक अचार तथा घुने हुए, सड़े-गले एवं जीवोंसे व्याप्त आहारका परित्याग किया करते हैं ॥८२॥

सामायिक, उपोषित (प्रोषधोपवास), भोगोपभोगपरिसंख्यान और भोजनमें अतिथि-के लिए संविभाग—अतिथिसंविभाग; इस प्रकार शिक्षात्रतके चार भेद हैं॥८३॥

श्रावकोंको आलस्यसे रिहत होकर जीवन व मरणमें, सुख व दुखमें तथा संयोग व वियोगमें मनमें समताभावका आश्रय लेते हुए—राग-द्वेषके परित्यागपूर्वक—सामायिकको करना चाहिए॥८४॥

सामायिकमें दूसरे सब ही व्यापारोंका परित्याग करके पद्मासन अथवा कायोत्सर्ग दोनोंमें-से किसी एक आसनसे अवस्थित होकर प्रत्येक दिशामें तीन-तीनके क्रमसे मन, वचन व कायके संयमनस्वरूप शुभ योगोंकी प्रवृत्तिरूप बारह आवर्त (दोनों हाथोंको जोड़कर अग्रिम भागकी ओरसे चक्राकार घुमाना), चार शिरोनतियाँ (शिरसा नमस्कार) और तीनों सन्ध्याकालोंमें वन्दना करना चाहिए॥८५॥

भोग और उपभोगके परित्यागपूर्वक सब ही पाप क्रियाओंको छोड़कर श्रावकको दो अष्टमी व दोनों चतुर्द्शीरूप चारों पर्वोंमें निरन्तर भक्तिके साथ उपवासको भी करना चाहिए।।८६।।

८१) १. घाउडीनां फूल । २. लो**ह** ।

८३) १. उपवास ।

८४) १. पञ्चेन्द्रियमनोनिरोधनैः।

८५) १. पद्मासनम् ।

८२) अ कुथितम् ।

निवसन्ति हृषीकाणि निवृत्तानि स्वगोचरात् । एकीभूयात्मना यस्मिन्नुपवासिममं विदुः ।'८७ चतुर्विधाशनत्यागं विधाय विजितेन्द्रियैः । ध्यानस्वाध्यायतन्निष्ठैरास्यते सकलं विनम् ॥८८

कृत्यं भोगोपभोगानां परिमाणं विधानतः। भोगोपभोगसंख्यानं कुर्वता व्रतमचितम्॥८९

मात्यगन्धान्नताम्बूलभूषारामाम्बरादयः । सद्भिः परिमितीकृत्य सेव्यन्ते व्रतकाङ्क्षिभिः ॥९०

आहारपानौषधसंविभागं गृहागतानां विधिना करोतु । भक्त्यातिथोनां विजितेन्द्रियाणां व्रतं दधानो ऽतिथिसंविभागम् ॥९१

चतुर्विधं प्रासुकमन्नदानं संघाय भक्तेन चतुर्विधाय । दुरन्तसंसारनिरासनार्थं सदा प्रदेयं विनयं विधाय ॥९२

इन्द्रियाँ अपने-अपने विषयसे विमुख होकर आत्माके साथ एकताको प्राप्त होती हुईँ जिसमें निवास किया करती हैं उसका नाम उपवास है, यह उपवास शब्दका निरुक्त्यर्थ कहा गया है।।८७॥

उपवास करनेवाले श्रावक अपनी इन्द्रियोंको वशमें करके अन्न, पान, स्वाद्य और लेहा इन चारों आहारोंका परित्याग करते हुए दिनभर ध्यान और स्वाध्यायमें तल्लीन रहा करते हैं ॥८८॥

श्रावकको जनोंसे पूजित भोगोपभोगपरिमाणव्रतको करते हुए एक बार भोगनेरूप भोग और अनेक बार भोगनेरूप उपभोग इन दोनों ही प्रकारके पदार्थोंका 'मैं अमुक भोगरूप वस्तुओंको इतने प्रमाणमें तथा अमुक उपभोगरूप वस्तुओंको इतने प्रमाणमें रखूँगा, इससे अधिक नहीं रखूँगा' इस प्रकारका विधिपूर्वक प्रमाण कर छेना चाहिए ॥८९॥

जो सत्पुरुष व्रतके अभिलाषी हैं वे माला, गन्ध (सुगन्धित द्रव्य), अन्न, ताम्बूल (पान), आभूषण, स्त्री और वस्त्र आदि पदार्थोंके प्रमाणको स्वीकार करके ही उनका उपभोग किया करते हैं ॥९०॥

अतिथिसंविभाग व्रतके धारक श्रावकको अपनी इन्द्रियोंको जीत छेनेवाछे अतिथि— साधु जनोंके—घरपर आनेपर उन्हें भक्तिके साथ विधिपूर्वक आहार-पान और औषधका दान देना चाहिए ॥९१॥

मुनि, आर्यिका, श्रावक और श्राविका; इस चार प्रकारके संघमें भक्ति रखनेवाले श्रावकको उसके लिए विनयके साथ चार प्रकारके प्राप्तुक आहारका खाद्य, स्वाद्य, लेह्य और पेयका—निरन्तर दान करना चाहिए। इससे अनन्त संसारका विनाश होता है।।९२।।

८७) क निविशन्ति । ८९) अ क ड इ <sup>°</sup>संख्यानाम् । ९२) क इ विनाशनार्थं; द इ विनयं वहाद्भः ।

प्रियेण दानं ददता यतीनां विघाय चित्तं नवधां विधानम् । श्रद्धादयः सप्त गुणा विधेयाः साम्नां विना दत्तमनर्थकारिं ॥९३ पञ्चत्वमागच्छदवारणीयं विलोक्य पृष्ट्वा निजबन्धुवर्गम् । सल्लेखना बुद्धिमता विधेया कालानुरूपं रचयन्ति सन्तः ॥९४ आलोच्य दोषं सकलं गुरूणां संज्ञानसम्यक्तवचरित्रज्ञोधो । प्राणप्रयाणे विदधातु दक्षद्मवतुविधाहारज्ञरीरमुक्तिम् ॥९५ निदानमिथ्यात्वकषायहोनः करोति संन्यासविधि सुधीर्यः । सूखानि लब्ध्वा स नरामराणां सिद्धि त्रिसप्तेषु भवेषु याति ॥९६

९३) १. स्थापनमुच्चैःस्थानं पादोदकमचंनं प्रणामश्च । वाक्कायहृदयएषणाशुद्धय इति नवविधं पुण्यम् । २. श्रद्धा भक्तिस्तुष्टिविज्ञानमलुब्धता क्षमा सत्त्वम् । यत्रैते सप्तगुणास्तं दातारं प्रशंसन्ति । ३. नवधा विना । ४. कंडणा पेषणी चुल्ली उदकुम्भः प्रमाजंनो । पञ्चसूना गृहस्थस्य तेन मोक्षं न गच्छति ॥ गृहकर्मणापि निचितं कर्मं विमाष्टि खलु गृहविमुक्तानाम् । अतिथीनां प्रतिपूजा रुधिरमलौ धावने वारि ॥

घरपर आये हुए मुनिजनोंको देखकर जिसके अन्तःकरणमें अतिशय प्रीति उत्पन्न हुआ करती है ऐसे श्रावकको उन मुनिजनोंके लिए दान देते समय मनमें नौ प्रकारकी विधिको करके दाताके श्रद्धा आदि सात गुणोंको भी करना चाहिए। कारण यह कि सद्व्यवहारके बिना—श्रद्धा व भक्ति आदिके बिना—दिया हुआ दान अनर्थको उत्पन्न करनेवाला होता है—विधिके बिना दिया गया दान फलप्रद नहीं होता। उपर्युक्त नौ प्रकारकी विधि यह है—१. मुनिजनको आते देखकर उन्हें 'हे स्वामिन अत्र तिष्ठ तिष्ठ' कहते हुए स्थापित करना, २. बैठने के लिए ऊँचा स्थान देना, ३. पैरोंको घोकर गन्धोदक लेना, ४. अष्टद्रव्यसे पूजा करना, ५ फिर प्रणाम करना; ६-९ पश्चात् मन, वचन और कायकी शुद्धिको प्रकट करके भोजन-विषयक शुद्धिको प्रकट करना। इसके अतिरिक्त जिन सात गुणोंके आश्रयसे दिया गया दान फलवत् होता है वे गुण ये हैं—१. श्रद्धा, २. अनुराग, ३. हर्ष, ४. दानकी विधि आदिका परिज्ञान, ५. लोभका अभाव, ६. क्षमा और ७. सत्त्व ॥९३॥

अन्तमें जब अनिवार्य मरणका समय निकट आ जाये तब उसे देखकर बुद्धिमान् श्रावकको अपने कौटुम्बिक जनोंको अनुमतिपूर्वक सल्लेखनाको—समाधिमरणको—स्वीकार करना चाहिए। कारण यह कि सत्पुरुष समयके अनुसार ही कार्य किया करते हैं।।९४॥

मरणके समय चतुर श्रावक सम्यग्ज्ञानके साथ सम्यग्दर्शन और सम्यक्चारित्रको विशुद्ध करनेकी इच्छासे गुरुजनके समक्ष सब दोषोंकी आछोचना करता है—वह उनको निष्कपट भावसे प्रकट करता है—तथा क्रमसे चार प्रकारके आहारको व अन्तमें शरीरको भी समताभावके साथ छोड़ देता है।।९५।।

जो विवेकी गृहस्थ निदान—आगामी भवमें भोगाकांक्षा, मिथ्यात्व और कषायसे रहित होकर उस संन्यासकी विधिको—विधिपूर्वक सल्लेखनाको—स्वीकार करता है वह

९३) अ उ इ ददताम् । ९६) अ करोतु; क लब्घ्वा नृसुराधिपानाम् ।

इदं व्रतं द्वादशभेदभिन्नं यः श्रावकीयं जिननाथदृष्टम् । करोति संसारनिपातंभीतः प्रयाति कल्याणमसौ समस्तम् ॥९७

भ्रूनेत्रहुं कारकराङ्गुलीभिगृद्धि प्रवृत्तां परिवर्ज्यं संज्ञाम् । विधाय मौनं व्रतवृद्धिकारि करोति भुक्ति विजिताक्षवृत्तिः ॥९८

ये देवमर्त्याचितपादपद्माः पञ्चानवद्याः परमेष्ठिनस्ते । नैवेद्यगन्घाक्षतधूपदोपप्रसूनमालादिभिरर्चनीयाः ॥९९

इदं प्रयत्नान्निहितातिचारं ये पालयन्ते वतमर्चनीयम् । निर्विदय<sup>ै</sup> लक्ष्मीं मनुजामराणां ते यान्ति निर्वाणमपास्तपापाः ॥१००

मनुष्य—चक्रवर्ती आदि—और देवोंके सुखोंको भोगकर त्रिगुणित सात (७×३=२१) भवोंके भीतर मुक्तिको प्राप्त कर छेता है ॥९६॥

जो गृहस्थ संसारपरिभ्रमणसे भयभीत होकर जिनेन्द्रके द्वारा प्रत्यक्ष देखे गये— उनके द्वारा उपिट्ट-श्रावक सम्बन्धी इस बारह प्रकारके व्रतका परिपालन करता है वह सब प्रकारके कल्याणको प्राप्त होता है—वह विविध प्रकारके सांसारिक सुखको भोगकर अन्तमें मुक्तिसुखको भी प्राप्त कर लेता है।।९७।

अपने व्रतोंकी वृद्धिको करनेवाला गृहस्थ इन्द्रियोंके ब्यापारको जीतकर भ्रुकुटि, नेत्र, हुंकार—हूं-हूं शब्द—और हाथकी अँगुलिके द्वारा लोलुपतासे प्रवृत्त होनेवाले संकेतको छोड़ता हुआ मौनपूर्वक भोजनको करता है ॥९८॥

जिनके चरणकमल देवों व मनुष्योंके द्वारा पूजे गये हैं ऐसे जो निर्दोष अहुँदादि पाँच परमेष्ठी हैं उनकी श्रावकको नैवेद्य, गन्ध, अक्षत, दीप, धूप और पुष्पमाला आदिके द्वारा पूजा करनी चाहिए॥९९॥

जो गृहस्थ प्रयत्नपूर्वक निरितचार इस पूजनीय देशव्रतका-शावकधर्मका-परि-पालन करते हैं वे मनुष्यों व देवोंके वैभवको भोगकर अन्तमें समस्त पापमलसे रहित होते हुए मुक्तिको प्राप्त करते हैं ॥१००॥

९७) १. पतनात्।

९९) १. निष्पापाः ।

१००) १. भुक्त्वा।

९८) अ गृद्धिप्रवृत्ताम्....परिचर्य; ब ड इ विहाय मौनम्; इ मुक्तिम्। ९९) अ क ड दीपधूप । १००) अ ब क इ सयत्नाम्नि ; अ विभाति for ते यान्ति ।

श्रुत्वा वाचमशेषकत्मषमुषां साधोर्गुणाशंसिनीं नत्वा केवलिपादपङ्कजयुगं मर्त्यामरेन्द्राचितम् । आत्मानं व्रतरत्नभूषितमसौ चक्ने विशुद्धाशयो भव्याः प्राप्य यतेगिरो ऽमितगतेर्व्यर्थाः कथं कुर्वते ॥१०१

इति घर्मपरोक्षायाममितगतिकृतायामेकोनविद्यतितमः परिच्छेदः ॥१९॥

इस प्रकार विशुद्ध अभिप्रायवाछे उस पवनवेगने समस्त पापमछको दूर करनेवाछे उन जिनमति मुनिके व्रतविषयक उपदेशको सुनकर मनुष्यों व देवोंसे पूजित केवछी जिनके दोनों चरणकमछोंको नमस्कार करते हुए अपनेको व्रतह्मप रत्नसे विभूषित कर छिया— श्रावकके व्रतोंको ग्रहण कर छिया। ठीक है—भव्य जन अपरिमित ज्ञानके धारक मुनिके उपदेशको पाकर भछा उसे व्यर्थ कैसे कर सकते हैं ? नहीं कर सकते—वे उसे सफछ ही किया करते हैं ॥१०१॥

इस प्रकार आचार्य अमितगति विरचित धर्मपरीक्षामें उन्नीसवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥१९॥

१०१) अ कल्मषमुषं, व मुषः ; व क साधोर्त्रता ; अ शंसिनीनंत्वा ; ड इ भव्यः ; व प्रार्थयते for प्राप्य यते ।

## [ २० ]

अथोवाच पुनर्योगी विद्याधरशरीरजम् ।
परे ऽपि नियमाः कार्याः श्रावकेर्भद्रं भक्तितः ॥१
संवारो यत्र भूतानां नागमो यत्र योगिनाम् ।
यत्र भक्ष्यमक्ष्यं वा वस्तु किंचिन्न बुध्यते ॥२
यत्राहारगताः सूक्ष्मा वृश्यन्ते न शरीरिणः ।
तत्र रात्रौ न भोक्तव्यं कदाचन दयालुभिः ॥३
यो वल्भते त्रियामायां जिह्नेन्द्रियवशीकृतः ।
आहसाणुव्रतं तस्य निहीनस्य कुतस्तनम् ॥४
सर्वधर्मक्रियाहोनो यः खादति दिवानिशम् ।
पश्तो विद्यते तस्य न भेदः श्रृङ्गतः परः ॥५
श्रूकरः शंबरः कङ्को मार्जारिस्तित्तरो बकः ।
मण्डलः सारसः श्येनः काको भेको भुजङ्गमः ॥६

तत्पश्चात् वे मुनिराज विद्याधरके पुत्रसे बोले कि हे भद्र ! इनके अतिरिक्त दूसरे भी कुछ नियम हैं जिनका परिपालन श्रावकोंको भक्तिपूर्वक करना चाहिए ॥१॥

यथा—जिस रात्रिमें प्राणियोंका इधर-उधर संचार होता है, जिसमें मुनियोंका आग-मन नहीं होता है, जिसमें भक्ष्य व अभक्ष्य वस्तुका कुछ भी परिज्ञान नहीं हो सकता है, तथा जिसमें आहारमें रहनेवाले सूक्ष्म प्राणियोंका दर्शन नहीं होता है; उस रात्रिमें दयालु श्रावकोंको कभी भी भोजन नहीं करना चाहिए॥२-३॥

जो रसना इन्द्रियके वशीभूत होकर रात्रिमें भोजन करता है उस निकृष्ट मनुष्यके अहिंसाणुवत कहाँसे हो सकता है ? नहीं हो सकता है ॥४॥

जो समस्त धार्मिक क्रियाओंसे रहित होकर दिन-रात खाया करता है उसके पशुसे कोई भेद नहीं है—वह पशुके समान है। यदि पशुकी अपेक्षा कोई विशेषता है तो वह इतनी मात्र है कि पशुके सींग होते हैं, पर उसके सींग नहीं हैं ॥५॥

मनुष्य रातमें भोजन करनेसे अगले भवमें शूकर, साँभर (एक विशेष जातिका मृग), कंक (पक्षी विशेष), बिलाव, तीतर, बगुला, कुत्ता, सारस पक्षी, श्येन पक्षी, कौवा, मेंढक,

१) १. प्रति ।

४) १. निशायाम् ।

४) ब विहीनस्य । ५) ब क परम् ।

वामनः पामना मूको रोमशः कर्कशः शठः ।
दुर्भगो दुर्जनः कुष्टी जायते रात्रिभुक्तितः ॥७
कोविदः कोमलालापो नीरोगः सज्जनः शमी ।
त्यागो भोगो यशोभागो सागरान्तमहीपतिः ॥८
आदेयः सुभगो वाग्मी मन्मथोपमिष्यहः ।
निशाभुक्तिपरित्यागी मत्यों भवति पूजितः ॥९ [ युग्मम् ]
यामिनोभुक्तितो दुःखं सर्वत्र लभते यतः ।
दिवाभोजनतः सौख्यं दिनभुक्तिस्ततो हिता ॥१०
यो भुङ्क्ते दिवसस्यान्ते विवज्यं घटिकाद्वयम् ।
तं वदन्ति महाभागमनस्तमितभोजनम् ॥११
भुङ्कते नालोद्वयं हित्वा यो दिनाद्यन्तभागयोः ।
उपवासद्वयं तस्य मासेनैकेन जायते ॥१२
पञ्चम्यामुपशसं यः शुक्लायां कुष्ते सुधीः ।
नरामरिश्रयं भुक्त्वा यात्यसौ पदमव्ययम् ॥१३

सर्प, बौना (कदमें छोटा), खुजली रोगवाला, गूँगा, अधिक रोमोंवाला, कठोर, मूर्ख, भाग्य-हीन (घृगास्पद), दुष्ट और कोढ़से संयुक्त होता है ॥६–७॥

इसके विपरीत उस रात्रिभोजनका परित्याग कर देनेवाला मनुष्य विद्वान् , कोमल भाषण करनेवाला, रोगसे रहित, सज्जन, शान्त, दानी, भोगोंसे संयुक्त, यशस्वी, समुद्र-पर्यन्त समस्त पृथिवीका स्वामी, उपादेय ( प्रशंसनीय ), सुन्दर, सुयोग्य वक्ता और कामदेवके समान रमणीय शरीरवाला होता हुआ पूजाका पात्र होता है ॥८-९॥

चूँकि प्राणी रात्रिभोजनसे सर्वत्र दुखको और दिनमें भोजन करनेसे सर्वत्र सुखको प्राप्त होता है, इसीलिए दिनमें भोजन करना हितकर है ॥१०॥

जो सत्पुरुष दिनके अन्तमें दो घटिकाओंको छोड़कर—सूर्यके अस्त होनेसे दो घटिका (४८ मिनट) पूर्व ही—भोजन कर छेता है उस अतिशय पुण्यशाछी पुरुषको अनस्तमितभोजी कहा जाता है ॥११॥

जो व्यक्ति दिनके प्रारम्भमें और अन्तमें दो नालियों (७७ छव ) को छोड़कर शेष दिनमें भोजन करता है उसके इस प्रकारसे एक मासमें दो उपवास हो जाते हैं ॥१२॥

जो बुद्धिमान् शुक्ल पंचमीके दिन उपवासको करता है वह मनुष्यों व देवोंकी लक्ष्मीको भोगकर शाश्वितक (अविनश्वर ) पदको—मोक्षको—प्राप्त होता है ॥१३॥

७) १. कण्ड्यमान ।

९) १. प्रीतिकरः।

१०) १. समीचीना ।

८) ब रान्तर्महीपतिः । १०) अ सुखं for यतः । ११) अ विपर्य for विवज्यं ।

आषाढे कार्तिके मासे फाल्गुने वादितः मुधीः ।
गृँहीत्वासौ गुरोरन्ते क्रियते विधिना विधिः ॥१४
पञ्चमाससमेतानि पञ्चवर्षाणि भक्तितः ।
उपवासो विधातव्यो मासे मासे मनीषिभिः ॥१५
उपवासेन शोष्यन्ते यथा गात्राणि देहिनः ।
कर्माण्यपि तथा क्षित्रं संचितानि विसंशयम् ॥१६
विशोषयति पापानि संभृतानि शरीरिणाम् ।
उपवासस्तडागानां जलानीव दिवाकरः ॥१७
उपवासं विना जेतु शक्या नेन्द्रियमन्मथाः ।
सिंहेनैव विदार्यन्ते कुञ्जरा मदमन्थराः ॥१८
रोहिणीचन्द्रयोर्योगः पञ्चवर्षाण्युपोष्यते ।
भक्त्या सपञ्चमासानि येनासौ सिद्धिमञ्जुते ॥१९
विमक्तिकामिनी येनं तृतीये दीयते भवे ।
विधानद्वितयस्यास्य कि परं कथ्यते फलम् ॥२०

यह पंचमी-उपवासकी विधि गुरुके निकटमें प्रहण करके प्रथमतः आषाढ़, कार्तिक अथवा फाल्गुन मासमें विधिपूर्वक प्रारम्भ की जाती है ॥१४॥

इस विधिमें बुद्धिमान् जनोंको पाँच मास अधिक पाँच वर्ष तक प्रत्येक मासमें उपवास करना चाहिए ॥१५॥

कारण यह कि उपवाससे प्राणीका जिस प्रकार शरीर सूखता है—छश हुआ करता है—उसी प्रकार उसके पूर्वसंचित कर्म भी शीघ्र सूखते हैं—निर्जीर्ण हो जाते हैं, इसमें सन्देह नहीं है ॥१६॥

जिस प्रकार सूर्य तालाबोंके संचित जलको सुखा डालता है उसी प्रकार उपवास प्राणियोंके संचित पाप कर्मोंको सुखा डालता है—उन्हें क्षीण कर देता है ॥१७॥

उपवासके बिना इन्द्रियों और कामका जीतना शक्य नहीं है। ठीक भी है—मदसे मन्द् गतिवाले हाथियोंको एक मात्र सिंह ही विदीर्ण कर सकता है, सिंहको छोड़कर दूसरा कोई भी उन्हें परास्त नहीं कर सकता है।।१८।।

जिस दिन रोहिणी नक्षत्र और चन्द्रमाका योग हो उस दिन सात मास अधिक पाँच वर्ष तक भक्तिपूर्वक उपवास किया जाता है। इससे उपवास करनेवाला मुक्तिको प्राप्त करता है।।१९।।

जो उपर्युक्त दोनों विधान—पंचमीव्रत व रोहिणीव्रत—तीसरे भवमें मुक्तिरूप वल्लभा-

१४) १. प्रथमारम्भे । २. पञ्चमीउपवासविधिम् ।

१९) १. दिवसः । २. अपोष्येण । ३. व्रती ।

२०) १. विधानेन व्रतेन।

१७) अ संभूतानि । १८) अ न शक्येन्द्रिय<sup>0</sup> । १९) अ सप्त for पञ्च । २०) अ विधानविलयस्यास्य ।

फलं वदन्ति सर्वत्रे प्रधानं नानुषङ्गिकम् । बुधैः स्मृतं फलं धान्यं पलालं न हि कर्षणे ॥२१ स्विवभूत्यनुसारेण पूर्णे सित विधिद्वये । उद्द्योतनं विधातव्यं संपूर्णफलकाङ्किभिः ॥२२ बुधैरुद्योतनाभावे कर्तव्यो द्विगुणो विधिः । विधानापूर्णतायां हि विधेयं पूर्यते कुतः ॥२३ अभयाहारभैषज्यशास्त्रदानविभेवतः । दानं चतुविधं न्नेयं संसारोन्मूलनक्षमम् ॥२४ सर्वो ऽपि दृश्यते प्राणी नित्यं प्राणिप्रयो यतः । प्राणत्राणं ततः श्रेष्टं जायते ऽखिलदानतः ॥२५

२१) १. वियानकार्येषु । २. मोक्षम् । ३. अमुख्यम्, अहो लौकिक । ४. कथितम् । २३) १. व्रत ।

को प्रदान करते हैं उनका और दूसरा कौन-सा फल कहा जा सकता है ? अर्थात् उनका वह सर्वोत्कृष्ट फल है, स्वर्गादिरूप फल तो आनुषंगिक है जिनका निर्देश नहीं किया गया है ॥२०॥

सर्वत्र व्रतादिकका जो फल कहा जाता है वह प्रधान फल ही कहा जाता है, उनका आनुषंगिक फल नहीं कहा जाता है। उदाहरणस्वरूप विद्वान् जन कृषिका फल धान्यकी प्राप्ति ही मानते हैं, पलाल (धान्यकणसे रहित उसके सूखे तृण) को वे उस कृषिका फल नहीं मानते हैं।।२१॥

उक्त दोनों विधियोंके पूर्ण हो जानेपर जो जन उनके सम्पूर्ण फलकी अभिलाषा रखते हैं उन्हें अपने वैभवके अनुसार उनका उद्यापन करना चाहिए ॥२२॥

जो उनका उद्यापन करनेमें असमर्थ होते हैं उन विद्वानोंको उनका परिपालन निर्दिष्ट समयसे दूने समय तक करना चाहिए। तभी उनकी विधि पूर्णताको प्राप्त हो सकती है। विधिकी पूर्णता न होनेपर विधेय (व्रत) की पूर्णता कहाँसे हो सकती है? नहीं हो सकती ॥२३॥

जो दान अभयदान, आहारदान, औषधदान और शास्त्रदानके भेदसे चार प्रकारका है उसे भी देना चाहिए। क्योंकि, वह जन्म-मरणरूप संसारके नष्ट करनेमें सर्वथा समर्थ है ॥२४॥

लोकमें देखा जाता है कि सब ही प्राणी अपने प्राणोंसे सदा अनुराग करते हैं—वे उन्हें कभी भी नष्ट नहीं होने देना चाहते हैं। इसीलिए सब दानोंमें प्राणियोंके प्राणोंका संरक्षण—अभयदान—श्रेष्ठ है।।२५॥

२१) ड सर्वेषां for सर्वत्र, अ पललम् । २२) अ विधिव्यये । २४) अ कड इ देयं for ज्ञेयम् ।

आरम्भाः प्राणिनां सर्वे प्राणत्राणाय सर्वेदा ।
यतस्ततः परं श्रेष्ठं न प्राणित्राणदानतः ॥२६
धर्मार्थकाममोक्षाणां जीवितं कारणं यतः ।
ततो दाने न कि दत्तं तस्य मोक्षे न कि हृतम् ॥२७
न मृत्युभीतितो भीतिर्दृश्यते भुवने ऽधिका ।
यतस्ततः सदा कार्यं देहिनां रक्षणं बुधैः ॥२८
धर्मस्य कारणं गात्रं तस्य रक्षा यतो ऽन्नतः ।
अन्नदानं ततो देयं जन्मिनां धर्मसंगिनाम् ।॥२९
विक्रीय छेन दुभिक्षे तनुजानिप वल्लभान् ।
आहारं गृह्णते पुंसामाहारस्तेन वल्लभः ॥३०
धुददुःखतो देहवतां न दुःखं परं यतः सर्वेशरीरनाि ।
आहारदानं ददता प्रदत्तं हृतं न कि तस्य विनाशनेने ॥३१

प्राणियोंके द्वारा जो भी सब आरम्भ किये जाते हैं वे सब चूँकि निरन्तर अपने प्राण-रक्षणके लिए ही किये जाते हैं, अतएव प्राणत्राणदानसे—अभयदानसे—श्रेष्ठ दूसरा कोई भी दान नहीं है।।२६।।

धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन चार पुरुषार्थींका कारण चूँकि जीवितका बना रहना है, अतएव उक्त जीवितके प्रदान करनेपर क्या नहीं दिया ? अर्थात् सब कुछ ही दे दिया। इसके विपरीत उक्त जीवितका अपहरण करनेपर—घात करनेपर—अन्य किसका अपहरण नहीं किया ? अर्थात् धर्म, अर्थ व काम आदिरूप सबका ही अपहरण कर लिया। कारण कि उनका अनुष्ठान जीवितके होष रहनेपर हो सकता है।।२७।।

चूँकि लोकमें मरणके भयसे और दूसरा कोई भी भय अधिक नहीं देखा जाता है; अतएव विद्वानोंको सर्वदा प्राणियोंके प्राणोंका संरक्षण करना चाहिए।।२८॥

धर्मका कारण शरीर है, और चूँकि उसका संरक्षण अन्न (भोजन) से ही होता है; इसिंहए धर्मात्मा जनोंके हिए उस अन्नका दान अवश्य करना चाहिए॥२९॥

दुष्कालके पड़नेपर चूँकि मनुष्य अपने अतिशय प्रिय पुत्रोंको भी बेचकर भोजनको ग्रहण किया करते हैं, अतएव उन्हें सबसे प्यारा वह आहार ही है ॥३०॥

प्राणीके भूखके दुखसे अधिक अन्य कोई भी दुख नहीं है। कारण यह कि वह भूखका दुख सब ही शरीरको नष्ट करनेवाला है। इसीलिए जो आहारदानको देता है उसने उक्त भूखके दुखको नष्ट करके क्या नहीं दिया है? अर्थात् वह प्राणीके क्षुधाजनित दुखको दूर करके सब कुछ ही दे देता है।।३१।।

२७) १. जीवितव्यस्य दाने दत्ते सित । २. मुष स्तेये ।

२९) १. गात्रस्य । २. धर्मिणाम् ।

३१) १. आहारविनाशनेन।

२७) ब तस्या मोक्षे न कि हतम्। २९) ड इ धर्मसंज्ञिनाम्। ३०) अ तनूजानिष ; ड तनयानिष। ३१) व क देहवतो; अ व ततो for हतम्।

कान्तिकीर्तिबलवीर्यंयशःश्रीसिद्धिबुद्धिशमसंयमधर्माः । देहिनां वितरताशनदानं शर्मदा जगित सन्ति वितीर्णाः ॥३२ याशने ऽस्ति तनुरक्षणशक्तिः सा न हेममणिरत्नगणानाम् । येन तेन वितरन्ति यितभ्यस्तानपास्यं कृतिनो ऽशनदानम् ॥३३ शक्नोति कर्नुं न तपस्तपस्वी विद्धो येतो व्याधिभिरुप्रदोषेः । भैषज्यदानं विधिना वितीर्यं ततः सदा व्याधिविद्यातकारि ॥३४ यो भैषज्यं व्याधिविद्यंसि दत्ते व्याध्यातिनां योगिनां भक्तियुक्तः । नासौ पीडचः श्लेष्मिपत्तानिलोत्थैर्व्याधिव्रातैः पावकवाम्बुमग्नः ॥३५ द्वेषराणमदमत्सरमूर्च्छोकोधलोभभयनाशसमर्थम् । सिद्धिसद्मपथदिश वितीर्यं शास्त्रमव्ययसुखाय यितभ्यः ॥३६

जो सत्पुरुष प्राणियोंको भोजन देता है वह लोकमें जो कान्ति, कीर्ति, बल, वीर्य, यश, लक्ष्मी, सिद्धि, बुद्धि, शान्ति, संयम और धमें आदि सुखप्रद पदार्थ हैं उन सभीको देता है; ऐसा समझना चाहिए ॥३२॥

जो शरीरसंरक्षणकी शक्ति भोजनमें है वह सुवर्ण, मिण और रत्नसमूहमें सम्भव नहीं है। इसीलिए दूरदर्शी विद्वज्जन मुनियोंके लिए उपर्युक्त सुवर्णादिको न देकर आहार-दानको दिया करते हैं।।३३॥

तीव्र दोषोंसे परिपूर्ण रोगोंसे वेधा गया—खेदको प्राप्त हुआ—साधु चूँकि तप करनेमें समर्थ नहीं होता है, अतएव उसे उन रोगोंको नष्ट करनेवाले औषधदानको विधिपूर्वक निरन्तर देना चाहिए॥३४॥

जो श्रावक रोगसे पीड़ित मुनिजनोंको भक्तिपूर्वक उस रोगकी नाशक औषधिको देता है वह कभी कफ, पित्त और वात दोषसे उत्पन्न होनेवाले रोगसमृहसे इस प्रकार पीड़ित नहीं होता जिस प्रकार कि जलमें डूबा हुआ व्यक्ति कभी अग्निके सन्तापसे पीड़ित नहीं होता है ॥३५॥

जो शास्त्र द्वेष, राग, मद, मात्सर्य, ममता, क्रोध, छोभ और भयके नष्ट करनेमें समर्थ होकर मोक्षरूप महलके मार्गको दिखलाता है उसे अविनश्वर सुखकी प्राप्तिके निमित्त मुनिजनोंको प्रदान करना चाहिए॥३६॥

३३) १. हेमादीन् । २. विहाय ।

३४) १. व्याप्तपीडितः ।

३६) १. परिग्रह।

३२) अ<sup>°</sup>शनं सता शर्मदा। ३४) क इ विद्धस्ततो। ३५) अ वह्निभिर्वाप्यमग्नः ; ब वह्निभिर्वा<sup>°</sup>। ३६) अ ब वितार्यम्।

ज्ञातेन शास्त्रेण यतो विवेको विवेकतो दुष्कृतकर्महानिः ।
तस्याः पदं याति यतिः पवित्रं देयं ततः शास्त्रमनर्थघाति ॥३७
भवति यत्रं न जीवगणव्यथा विषयवैरिवशो न यतो यतिः ।
भजति पापविघाति यतस्तपस्तिदिह दानमुशन्ति सुखप्रदम् ॥३८
दानमन्यदिष देयमनिन्द्यं ज्ञानदर्शनचरित्रविविध ।
वीक्ष्य पात्रमपहस्तितसंगं शोलसंयमदयादमगेहम् ॥३९
दायकाय न ददाति निर्वृत्ति काङ्क्षितां गृहकलत्रविति ।
ग्राहको गृहकलत्रदूषितस्तायंते न शिलया शिलाम्बुघौ ॥४०
चेतिस दुष्टा वचिस विशिष्टा सर्वनिकृष्टा विटशतघृष्टा ।
दूरमपास्या पदुभिष्ठपास्या जातु न वेश्या हतशुभलेश्या ॥४१

चूँकि शास्त्रके परिज्ञानसे विवेक—हेय-उपादेयका विचार, उस विवेकसे पाप कर्मकी निर्जरा और उस कर्मनिर्जरासे यतिको पवित्र पदकी —मोक्षकी—प्राप्ति होती है —इसीछिए सब अनर्थोंके विवातक उस शास्त्रको अवश्य देना चाहिए॥३०॥

जिस दानमें प्राणिसमूहको किसी प्रकारकी पीड़ा न होती हो, जिसके प्रभावसे मुनि विषयरूप शत्रुके अधीन नहीं होता है, तथा जिस दानके आश्रयसे वह पापके विघातक तपका आराधन करता है; वही दान यहाँ सुखप्रद माना जाता है।।३८॥

परिग्रहसे रहित एवं शील, संयम, द्या व दमके स्थानभृत पात्रको देखकर उसे सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन एवं सम्यक्चारित्रके बढ़ानेवाले अन्य भी निर्दोष दानको देना चाहिए ॥३९॥

जो दानका ग्राहक घर एवं स्त्री आदिमें अनुरक्त होता है वह उसीके समान घर व स्त्री आदिके मध्यमें रहनेवाले दाताके लिए अभीष्ट मुक्तिको नहीं दे सकता है। सो ठीक भी है, क्योंकि, समुद्रमें एक चट्टान दूसरी चट्टानको पार नहीं कर सकती है। अभिप्राय यह है कि गृहस्थ चूँकि घरमें स्थित होकर स्त्री व पुत्रादिमें अनुरक्त होता हुआ जिस आरम्भजनित पापको उत्पन्न करता है उसको नष्ट करनेके लिए उसे उस घर आदिके मोहसे रहित निर्म्नथ मुनिके लिए ही दान देना चाहिए, न कि अपने समान घर आदिमें मुग्ध रहनेवाले अन्य रागी जनको ॥४०॥

जो अतिशय हीन वेश्या मनमें घृणित विचारोंको रखती हुई सम्भाषणमें चतुर होती है, जिसका सैकड़ों जार पुरुष धर्षण—चुम्बन आदि—किया करते हैं, तथा जो शुभ छेश्यासे

३७) १. हान्याः ।

३८) १. दाने । २. कथयन्ति ।

३९) १. हतसंगं, त्यक्तसंगम्।

४०) १. पात्र ।

४१) १. नीचा । २. त्याज्या ।

३७) अ विचित्रदेयं for यतिः पवित्रम् । ३९) क वारित्र । ४०) अ व ड इ निवृत्तिम्; क ड शिलाम्बुधेः ।

भजते वपुषैकमसौ पुरुषं वचसा कुरुते परेमस्तरुषम् ।
मनसा परमाश्रयते तरसा विद्धाति कथं सुखमन्यरसा।।४२
मद्यमांसकलितं मुखमस्या यो निरस्तद्यमसंयमयोगः ।
चुम्बति स्म रितमोहितचेतास्तस्य तिष्ठिति कथं व्रतरत्नम् ।।४३
नीचाचारैः सर्वदा वर्तमानः पुत्रं मित्रं बान्धवं सूरिवर्गम् ।
वेदयावदयो मन्यते यो न मूढः ज्ञान्ताराध्यस्तस्य धर्मः कुतस्त्यः ।।४४
निषेविता ज्ञमंकरी प्रसक्त्या निजापि भार्या विद्धाति दुःखम् ।
स्पृष्टा हि चित्रांजुज्ञिखा हिमातैः प्रश्लोषते कि न हिमातिहन्त्री ।।४५

— उत्तम विचारोंसे — रहित होती है; उसका बुद्धिमान् जनोंको दूरसे ही परित्याग करना चाहिए। उसका सेवन उन्हें कभी भी नहीं करना चाहिए।।४१॥

वह वेश्या शरीरसे किसी एक पुरुषका सेवन करती है, क्चनसे किसी दूसरेको कोधसे रहित—सन्तुष्ट—करती है, तथा मनसे अन्य ही किसीका शीघ्र आश्रयण करती है—उसे फाँसनेका विचार करती है। इस प्रकार विविध पुरुषोंमें उपयोग लगानीवाली वह वेश्या भला कैसे सुख दे सकती है ? नहीं दे सकती है ॥४२॥

जो वेश्याके अनुरागमें चित्तको लगाकर शान्ति व संयमसे श्रष्ट होता हुआ उसके मद्य व मांससे संयुक्त मुखका चुम्बन करता है उसके ब्रतहूप रत्न भला कैसे रह सकता है? अर्थात् इस प्रकारकी वेश्यासे अनुराग करनेवाले व्यक्तिके कभी किसी भी प्रकारके ब्रतकी सम्भावना नहीं की जा सकती है ॥४३॥

जो मूर्क वेश्याके वश होकर नीच कृत्योंमें प्रवृत्त होता हुआ पुत्र, मित्र, बन्धु और आचार्यको नहीं मानता है—उनका तिरस्कार किया करता है—उसके भला शान्त पुरुषोंके द्वारा आराधनीय धर्मका सद्भाव कहाँसे हो सकता है ? नहीं हो सकता है ॥४४॥

अपनी स्नी यद्यपि सुखको उत्पन्न करनेवाली है, तथापि यदि उसका अतिशय आसक्तिके साथ अधिक मात्रामें उपभोग किया जाता है तो वह भी दुखको—दौर्बल्य या क्ष्यादि रोगजनित पीड़ाको उत्पन्न करती है। ठीक है—यदि शीतसे पीड़ित प्राणी उस शीतको दूर करनेवाली अग्निकी ज्वालाका स्पर्श करते हैं तो क्या वह शरीरको नहीं जलाती है? अवश्य जलाती है। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार शैत्यकी बाधाको नष्ट करनेवाली अग्निकी ज्वालाका यदि दूरसे सेवन किया जाता है तो वह प्राणीकी उस शैत्यजनित बाधाको दूर किया करती है, परन्तु यदि उसका अतिशय निकट स्थित होकर स्पर्श किया जाता है तो वह केवल दाहजनित सन्तापको ही बढ़ाती है; ठीक इसी प्रकारसे यदि अपनी स्त्रीका भी अनासिक्तपूर्वक अल्प मात्रामें उपभोग किया जाता है तो वह प्राणीकी कामवाधाको दूर कर उसे

४२) १. वेश्या । २. अन्यपुरुषम् । ३. कामासक्तम् । ४, शीघ्रेण ।

४३) १. वेश्यायाः ।

४४) १. सत्पृरुषेण एते ।

४ र) १. हिमपोडितै: मर्त्यैः । २. हिमपोडाहन्त्री-हरति ।

४२) इ सुखं कथ<sup>े</sup>। ४४) अ क ड इ शूरिवर्ग; व सूरिमार्यम्। ४५) इ प्रप्लोषिता।

यो विजिताक्षस्त्यजित महातमा पर्वणि नित्यं निघुवनकर्म । ध्वंसिततीव्रस्मरशरगर्वः सर्वसुराच्यों भवित स शकः ।।४६ निरस्य भूरिद्रविणं पुरातनं विधीयते येन निकेतने निषम् । क्षणेन बारिद्रचमवार्यमूर्जितं विचक्षणैर्द्यूतमिदं निरस्यते ।।४७ बान्धवेस्त्यज्यते कोविदैनिन्द्यते दुर्जनेहंस्यते सज्जनेः शोच्यते । बध्यते रूप्यते ताडचते पीडचते दूतकारः परैद्यूतकारैनेरैः ।।४८ धर्मकामधननाशपिट्टं कृष्णकर्मपिरवर्धनिन्छम् । द्यूततो न परमस्ति निकृष्टं शोलशौचसमधीभरिनिष्टम् ।।४९ मातुरपास्यिते वस्त्रमधीयों पूज्यतमं सकलस्य जनस्य । कर्म करोति निराकृतलज्जः कि कितवों न परं स विनिन्द्यः ॥५०

सुख उत्पन्न करती है, परन्तु यदि मुर्खंतावश उसका अतिशय आसक्तिपूर्वक निरन्तर सेवन किया जाता है तो वह क्षयादि रोगोंसे उत्पन्न होनेवाली पीड़ाका भी कारण होती है ॥४५॥

जो जितेन्द्रिय महापुरुष अष्टमी व चतुर्दशी आदि पर्वके समय सदा मैथुन कियाका परित्याग करता है वह कामदेवके बाणोंकी तीक्ष्णताके प्रभावको नष्ट कर देनेके कारण इन्द्र होकर सब देवों द्वारा पूजा जाता है ॥४६॥

जो जुआका व्यसन पूर्वके बहुत-से धनको नष्ट करके घरमें अनिवार्य नवीन प्रबल दरिद्रताको क्षण-भरमें लाकर उपस्थित कर देता है उसका विचारशील मनुष्य सदाके लिए परित्याग किया करते हैं ॥४७॥

जुवारी मनुष्यका बन्धुजन परित्याग किया करते हैं, विद्वान् जन उसकी निन्दा किया करते हैं, दुष्ट जन उसका परिहास किया करते हैं, सत्पुरुषोंको उसके विषयमें पश्चात्ताप हुआ करता है; तथा अन्य जुवारी जन उसको बाँधते, रोकते, मारते और पीड़ित किया करते हैं।।४८॥

जुआ चूँकि धर्म, काम और धनके नष्ट करनेमें दक्ष होकर समस्त कष्टोंके बढ़ानेमें तत्पर रहता है; तथा शील, शौच व शान्तिमें बुद्धि रखनेवाले सत्पुरुषोंके लिए वह अभीष्ट नहीं है; इसीलिए जुआसे निकृष्ट (घृणास्पद ) अन्य कोई वस्तु नहीं है ॥४९॥

जो निर्बुद्ध जुवारी मनुष्य समस्त जनोंको अत्यन्त पूष्य माताके वस्त्रका अपहरण करता है वह भला निर्लडिज होकर और कौन-से दूसरे निन्दा कार्यको नहीं कर सकता है ? अर्थात् वह अनेक निन्दा कार्योंको किया करता है ॥५०॥

४६) १. मैथुनकर्म । २. इन्द्रः ।

४७) १. गृहे । २. त्यज्यते ।

४९) १. दुष्टम् ।

५०) १. मुष्णाति । २. द्यूतकारः । ३. द्यूतकारः ।

४७) अ निधीयते । ४८) ड बच्यते ताङ्यते पीड्यते ऽहिनिशम् । ४९) अ व कृत्स्नकष्टपरि<sup>०</sup> । ५०) अ इ दुष्ट for पूज्य; ड इ स्विनिन्द्यम् ।

मद्यं मांसं द्यूतं स्तेयं पापद्धींहान्यस्त्रीकीडा ।
वेक्यासंगः सप्ताप्येते नीचाचारा वर्यस्त्याज्याः ॥५१
एकादशस्थानविवतंकारी यः श्रावको असौ कथितः प्रकृष्टः ।
संसारविध्वंसनशक्तिभागी चतुर्दशस्थानगमी च योगी ॥५२
हारयिष्टरिव तापहारिणी यस्य दृष्टिरवित्ष्ठते हृदि ।
यामिनीपितमरीचिनिर्मला दर्शनीभवित सो उनधद्युतिः ॥५३
यो त्रतानि हृदये महामना निर्मलानि विद्याति सर्वदा ।
दुर्लभानि भुवने धनानि वा स त्रतो व्रतिभिरीरितः सुधीः ॥५४
प्रिये अप्रये विद्विषि बन्धुलोके समानभावो दिमतेन्द्रियाक्ष्वः ।
सामायिकं यः कुक्ते त्रिकालं सामायिकी स प्रथितः प्रवीणः ॥५५
सदोपवासं निरवद्यवृत्तः करोति यः पर्वचतुष्टये अपि ।
भोगोपभोगादिनवृत्तचित्तः स प्रोषधी बुद्धिमतामभोष्टः ॥५६

मद्य, मांस, जुआ, चोरी, पापिधं (शिकार), परस्त्री-सेवन और वेश्याकी संगति; ये सात नीच आचरण (दुर्ब्यसन) हैं। उत्तम जनोंको इन सबका परित्याग करना चाहिए ॥५१॥

जो श्रावक—पंचम गुणस्थानवर्ती—है वह उत्कृष्ट रूपसे ग्यारह प्रतिमाओंका धारक तथा संसारकी नाशक शक्तिसे संयुक्त साधु चौदहवें गुणस्थान तकको प्राप्त करनेवाला कहा गया है ॥५२॥

जिसके अन्तःकरणमें चन्द्रमाकी किरणके समान निर्मेछ व हारछताके समान सन्तापको दूर करनेवाछी दृष्टि—सम्यग्दर्शन—अवस्थित है वह निर्मेछ दीप्तिसे संयुक्त श्रावक दर्शनी—प्रथम दर्शन प्रतिमाका धारक —होता है ॥५३॥

जिस प्रकार मनुष्य अपने घरमें दुर्लभ धनको धारण किया करता है उसी प्रकार जो महामनस्वी श्रावक अपने हृदयमें सदा दुर्लभ निर्मल ब्रतोंको—अणुब्रत, गुणब्रत एवं शिक्षाब्रतोंको—धारण किया करता है ब्रती जन उस निर्मलबुद्धि श्रावकको ब्रती-द्वितीय ब्रत प्रतिमाका धारक—कहते हैं ॥५४॥

जो श्रावक अपनी इन्द्रियोंरूप घोड़ोंको स्वाधीन करके इष्ट और अनिष्ट वस्तु तथा शत्रु व मित्र जनके विषयमें समताभावको धारण करता हुआ तीनों सन्ध्यासमयोंमें सामायिकको करता है वह प्रवीण गणधरादिकोंके द्वारा सामायिकी—तृतीय सामायिक प्रतिमाका धारक—प्रसिद्ध किया गया है।।५५॥

जो निर्दोष आचरण करनेवाला श्रावक भोग व उपभोगरूप वस्तुओंकी इच्छा न

५१) १. महद्भिः ।

५४) १. अणुगुणशिक्षाव्रतानि । २. गृहे ।

५१) अ चर्येस्त्याज्याः; ड वर्ज्येस्त्याज्याः । ५२) अ क इ<sup>°</sup>कारिः; अ प्रविष्टः for प्रकृष्टः; अ वि for च। ५२) अ <sup>°</sup>नघसुतिः । ५४) अ ड इ भवने । ५५) अ इ <sup>°</sup>न्द्रियास्वम् । ५६) अ <sup>°</sup>मभीष्टम् ।

सवंजीवकरुणापरिचत्तो यो न खाइति सिचत्तमशेषम् । प्रामुकाशनपरं यतिनाथास्तं सिचत्तिवरतं निगवन्ति ॥५७ धर्ममना दिवसे गतरागो यो न करोति वधूजनसेवाम् । तं दिनमैथुनसंगनिवृत्तं धन्यतमं निगवन्ति महिष्ठाः ॥५८ यः कटाक्षविशिष्णेन<sup>ी</sup> वधूनां जीयते जितनरामरवर्गैः । मदितस्मरमहारिपुदर्गो ब्रह्मचारिणममुं कथयन्ति ॥५९ सर्वप्राणिध्वंसहेतुं विदित्वा योऽनारम्भं धर्मचित्तः करोति । मन्वीभूतद्वेषरागादिवृत्तिः सो ऽनारम्भः कथ्यते तथ्यबोधैः ॥६० विज्ञाय जन्तुक्षपणेप्रवीणं परिग्रहं यस्तृणवज्जहाति । विमदितोहामकषायशत्रः प्रोक्तो मुनीन्द्रैरपरिग्रहो ऽसौ ॥६१

करता हुआ चारों ही पर्वोंमें—दोनों अष्टमी व दोनों चतुर्दशियोंको—निरन्तर उपवास करता है उसे बुद्धिमान् प्रोपधी—चतुर्थ प्रतिमाका धारक—मानते हैं ॥५६॥

जो श्रावक सब ही प्राणियोंके संरक्षणमें दत्तचित्त होकर समस्त सचित्तको—सजीव वस्तुको—नहीं खाता है उसे प्राप्तक भोजनमें तत्पर रहनेवाछे गणधरादि सचित्तविरत— पाँचवीं प्रतिमाका धारक—कहते हैं ॥५७॥

जो धर्ममें मन लगाकर रागसे रहित होता हुआ दिनमें स्त्रीजनका सेवन नहीं करता है उसे महापुरुष दिनमैथुनसंगसे रहित—छठी प्रातेमाका धारक—कहते हैं जो अतिशय प्रशंसाका पात्र है ॥५८॥

जो मनुष्य व देवसमूहको जीतनेवाले स्त्रियोंके कटाक्षरूप बाणोंके द्वारा नहीं जीता जाता है—उनके बशीभूत नहीं होता है तथा जो कामदेवरूप प्रबल शत्रुके अभिमानको नष्ट कर चुका है—विषयभोगसे सर्वथा विरक्त हो चुका है—उसे ब्रह्मचारी-सप्तम प्रतिमाका धारक—कहा जाता है ॥५९॥

जो धर्मात्मा श्रावक आरम्भको प्राणिहिंसाका कारण जानकर उसे नहीं करता है तथा जिसकी राग-द्वेषरूप प्रवृत्तियाँ मन्दताको प्राप्त हो चुकी हैं उसे ज्ञानीजन आरम्भरहित— आठवीं प्रतिमाका धारक—कहते हैं ॥६०॥

जो परिग्रहको प्राणिविघातक जानकर उसे तृणके समान छोड़ देता है तथा जिसने प्रवल कपाय रूप शत्रुको नष्ट कर दिया है वह गणधरादि महापुरुषोंके द्वारा परिग्रहरहित—नौवीं प्रतिमाका धारक—कहा गया है ॥६१॥

५९) १. बाणै:।

६१) १. हिंसन । २. उत्कट ।

५७) अ °काशनपरो । ५८) क इ संगविरक्तम् । ५९) क मर्दिते । ६०) अ ड तत्त्वबोधैः ।

त्यजित यो ऽनुमित सकले विधा विविधजन्तुनिकायवितापिति । हृतभुजीव विद्योधपरायणा विगिलितानुमितं निगदन्ति तम् ॥६२ न वल्भते यो विजितेन्द्रियो ऽशनं मनोवचःकायनियोगकित्पतम् ॥६३ महान्तमुद्दिष्टिनवृत्तचेतसं वदन्ति तं प्रामुकभोजनोद्यतम् ॥६३ एकादशश्रावकवृत्तिन्द्रियं करोति यः पूतमतन्द्रितात्मा । नरामरश्रीमुखतृप्रचित्तः सिद्धास्पदं याति स कर्ममुक्तः ॥६४ व्रतेषु सर्वेषु मतं प्रधानं सम्यक्त्वमृक्षेष्विव्यं चन्द्रबिम्बम् । समस्ततापव्यपद्यातशक्तं विभास्वरं भासितसर्वतत्वम् ॥६५ द्वेषा निसर्गिधिगमप्रसूतं सम्यक्त्विमष्टं भववृक्षशस्त्रम् । तत्त्वोपदेशव्यतिरिक्तमाद्यं जिनागमाभ्यासभवं द्वितीयम् ॥६६ क्षायिकं शामिकं वेदकं देहिनां दर्शनं ज्ञानचारित्रशुद्धिप्रदम् । जायते त्रिप्रकारं भवष्वंसकं विन्तिताशेषशर्मप्रदानक्षमम् ॥६७

जो विवेकी श्रावक अग्निके समान अनेक प्रकारके प्राणिसमूहको सन्तप्त करनेवाले कार्यमें अनुमतिको छोड़ता है—उसकी अनुमोदना नहीं करता है—उसे अनुमतिविरत— दसवीं प्रतिमाका धारक—कहा जाता है ॥६२॥

जो जितेन्द्रिय श्रावक मन, वचन व कायसे अपने छिए निर्मित भोजनको नहीं करता है उस प्राप्तुक भोजनके करनेमें उद्यत महापुरुषको उद्दिष्टविरत—ग्यारहवीं प्रतिमाका धारक—कहते हैं ॥६३॥

इस प्रकारसे जो आलस्यसे रहित होकर ग्यारह प्रकारके पवित्र श्रावकचारित्रका परिपालन करता है वह मनुष्यों और देवोंकी लक्ष्मीसे सन्तुष्ट होकर—उसे भोगकर—अन्तमें कर्मबन्धसे रहित होता हुआ मोक्ष पदको प्राप्त कर लेता है ॥६४॥

जिस प्रकार नक्षत्रोंमें चन्द्रमा प्रधान माना जाता है उसी प्रकार सब व्रतोंमें सम्यग्दर्शन प्रधान माना गया है। वह सम्यग्दर्शन उक्त चन्द्रमाके ही समान समस्त सन्तापके नष्ट करनेमें समर्थ, देदीप्यमान और सब तत्त्वोंको प्रकट दिखलानेवाला है।।६५॥

संसाररूप बृक्षके काटनेके लिए शस्त्रके समान वह सम्यग्दर्शन निसर्ग और अधिगमसे उत्पन्न होनेके कारण दो प्रकारका माना गया है। उनमें प्रथम—निसर्गज सम्यग्दर्शन— बाह्य तत्त्वोपदेशसे रहित और द्वितीय—अधिगमज सम्यग्दर्शन—जिनागमके अभ्यासके आश्रयसे उत्पन्न होनेवाला है॥६६॥

चिन्तित समस्त सुखके देनेमें समर्थ वह सम्यग्दर्शन प्राणियोंके ज्ञान और चारित्रको ६२) ब ड परायणे, अ इ परायणो । ६४) इ शिवास्पदम् । ६५) अ धातशक्ति विभासुरे । ६६) ब तत्रोपदेश ।

६२) १. कार्ये। २. कार्ये।

६३) १. निर्मितम् ।

६४) १. आलशवर्जित ।

६५) १. नक्षत्रेषु ।

६७) १. उपशमिकम् ।

चत्वार उक्तौः प्रथमाः कषाया मिथ्यात्वसम्येक्त्वविमिश्रयुक्ताः ।
सम्यक्त्वरत्नव्यवहारसक्ता धर्मद्भमं कर्तयतुं कुठाराः ॥६८
तेषां व्यपाये प्रतिबन्धकानां सम्यक्त्वमाविभैवति प्रशस्तम् ।
शुद्धं घनानामिव भानुबिम्बं विच्छिन्ननिःशेषतमः प्रचारम् ॥६९
वजन्ति सप्ताद्यकला यदा क्षयं तदाङ्गिनां क्षायिकं मक्षयं मतम् ।
यदा शमं यान्ति तदास्ति शामिकं द्वयं यदा यान्ति तदानुवेदिकम् ॥७०
जहाति शङ्कां न करोति काङ्क्षां तत्त्वे चिकित्सां न दधाति जैने ।
धीरः कुदेवे कुयतौ कुधमें विशुद्धबुद्धिनं तनोति मोहम् ॥७१
पिधाय दोषं यमिनां स्थिरत्वं चित्ते पवित्रे कुरुते विचित्रे ।
पुरुणाति वात्सल्यमपास्तश्चयं धर्म विहिसं नयते प्रकाशम् ॥५२

शुद्ध करके उनके संसारपरिभ्रमणको नष्ट करनेवाला है । वह तीन प्रकारका है—क्षायिक, औपशमिक और वेदक ॥६७॥

मिध्यात्व, सम्यक्तव और सम्यग्मिध्यात्वसे संयुक्त प्रथम चार कृषाय — अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया व लोभ — सम्यग्दर्शनहृष रत्नके नष्ट करनेमें समर्थ हो कर धर्महृष वृक्षके काटनेके लिए कुठारके समान कहे गये हैं।।६८॥

जिस प्रकार बादलोंके अभावमें समस्त अन्धकारके संचारको नष्ट करनेवाला निर्मल सूर्यका बिम्ब आविर्मूत होता है उसी प्रकार उक्त सम्यग्दर्शनको आच्छादित करनेवाली उपर्युक्त सात कर्म-प्रकृतियोंके उदयाभावमें वह निर्मल सम्यग्दर्शन आविर्मूत होता है ॥६९॥

उपर्युक्त सात प्रकृतियाँ जब क्षयको प्राप्त हो जाती हैं तब प्राणियोंके क्षोयिक सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है और वह अविनश्वर माना गया है। वे ही प्रकृतियाँ जब उपशम अवस्थाको प्राप्त होती हैं तब औपशमिक सम्यग्दर्शन और जब वे दोनों ही अवस्थाओंको— क्षय व उपशमभाव (क्षयोपशम) को—प्राप्त होती हैं तब वेदकसम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है।।७०॥

निर्मल बुद्धिसे संयुक्त धीर सम्यग्दृष्टि जीव जिन भगवान्के द्वारा निरूपित वस्तुरूपके विषयमें शंकाको छोड़ता है—उसके विषयमें निःशंक होकर दृढ़ श्रद्धान करता है, वह सांसारिक सुखकी इच्छा नहीं करता है, अपवित्र दिखनेवाले साधुके शरीरको देखकर घृणा नहीं करता है; कुदेव, कुगुरू और कुधर्मके विषयमें मूढ़ताको—अविवेक बुद्धिको—नहीं करता है, संयमी जनोंके दोषोंको आच्छादित करके अपने निर्मल अन्तःकरणमें उनको विविध प्रकारके चारित्रमें स्थिर करनेका विचार करता है, साधर्मी जनके प्रति वात्सल्य-

६८) १. प्रकृतयः । २. सम्यक्प्रकृतिमिथ्यात्वावेदक ।

६९) १. कषायानां सप्तप्रकृतीनाम्।

७०) १. क्षयोपशमम्।

७१) १. अप्रीतिम्।

६८) ब क ड इ<sup>°</sup>ब्यपहार<sup>°</sup>। ७०) ड इ<sup>°</sup>द्यकलम्; ब इ याति....तदा तु वेदिकम्। ७१) अ ददाति। ७२) इ विहंसम्।

### अमितगतिविरचिता

संवेगनिर्वेदपरो ऽकषायः स्वं गहंते निन्दति दोषजातम्।
नित्यं विधत्ते परमेष्ठिभक्ति कृपाङ्गनालिङ्गितिचत्वृत्तिः ॥७३
सर्वत्र मैत्रीं कुरुते ऽङ्गिवर्गे पवित्रचारित्रधरे प्रमोदम्।
मध्यस्थतां यो विपरीतचेष्टे सांसारिकाचारविरक्तिचतः ॥७४
दीनैदुंरापं व्रतसस्यबीजं मनीषिताशेषमुखप्रदायि।
स श्लाष्यजनमा बुधपूजनीयं सम्यक्तवरत्नं विमलीकरोति ॥७५
सम्यक्तवतो नास्ति परं जनीनं सम्यक्तवतो नास्ति परं स्वकीयम्।
सम्यक्तवतो नास्ति परं पवित्रं सम्यक्तवतो नास्ति परं चरित्रम्॥७६
यस्यास्ति सम्यक्तवमसौ पटिष्ठो यस्यास्ति सम्यक्तवमसौ वरिष्ठः।
यस्यास्ति सम्यक्तवमसौ कुलीनो यस्यास्ति सम्यक्तवमसौ न दीनः॥७७

भावको पुष्ट करता है, तथा माया आदि शल्योंसे रहित अहिंसा धर्मको प्रकाशमें लाता है। तात्पर्य यह कि उक्त सम्यग्दर्शनको निर्मल रखनेके लिए सम्यग्दृष्टि जीवको निःशंकित आदि आठ अंगोंका परिपालन करना चाहिए॥७१-७२॥

उक्त सम्यग्दृष्टि क्रोधादि कषायोंसे रहित होकर संवेग (धर्मानुराग) और निर्वेद (संसार व भोगोंसे विरक्ति) में तत्पर होता हुआ अपनी निन्दा करता है, अज्ञानता व प्रमादसे किये गये दोषसमूहपर पश्चात्ताप करता है, अर्हदादि परमेष्ठियोंकी निरन्तर भक्ति करता है, दयारूप स्त्रोंके आिंगनका मनमें विचार रखता है— प्राणियोंके विषयमें अन्तः- करणसे दयालु रहता है, समस्त प्राणिसमूहमें मित्रताका भाव करता है, निर्मल चारित्रके धारक संयमीजनको देखकर हिष्त होता है तथा अपनेसे विरद्ध आचरण करनेवाले प्राणीके विषयमें मध्यस्थ—राग-द्वेषबुद्धिसे रहित—होता है। इस प्रकार मनमें सांसारिक प्रवृत्तियोंसे विरक्त होता हुआ वह जो सम्यग्दर्शन दीन (कातर) जनोंको दुर्लभ, व्रतरूप धान्यांकुरोंका बीजभूत, अभीष्ट सब प्रकारके सुखको देनेवाला और विद्वानोंसे पूजनीय है; उसे निर्मल करके अपने जन्मको सफल करता है।।७३-७५॥

उस सम्यग्दर्शनको छोड़कर दूसरा कोई भी प्राणियोंका हितकारक नहीं है, सम्यक्त्वके बिना अन्य कुछ भी अपना नहीं है, सम्यक्त्वके सिवाय दूसरा कोई भी पवित्र नहीं है तथा उस सम्यक्तवको छोड़कर और दूसरा कोई चारित्र नहीं है।।७६॥

जिसके पास वह सम्यक्त्व है वही अतिशय पटु है, वही सर्वश्रेष्ठ है, वही कुलीन है और वही दीनतासे रहित—महान् है ॥৩৩॥

५३) १. समूहम् ।

७५) १. धाना ।

७६) १. जनानां हितम्।

७४) अ मध्यस्थितो, व मध्यस्थिताम्। ७६) व जनीयम्।

भूरिकान्तिमितिकीर्तितेजसः कल्पवासिविबुधानपास्ये नो ।
याति दर्शनधरो महामना होनभूतिषु परेषु नािकषु ॥७८
नाद्यां हित्यां नारकभूमि गच्छत्यन्यां दर्शनधारो ।
सर्वस्त्रेणं नािप कदािचत्पूज्यो ऽपूज्ये याति न भव्यः [?] ॥७९
यो उन्तर्मूहूर्तं प्रतिपद्य भव्यः सम्यक्त्वरत्नं विजहाित सो ऽपि ।
न याति संसारमनन्तपारं विलङ्घते उन्यः क्षणतः समस्तम् ॥८०
चेतिस कृत्वा गिरमनवद्यां सूचिततत्त्वािमिति बुधवन्द्याम् ।
खेचरपुत्रो जिनमितसाधोस्तोषमयासीत्त्रभुवनबन्धोः ॥८१
सूनावसूनुर्विरही कत्रत्रे नेत्रे विनेत्रः सगदो ऽगदत्वे ।
प्राप्ते निधाने च यथा दरिद्रस्तथा त्रते ऽसौ प्रमदं प्रपेदे ॥८२

सम्यग्दर्शनका धारक उदारचेता प्राणी अत्यधिक कान्ति, बुद्धि, कीर्ति और तेजके धारक कल्पवासी (वैमानिक) देवोंको छोड़कर हीन विभूतिवाले अन्य देवोंमें —भवनित्रक-में — उत्पन्न नहीं होता है ॥७८॥

सम्यग्दर्शनका धारक प्रथम नारक पृथिवीको छोड़कर द्वितीयादि अन्य नारक पृथिवियोंमें उत्पन्न नहीं होता, वह सब प्रकारकी स्त्री पर्यायको प्राप्त नहीं होता तथा स्वयं पृष्य वह भन्य जीव अपूज्य पर्यायमें—नपुंसक वेदियोंमें—नहीं जाता है।।७९॥

जो भव्य जीव अन्तर्भुहूर्त मात्र काल तक भी सम्यग्दर्शनहृत रत्नको पाकर उसे छोड़ देता है वह भी अपार संसारको नहीं प्राप्त होता है —वह अनन्त संसारको अर्ध पुद्गल परिवर्तन मात्र कर देता है —व अन्य कोई भव्य उस सम्यग्दर्शनको पाकर समस्त संसारको क्षण-भरमें ही लाँघ जाता है —थोड़े ही समयमें मुक्त हो जाता है ॥८०॥

इस प्रकार वह पवनवेग तीनों लोकोंके हितैषी उन जिनमति मुनिके वस्तुस्वरूपको सूचित करनेके कारण विद्वानों द्वारा वन्दनीय उस उपदेशको मनमें अवस्थित करके अतिशय सन्तुष्ट हुआ ॥८१॥

जिस प्रकार पुत्रसे रहित मनुष्य पुत्रको पाकर, वियोगी मनुष्य स्त्रीको पाकर, नेत्रसे रहित (अन्धा) मनुष्य नेत्रको पाकर, रोगी मनुष्य नीरोगताको पाकर और निर्धन मनुष्य निधिको पाकर हर्षको प्राप्त होता है उसी प्रकार वह व्रतसे रहित पवनवेग उस व्रतको पाकर अतिशय हर्षको प्राप्त हुआ ॥८२॥

७८) १. विहाय।

७९) १. विना । २. स्त्रीसमूहम् ।

८०) १. त्यजति ।

८२) १. अपुत्रीयकः । २. रोगी ।

७९) अ व ड इ नातिकदाचित्। ८०) ड ताः for अन्य ; अ विलक्ष्यते for विलङ्घते....पुनस्तम् for समस्तम्। ८१) अ गिरिमनविद्यां। ८२) अ निधाने ऽपि ; इ प्रमुदम्।

#### अमितगतिविरचिता

नत्वा स साधुं निजगाव विष्टचे मुनेः समानो न मयास्ति धन्यः। आलम्बनं येन वचस्त्ववीयं इवश्रान्थकूपे पतताद्य लब्धम् ॥८३ यस्त्ववीयवचनं श्रृणोति ना सो ऽपि गच्छति मनोषितं फलम्। यः करोति पुनरेकमानसं तस्य कः फलनिवेदने क्षमः॥८४ प्राप्य ये तव वचो न कुवंते ते भवन्ति मनुजा न निश्चितम्। रत्नभूममुपगम्य मुच्यते रत्नमत्र पशुभिनं मानवैः॥८५ इति वचनमनिन्द्यं खेटपुत्रो निगद्य वत्समितिसमेतैः साधुवगैः समेतम्। सविनयमवनम्य प्रोतितः केवलीन्द्रं नै

रजतगिरिवरेन्द्रं मित्रयुक्तः प्रपेदे ॥८६ तं विलोक्य जिनधर्मभावितं तुष्यति स्म जितशत्रुदेहजः। स्वश्रमे हि फलिते विलोक्ति संमदो हि न कस्य जायते॥८७

फिर वह उन मुनिराजसे बोला कि हे साधो ! मेरे समान धन्य और दूसरा कोई नहीं है—मैं आज धन्य हुआ हूँ। कारण कि मैंने नरकरूप अन्धकूपमें गिरते हुए आज आपकी वाणीका सहारा पा लिया है ॥८३॥

जो मनुष्य केवल आपके उपदेशको सुनता ही है वह भी अभीष्ट फलको प्राप्त करता है। फिर भला जो एकाप्रचित्त होकर तदनुसार प्रवृत्ति भी करता है उसके फलके कहनेमें कौन समर्थ है ? अर्थात् वह अवर्णनीय फलको प्राप्त करता है।।८४।।

जो जन आपके सदुपदेशको पाकर तदनुसार आचरण नहीं करते हैं वे मनुष्य नहीं हैं—पशु तुल्य ही हैं, यह निश्चित है। उदाहरणके रूपमें रत्नोंकी पृथिवीको पाकर यहाँ पशु ही रत्नको छोड़ते हैं —उसे प्रहण नहीं करते हैं, मनुष्य वहाँ कभी भी रत्नको नहीं छोड़ते हैं॥८५॥

इस प्रकार निर्दोष वचन कहकर उस विद्याधरके पुत्र पवनवेगने व्रत और समितियोंसे संयुक्त ऐसे साधुसमूहोंसे वेष्टित केवली जिनको विनयके साथ हर्षपूर्वक नमस्कार किया। तत्परचात् वह मित्र मनोवेगके साथ विजयार्ध पर्वतपर जा पहुँचा ॥८६॥

पवनवेगको जैन धर्मसे संस्कृत देखकर राजा जितशत्रुके पुत्र उस मनोवेगको अतिशय सन्तोष हुआ। ठीक है—अपने परिश्रमको सफल देखकर किसके अन्तःकरणमें हर्ष नहीं उत्पन्न होता है ? अर्थात् परिश्रम सफल हो जानेपर सभीको हर्ष हुआ करता है ॥८७॥

८३) १. हर्षेण ।

८४) १. प्रतिपालयति ।

८६) १. मनोवेगः । २. केवलज्ञानिनम् ।

८७) १. मित्रम् । २. संयुक्तम् । ३. हर्षं ।

८३) ड पतताय; ब दीप्त्या for दिष्ट्या। ८४) क मानसस्तस्य। ८६) क इ <sup>°</sup>समितिगतैस्तै:।

८७) अन्तस्य न ।

चतुर्विधं श्रावकधर्ममुज्ज्वलं मुदा दधानौ कमनीयभूषणौ । विनिन्यतुः कालमम् खगाङ्गजौ परस्परप्रेमनिबद्धमानसौ ॥८८ आरुह्यानेकभूषौ स्फुरितमणिगणश्राजमानं विमानं मत्यंक्षेत्रस्थसवंप्रथितजिनगृहान्तिनिविष्टाहंदर्चाः । क्षित्यां तौ वन्दमानौ सततमचरतां देवराजाधिपाच्याः कुर्वाणाः शुद्धबोधा निजहितचरितं न प्रमाद्यन्ति सन्तः ॥८९ अकृत पवनवेगो दर्शनं चन्द्रशुश्रं दिविजमनुजपूष्यं लीलयाहद्वंयेन । अमितगतिरिवेदं स्वस्य मासद्वयेने प्रथितविशदकोर्तिः कार्व्यमुद्धृतदोषम् ॥९०

इति धर्मपरीक्षायाममितगतिकृतायां विद्याः परिच्छेदः ॥२०:।

तत्पश्चात् रमणीय आभूषणोंसे विभूषित वे दोनों विद्याधरपुत्र मनको परस्परके स्नेहमें बाँधकर हषपूर्वक सम्यक्त्व, अणुत्रत, गुणव्रत और शिक्षाव्रतके भेदसे ( अथवा सल्लेखनाके साथ अणुत्रत, गुणव्रत व शिक्षाव्रत रूप ) चार प्रकारके निर्मेल श्रावकधर्मको धारण करते हुए कालको बिताने लगे ॥८८॥

अनेक आभूषणोंसे अलंकृत वे दोनों विद्याधरपुत्र चमकते हुए मणिसमूहसे सुशोभित सुन्दर विमानके ऊपर चढ़कर पृथिवीपर मनुष्यलोकमें स्थित समस्त जिनालयोंके भीतर विराजमान जिनप्रतिमाओंकी निरन्तर वन्दना करते हुए गमन करने लगे। वे जिनप्रतिमाएँ श्रेष्ठ इन्द्रोंके द्वारा पूजी जाती थीं (अथवा 'देवराजा विवाच्यौं' ऐसे पाठकी सम्भावनापर 'इन्द्रके समान पूजनीय वे दोनों' ऐसा भी अर्थ हो सकता है)। ठीक है—निर्मल ज्ञानसे संयुक्त—विवेको—जीव आत्महितरूप आचरण करते हुए कभी उसमें प्रमाद नहीं किया करते हैं।।८१।।

विस्तारको प्राप्त हुई निर्मल कीर्तिसे संयुक्त उस पवनवेगने देवों व मनुष्योंके द्वारा पूजनीय अपने सम्यन्दर्शनको अनायास दो दिनमें ही इस प्रकार चन्द्रमाके समान धवल— निर्मल—कर लिया जिस प्रकार कि विस्तृत कीर्तिसे सुशोभित अमितगति [ आचार्य ] ने अपने इस निर्दोष काव्यको—धर्मपरीक्षा प्रन्थको—अनायास दो महीनेमें कर लिया ॥५०॥

इस प्रकार आचार्य अमितगति विरचित धर्मपरीक्षामें बीसवाँ परिच्छेद समाप्त हुआ ॥२०॥

८८) १. निर्जग्मतु: ।

८९) १. प्रतिमा।

९०) १. अकृत । २. ग्रन्थम् ।

८८) अ कालिममौ....परस्परं प्रेम । ८९) अ देवराजादिवा । ९०) अ गितिविरिचतायां; अ विशितितमः परिच्छेदः समाप्तः; व क ड विशितिमः।

# [ प्रशस्तिः ]

सिद्धान्तपाथोनिधिपारगामी श्रीवीरसेनो ऽजिन सूरिवर्यः । श्रीमाथुराणां यमिनां वरिष्ठः कषायिवध्वंसिवधौ परिष्ठः ॥१ ध्वस्ताशेषध्वान्तवृत्तिर्मनस्वी तस्मात्सूरिर्देवसेनो ऽजिनिष्ट । लोकोद्द्योती पूर्वशेलादिवार्कः शिष्टाभीष्टः स्थेयसो ऽपास्तदोषः ॥२ भासिताखिलपदार्थसमूहो निर्मलो ऽमितगितगणनाथः । वासरो दिनमणेरिव तस्माज्जायते स्म कमलाकरबोधो ॥३ नेमिषेणगणनायकस्ततः पावनं वृषमिधिष्ठितो विभुः । पार्वतीपतिरिवास्तमन्मथो योगगोपनपरो गणाचितः ॥४

आगमरूप समुद्रके पारगामी, माथुर संघके मुनिजनोंमें श्रेष्ठ एवं क्रोधादिक कषायोंके नष्ट करनेमें अतिशय पद्घ ऐसे श्री वीरसेन नामके एक श्रेष्ठ आचार्य हुए॥१॥

उनके परचात् समस्त अज्ञानरूप अन्धकारकी स्थितिको नष्ट करनेवाले देवसेन सूरि उनसे इस प्रकार आविर्भूत हुए जिस प्रकार कि स्थिर पूर्व शैलसे—उदयाचलसे—सूर्य आविर्भूत होता है। उक्ते सूर्य यदि समस्त बाह्य अन्धकारको नष्ट करता है तो वे देवसेन सूरि प्राणियोंके अन्तःकरणमें स्थित अज्ञानरूप अन्धकारके नष्ट करनेवाले थे, सूर्य यदि बाह्य तेजसे परिपूर्ण होता है तो वे तपके प्रखर तेजसे संयुक्त थे, जिस प्रकार लोकको प्रकाश सूर्य दिया करता है उसी प्रकार वे भी जनोंको प्रकाश—ज्ञान—देते थे, सूर्य जहाँ दोषाको—रात्रिको— नष्ट करनेके कारण अपास्तदोष कहा जाता है वहाँ वे समस्त दोषोंको नष्ट कर देनेके कारण अपास्तदोष विख्यात थे, तथा जैसे सूर्य शिष्ट —प्रतिष्ठित—व लोगोंको प्रिय है वैसे ही वे भी शिष्ट —प्रतिष्ठित सत्पुरुष व लोगोंको प्रिय है वैसे ही वे भी शिष्ट —प्रतिष्ठित सत्पुरुष व लोगोंको प्रिय थे; इस प्रकार वे सर्वथा सूर्यकी समानताको प्राप्त थे।।।।

उक्त देवसेन सूरिसे उनके शिष्यभूत अमितगित आचार्य (प्रथम) इस प्रकारसे प्रादु-भूत हुए जिस प्रकार कि सूर्यसे दिन प्रादुर्भूत होता है—जिस प्रकार दिन समस्त पदार्थां के समृहको प्रकट दिखलाता है उसी प्रकार वे अमितगित आचार्य भी अपने निर्मल ज्ञानके द्वारा समस्त पदार्थों के यथार्थ स्वरूपको प्रकट करते थे, दिन यदि बाह्य मलसे रहित होता है तो वे पापमलसे रहित थे, तथा दिन जहाँ कमलसमूहको विकसित किया करता है वहाँ वे अपने सदुपदेशके द्वारा समस्त भव्य जीवरूप कमलसमूहको प्रभुत्तिल करते थे।।।।।

अमितगितसे उनके शिष्यभूत नेमिषेण आचार्य शंकरके समान प्रादुभूत हुए—जिस प्रकार शंकर (महादेव) प्रमथादि गणोंके नायक हैं उसी प्रकार वे नेमिषेण अपने मुनिसंघके नायक थे, शंकर यदि पित्र वृष—बैल —के ऊपर अधिष्ठित हैं तो वे पित्र वृष—धर्म—के ऊपर अधिष्ठित थे, शंकरने यदि अपने तीसरे नेत्रसे प्रादुभूत अग्निके द्वारा कामदेवको नष्ट

२) इ महस्वी....जनिष्टः ।

कोपितवारी शमदमधारी माधवसैनः प्रणतरसेनः । सो ऽभवदस्माद्गिलतमदोष्मा यो यतिसारः प्रशमितमारः ॥५ धर्मपरोक्षामकृत वरेण्यां धर्मपरोक्षामिष्ठश्रारण्याम् । शिष्यवरिष्ठो ऽमितगितनामा तस्य पटिष्ठो ऽनघगितधामा ॥६ बद्धं मया जडिधयात्र विरोधि यत्तद्

गृह्धन्त्वदं स्वपरशास्त्रविदो विशोध्य । गृह्धन्ति कि तुषमपास्य न सस्यजातं

सारं न सारमिदमुद्धिघयो विबुध्य ॥७ कृतिः पुराणा सुखदा न नूतना न भाषणीयं वचनं बुधैरिदम् । भवन्ति भव्यानि फलानि भूरिशो न भूरुहां कि प्रसवप्रसूतितः ॥८ पुराणसंभूतिभदं न गृह्यते पुराणमत्यस्य न सुन्दरेति गीः । सुवर्णपाषाणविनिर्गतं जने न कांचनं गच्छिति कि महार्घताम् ॥९

किया था तो उन्होंने आत्म-परके विवेक द्वारा उस कामदेवको — विषयवासनाको — सर्वथा नष्ट कर दिया था, समाधिके संरक्षणमें जैसे शंकर तत्पर रहते थे वैसे वे भी उस समाधिके संरक्षणमें तत्पर रहते थे, तथा शंकर जहाँ प्रमथादिगणोंके द्वारा पूजे जाते थे वहाँ वे मुनिगणोंके द्वारा पूजे जाते थे ॥॥।

उनके जो माधवसेन शिष्य हुए वे क्रोधका निरोध करनेवाले, शम—राग-द्वेषकी उपशान्ति —और दम (इन्द्रियनिष्रह) के धारक,...., गर्वरूप पाषाणके भेत्ता, मुनियोंमें श्रेष्ठ व कामके घातक थे।।५॥

उनके शिष्योंमें श्रेष्ठ अमितगति आचार्य (द्वितीय) हुए जो अतिशय पटु होकर अपनी बुद्धिके तेजको नयोंमें प्रवृत्त करते थे। उन्होंने पापसे पूर्णतया रक्षा करनेवाली धर्मकी परीक्षास्वरूप इस प्रमुख धर्म परीक्षा नामक प्रन्थको रचा है।।६॥

आचार्य अमितगित कहते हैं कि मैंने यदि अज्ञानतासे इसमें किसी विरोधी तत्त्वको निबद्ध किया है तो अपने व दूसरोंके आगमोंके ज्ञाता जन उसे शुद्ध करके प्रहण करें। कारण कि लोकमें जो तीत्र-बुद्धि होते हैं वे क्या 'यह श्रेष्ठ हैं और यह श्रेष्ठ नहीं हैं' ऐसा जानकर छिलकेको दूर करते हुए ही धान्यको नहीं प्रहण किया करते हैं? अर्थात् वे छिलकेको दूर करके ही उस धान्यको प्रहण करते देखें जाते हैं।।।।

पुरानी रचना सुखप्रद होती है और नवीन रचना सुखप्रद नहीं होती है, इस प्रकार विद्वानोंको कभी नहीं कहना चाहिए। कारण कि लोकमें फलोंकी उत्पत्तिमें वृक्षोंके फल क्या अधिक रमणीय नहीं होते हैं? अर्थात् उत्तरोत्तर उत्पन्न होनेवाले वे फल अधिक रचिकर ही होते हैं॥८॥

चूँकि यह प्रनथ पुराणोंसे—महाभारत आदि पुराणग्रन्थोंके आश्रयसे—उत्पन्न हुआ है, अतः पुराणको छोड़कर इसे प्रहण करना योग्य नहीं है; यह कहना भी समुचित नहीं है। देखो, सुवर्णपाषाणसे निकला हुआ सुवर्ण क्या मनुष्यके लिए अतिशय मूल्यवान् नहीं प्रतीत होता है ? अर्थात् वह उस सुवर्णपाषाणसे अधिक मूल्यवाला ही होता है ॥९॥

७) इ यद्यद्; क ड स्वरशास्त्रविदोविष शोष्या; इंमुद्यधियो । ९) इ महर्घताम् ।

न बुद्धिगर्वेण न पक्षपाततो मयान्यशास्त्रार्थविवेचनं कृतम्।
ममेष धर्मं शिवशर्मदायकं परीक्षितुं केवलमृत्यितः श्रमः ॥१०
अहारि कि केशवशंकरादिभिन्यंतारि कि वस्तु जिनेन मे र्राथनः।
स्तुवे जिनं येन निषिध्य तानहं बुधा न कुर्वन्ति निरर्थकां क्रियाम् ॥११
विमुच्य मार्गं कुगतिप्रवर्तकं श्रयन्तु सन्तः सुगतिप्रवर्तकम्।
विराय मा भूदिखलाङ्गतापकः परोपतापो नरकादिगामिनाम् ॥१२
न गृह्णते ये विनिवेदितं हितं स्रजन्ति ते दुःखमनेकधाग्रतः।
कुमार्गलग्नो व्यवतिष्ठते न यो निवारितो ऽसौ पुरतो विषीदित ॥१३
विनिष्ठुरं वाक्यमिदं ममोदितं सुखं परं दास्यित नूनमग्रतः।
निषेग्यमानं कदुकं किमोषधं सुखं विपाके न ददाति काङ्क्षितम् ॥१४

इस प्रन्थमें जो मैंने अन्य शास्त्रोंके अभिप्रायका विचार किया है वह न तो अपनी बुद्धिके अभिमानवश किया है और न पक्षपातके वश होकर भी किया है। मेरा यह परिश्रम तो केवल मोक्ष सुखके दाता यथार्थ धर्मकी परीक्षा करनेके लिए उदित हुआ है।।१०॥

विष्णु और शंकर आदिने न कुछ अपहरण किया है और न जिन भगवान्ने प्रार्थी जनोंको कुछ दे भी दिया है, जिससे कि मैं उक्त विष्णु आदिकोंका निषेध करके जिन भगवान्की स्तुति कर रहा हूँ। अर्थात् विष्णु आदिने न मेरा कुछ अपहरण किया और न जिन भगवान्ने मुझे कुछ दिया भी है। फिर भी मैंने जो विष्णु आदिका निषेध करके जिन भगवान्की स्तुति की है वह भव्य जीवोंको समीचीन धर्ममें प्रवृत्त करानेकी इच्छासे ही की है। सो ठीक भी है, कारण कि विद्वान् जन निर्थंक कार्यको नहीं किया करते हैं।।११॥

जो सत्पुरुष आत्मकल्याणके इच्छुक हैं वे नरकादि दुर्गतिमें प्रवृत्त करानेवाले मार्गको छोड़कर उत्तम देवादि गतिमें प्रवृत्त करानेवाले सन्मार्गका आश्रय लें। परिणाम इसका यह होगा कि नरकादि दुर्गतिमें जानेवाले प्राणियोंको जो वहाँ समस्त शरीरको सन्तप्त करनेवाला महान् दुख दीर्घ काल तक—कई सागरोपम पर्यन्त—हुआ करता है वह उनको नहीं हो सकेगा ॥१२॥

जो प्राणी हितकर मार्गके दिखलानेपर भी उसे नहीं प्रहण करते हैं वे आगे— भविष्यमें—अनेक प्रकारके दुखको प्राप्त करते हैं। जो कुमार्गमें स्थित हुआ प्राणी रोकनेपर भी व्यवस्थित नहीं होता है—उसे नहीं छोड़ता है—वह भविष्यमें खेदको प्राप्त होता है (अथवा जो कुमार्गस्थ प्राणी रोकनेपर उसमें स्थित नहीं रहता है वह भविष्यमें खेदको नहीं प्राप्त होता है)।।१३।।

आचार्य अमितगित कहते हैं कि मेरा यह कथन यद्यपि प्रारम्भमें कठोर प्रतीत होगा, फिर भी वह भविष्यमें निश्चित ही उत्कृष्ट सुख देगा। ठीक भी है—कड़ुवी औषधका सेवन करनेपर क्या वह परिपाक समयमें अभीष्ट सुखको—नीरोगताजनित आनन्दको—नहीं दिया करती है ? अवश्य दिया करती है ॥१४॥

१०) इ शिवसौख्यदायिकं, कि ड पृतिथतश्रमः । (११) इ जिनेन चाथिनः ।

## धर्मेपरीक्षा-प्रशस्तिः

विबुध्य गृह्णीय बुधा ममोदितं शुभाशुभं ज्ञास्यथ निश्चितं स्वयम् ।
निवेद्यमानं शतशो ऽपि जानते स्फुटं रसं नानुभवन्ति तं जनाः ॥१५
क्षतसकलकलङ्का प्राप्यते तेन कीर्तिर्बुधमतमनवद्यं बुध्यते तेन तत्त्वम् ।
हृदयसदनमध्ये धूतमिध्यान्धकारो जिनपतिमतदीपो दीप्यते यस्य दीप्रः॥१६
वदति पठित भक्त्या यः शृणोत्येकचित्तः स्वपरसमयतत्त्वावेदि शास्त्रं पवित्रम् ।
विदितसकलतत्त्वः केवलालोकनेत्रस्त्रिदशमहितपादो यात्यसौ मोक्षलक्ष्मोम् ॥१७
धर्मो जना ऽपविध्नं प्रभवतु भुवने सर्वदा शर्मदायी

शान्ति प्राप्नोतु लोको धरणिमवनिपा न्यायतः पालयन्तु । हत्वा कर्मारिवर्गं यमनियमशरैः साधवो यान्तु सिद्धि

विध्वस्ताशुद्धबोधा निजहितनिरता जन्तवः सन्तु सर्वे ॥१८ यावत्सागरयोषितो जलनिधि हिलब्यन्ति वीचीभुजै-

र्भर्तारं सुपयोधराः कृतरवा मीनेक्षणा वाङ्गनाः । तावत्तिष्ठतु शास्त्रमेतदनघं क्षोणीतले कोविदै-र्धर्माधर्मविचारकैरनुदिनं व्याख्यायमानं मुदा ॥१९

हे विद्वजनो! मैंने जो यह कहा है उसे जानकर आप लोग महण कर लें, महण कर लेनेके पश्चात् उसकी उत्तमता या अनुत्तमताको आप स्वयं निश्चित जान लेंगे। जैसे— मिश्री आदि किसी वस्तुके रसका बोध करानेपर उसे मनुष्य सैकड़ों प्रकारसे जान तो लेते हैं, परन्तु प्रत्यक्षमें उन्हें उसका अनुभव नहीं होता है—वह अनुभव उन्हें उसको महण करके चखनेपर ही प्राप्त होता है।।१५॥

जिसके अन्तः करणहरूप भवनके भीतर मिथ्यात्वहरूप अन्धकारको नष्ट करनेवाला जिनेन्द्रका मतहरूप भास्वर दीपक जलता रहता है वह समस्त कलंकसे रहित—निर्मल—कीर्तिको प्राप्त करता है तथा विद्वानोंको सम्मत निर्दोष वस्तुस्वहरूपको जान लेता है।।१६॥

जो भन्य प्राणी अपने और दूसरोंके आगममें प्ररूपित वस्तुस्वरूपके ज्ञापक इस पवित्र शास्त्रको भक्तिपूर्वक दाचन करता है, पढ़ता है और एकाप्रचित्त होकर सुनता है वह केवल-ज्ञानरूप नेत्रसे संयुक्त होकर समस्त तत्त्वका ज्ञाता-द्रष्टा होता हुआ देवोंके द्वारा पूजा जाता है और अन्तमें मोक्षलक्ष्मीको प्राप्त कर लेता है ॥१७॥

अन्तमें आचार्य अमितगित आशीर्वादके रूपमें कहते हैं कि निर्वाध सुखको देनेवाला जैन धर्म लोकमें सब विघ्न-बाधाओंसे रहित होता हुआ निरन्तर प्रभावशाली बना रहे, जन समुदाय शान्तिको प्राप्त हो, राजा लोग नीतिपूर्वक पृथिवीका पालन करें, मुनिजन संयम व नियमरूप बाणोंके द्वारा कर्मरूप शत्रुसमूहको नष्ट करके मुक्तिको प्राप्त हों, तथा सब ही प्राणी अज्ञानभावको नष्ट कर अपने हितमें तत्पर होवें ॥१८॥

जिस प्रकार उत्तम स्तनोंकी धारक व मछलीके समान नेत्रोंवाली स्त्रियाँ मधुर सम्भाषणपूर्वक भुजाओंसे पतिका आलिंगन किया करती हैं उसी प्रकार उत्तम जलकी धारक व
मछलियोंक्प नेत्रोंसे संयुक्त समुद्रकी स्त्रियाँ—नदियाँ—जबतक कोलाहलपूर्वक अपनी लहरोंक्रप भुजाओंके द्वारा समुद्रका आलिंगन करती रहेंगी—उसमें प्रविष्ट होती रहेंगी—तबतक

१८) इ<sup>°</sup>पविघ्नो ।

# संवत्सराणां विगते सहस्रे ससप्ततौ विक्रमपार्थिवस्य । इदं निषिद्धान्यमतं समाप्तं जिनेन्द्रधर्मामृतयुक्तशास्त्रम् ॥२०

# इत्यमितगतिकृता धर्मपरीक्षा समाप्ता।

यह निर्मल शास्त्र पृथिवीपर अवस्थित रहे व धर्म-अधर्मका विचार करनेवाले विद्वान् उसका हर्षपूर्वक निरन्तर व्याख्यान करते रहें ॥१९॥

अन्य मतोंका निषेध करके जैन धर्मका प्रतिपादन करनेवाला यह धर्मपरीक्षा नामक शास्त्र विक्रम राजाकी मृत्युसे सत्तर अधिक एक हजार वर्ष (वि. सं. १०७०) में समाप्त हुआ।।२०॥

२०) इ निषिष्यान्य ... मृतयुक्तिशास्त्रम् ।

# धर्मपरीक्षाकथा

# प्रणिपत्य जिनं भक्त्या स्याद्वादवरनायकम् । कथां धर्मपरीक्षाख्यामभिधास्ये यथागमम् ॥

तद्यवा—विवुल्लगिरौ घोरनाथसमवसरणें इन्द्रभूतिगणिना यथा श्रेणिकाय कथिता तथा-चार्यपरंपरयागता संक्षेपेण मया निगद्यते ।

तश्या—जम्बूद्वीपभरतिवजयाधंदक्षिणश्रेणौ वैजयन्तीपुरीनायजितारिवायुराज्ञीवेगयोरपत्यं मनोवेगः। तत्रैवोत्तरश्रेणौ विजयपुराधोशप्रभाशङ्कृत्विपुलमत्योरपत्यं पवनवेगः। तौ परस्परं सिव्तत्वं गतौ। पुष्पदन्तोपाध्यायसमीपे शास्त्रास्त्रज्ञौ जातौ। तदनु गौरीगान्धारीमनोहरीशोद्रप्रज्ञप्ति-प्रभृतिविद्याः साधितवन्तौ। तयोरेकस्वभावयोरिप मध्ये मनोवेगः सद्दृष्टिः सम्यग्दृष्टिरितरो विपरीतः।

एकदा मनोवेगो भरते आर्यंखण्डस्थितान् जिनालयान् पूजियतुं गतः । अत्र कथान्तरम्—
सुकोशलदेशे अयोध्यायां राजा वासुपूज्यः । तन्मण्डलिकजयंधरसुन्दर्योः पुत्री सुमितः । भीत्या
वासुपूज्याय दत्ता । जयंधरस्य भागिनेयः पिङ्गलाख्यो रूपदिदः । मह्यं स्थिता कन्यानेन परिणीता ।
सांप्रतं मयास्य किंचित्कतुं न शक्यते । भवान्तरे ऽस्य विनाशहेतुर्भवामीति तापसो भूत्वा मृतो
राक्षसकुले धूमकेतुर्नाम देवो जातः । इतो ऽयोध्यायां वासुपूज्यसुमत्योद्मह्यदत्ताख्यः पुत्रो जातः ।
एकदोज्यियनोबाह्योद्याने ध्यानेन स्थितः । धूमकेतुना च दृष्टः । तद्वैरं स्मृत्वा तेन मुनेदुं धरोपसर्गः कृतः । ततः स्वसंवेदनाख्यशुक्लध्यानबलात् समुत्यन्ने केवले देवागमो जातः । धनदेवेन
तद्योग्या समवसृतिः कृता । सर्वान् जिनालयान् पूजियत्वा स्वपुरं गच्छतो मनोवेगस्य तदुपर्याकाशे
विमानागितरभूत् । किमित्यधोऽवलोक्य दृष्टे तिस्मन् हृष्टः खगः । तत्र गत्वा तं स्तुत्वा स्वकोष्ठे
उपिविष्टः । धर्मश्रवणानन्तरं समुद्रदत्तवणिजा संसारिजीवसुखदुःखप्रमाणे पृष्टे दिव्यध्विना
भगवान् दृष्टान्तद्वारेणाह ।

किश्चतपुरुषो नगरमार्गेण गच्छन् सार्थंमध्ये होनो ऽटवीमध्ये गच्छन् विन्ध्यहस्तिना दृष्टः। तद्भ्यान्नद्यन्तन्धक्षे पतितः। तन्मध्यस्थकाशमूलं धृत्वा स्थितः। करिणा तमप्राप्य तत्तदस्थवृक्षो दन्ताभ्यां हतः। तत्र स्थितमधुच्छत्रे कम्पिते तद्बिन्दुपतनावसरे अध्वंमवलोकितम्। तेन तद्बिन्द्वास्वादने कृते तन्मक्षिकाभिभंक्ष्यमाणो ऽवलोकयन् तत्र काशमूलाग्रे मूषिकाभ्यां द्वेत-कृष्णाभ्यां खण्डचमाने ऽधो ऽजगरं चतसृषु विक्षु सपंचतुष्टयं दृष्टवान्। तत्सवमवगण्य्यापरो ऽपि बिन्दुः पतितद्वेत् समोचीनं मन्यते। तत्र नगरमार्गो मुक्तिमार्गः सम्यक्त्वम्। तत्परित्यागो ऽटवोक्षार्गः संसारमार्गो मिथ्यात्वम्। तत्रादवी संसारः। हस्ती मृत्युः। कूपः शरीरम्। वृक्षः कर्मबन्धः। मूलम् आयुः। मूषिकौ शक्लक्ष्रष्टणपक्षौ। अजगरो दुर्गतिः। सर्पाः कषायाः। मक्षिका

व्याष्यः। मधुबिन्दवः सुखमिति। यथैतत्सुखं तथा संसारिजीवस्येति। तन्निरूपणानन्तरं मनो-वेगेन पृष्टो भगवानाह। पवनवेगधर्मग्रहणकारणम्।

पाटलिपुत्रे पुरे परपुराणप्रतिन्यूहवेषेण गत्वा तत्पुराणासारदर्शनं कथितं भगवता । श्रवणानत्तरं हृष्टो मनोवेगः । तं प्रणम्य स्वपुरं गच्छन् सन् सुखमागच्छता पवनवेगेन दृष्टः । तदनु हे मित्र, मां विहाय क्व गतो ऽसि । सर्वत्रावलोकितो ऽसि । दर्शनाभावे ऽत्राहमागतः । इति भणिते मनोवेगेनोक्तम् । भरतस्थानजिनालयान् पूजियतुं गतः । पूजियत्वा गमनसमये बहुशिवालयविष्णु-गृहब्रह्मशालाद्यलंकृतं, एकदण्डित्रदिण्डहंसपरमहंसशैवपाशुपतभौतिकादिलिङ्गिप्रचुरं, ब्राह्मण-वेदघोषपूर्णायमानं, पाटलिपुत्राख्यं नगरं दृष्ट्वा भ्रान्त्यावलोकयन् स्थितः । ततो ऽत्रागत इति । तेनोक्तम्—विरूपकं कृतम् । मां विहाय क्व गतो ऽसीति, तन्मे दर्शनीयम् । प्रातः प्रदर्शते यदि मम भणितं करोषि । तिकम् । तत्र गते न विचारियत्वा मौनेन स्थातव्यम् । इति क्रियत एव । तहीं वं भवित्वित स्वपुरं गतौ ।

ततो ऽपरिवने तन्नगरं गत्त्रा तदुद्याने स्विवमानं गुप्तं विधाय तृणकाष्ठभाराक्रान्तौ सालंकारौ तन्नगरपूर्वगोपुरिस्थितब्रह्मशालां वितण्डावादपूर्वकं धर्मपरीक्षार्थं गत्वा भेरोरवपूर्वकं मनोवेगः सिहासने उपविष्टः । भेरोरवेणागतैविप्रैविष्णवादिविकल्पेन नमस्कारपूर्वकं, कस्मादागतौ, किस्मिन् शास्त्रे परिचयो ऽस्तीत्युक्ते, न किस्मिश्चिदित्युक्ते, तिह भेरीरवः सिहासनोपवेशनं वा किमर्थम् । वादार्थिना हि भेरीरवः कार्यः । वादे जित्वा सिहासने उपवेश्यम् । अस्मत्पुरे एवं रोतिः । एवं भवत्विति । तदा तिस्मिन् भूमौ उपविष्टौ अकिचित्करं मत्वा । भवादृशां नोवाखरणं किमिति तैष्कते, एतदस्यत्रापि समानम् । कथम् । बिभेमि कथितुम् । मा भैषोः । तिह भवतां मनिस दूषको भविष्यामि । ननु भोः कथं दूषकता । यतः—

निन्द्ये वस्तुनि का निन्दा स्वभावगुणकीर्तनम् । अनिन्द्यं निन्द्यते यत्तु सा निन्दा [ दूष्यतां ] नयेत् ॥१

पुनरुक्तं तेन । कि षोडशमुष्टिकथाकारको नरो ऽत्र न विद्यते । स कीद्शः ।

मलयदेशे शूलगलग्रामे भ्रमरस्य पुत्रो मधुकरगितः । कोपान्तिर्गत्य परिभ्रमन् आभीरदेशं गतः । तत्र चणकराशोन् दृष्ट्वास्मद्देशमरोचराशय इवेत्युक्ते तत्रान्येरस्मद्देशमुपहसत्ययम् । दुष्टो निगृहोतःयः, इत्यष्टमुष्टोन् गृहोतः [ग्राहितः ] । स तान् लब्ध्वा परिभ्रमणं विक्रशमिति पुनः स्वदेशं गतः । तत्र मरीचराशीनवलोक्याभीरदेशे चणकराशय इव, इत्युक्ते तत्रापि तथा लब्धवानिति । नैको ऽपि ईदृशो ऽस्ति, कथय । पुनक्कतं तेन । अत्यासक्तकथा न क्रियते । तैक्कम् । सा किविधा । स प्राह ।

रेवानदोदक्षिणतटचां सामंतग्रामे प्रामकूटकस्य बहुधिननो हे भार्ये। सुन्दरी कुरङ्गी च। सुन्दरी पुत्रभाता। दुर्भगा विभिन्नगृहे तिष्ठति। स राजवचनेनैकदा मान्यासेटं पुरंगतः। इतः कुरङ्ग्याः सर्वद्रच्यं जारेभिक्षतम्। गृहे तन्नास्ति यद् भुज्यते। कियति काले गते आगतेन बहुधिनना कुरङ्गोगृहं पुरुषः प्रेषितः। प्रभुरागतो मज्जनभोजनादिसामग्रो विधातव्येति। तया चिन्तितम्। अत्र किचिन्नास्ति। कि क्रियते। इति पर्यालोच्य सुन्दरीगृहं गत्वा भणति। हे अक्क, प्रभुरागतः। त्वया तद्भोजनादिसामग्री विधातव्येति। तयोक्तम्—स कि मन गृहे भुङ्कते। कुरङ्गी भणति। मम भणितं करोति। एवं भवत्वित्यम्युपगतं तया। स आगत्य कुरङ्गीगृहं

प्रविष्टः । तयोदितम्—अत्र किमित्यागतो ऽसि । गच्छ, यत्र प्रतिपाद्य प्रेषितम् । स कथमपि न गच्छिति । तवा निर्भित्तिः । ततो गत्वा तत्र भोजनावसरे तेनोक्तम्—कुरङ्गीगृहात् शाकं गृहीत्वा-गच्छिति । सा [ तथा ] तद्गृहं गत्वा द्वितीयवारे तया दत्तं क्षीणबलीवर्दार्धचणकिमिश्रितगोमयमानीतम् । तदुवतं तेन समोचीनं जातमिति । ततो भुक्त्वा तद्गृहमागतः । बहुबुद्धिमनुष्येण कुरङ्गीवृत्तान्ते सर्वस्मिन् कथिते ऽपि मम वल्लभा किमेवं करोतीति तेन स एव निर्धाटित इति । तैष्क्रम्—न तथा कोऽपि विद्यते, कथय । स आह ।

नारायणो नन्दगृहे गां रक्षितवान्, सारियश्चाभूत् । युधिष्ठिरपक्षेण दुर्योधनिकटे दूतत्वं गतः । तथा नित्यो ऽपि जननजरामरणान्वितः । तथा चोक्तम्—

> मत्स्यः कूर्मो वराहश्च नार्रासहो ऽथ वामनः। रामो रामश्च कृष्णश्च बुद्धः कलङ्को च ते दश।।

र्कि तस्य तत्क्रीडनमनुष्ठानं वा । यथा तस्य तथावयोरपोति । निरुत्तरं जित्वा उद्यानं गत्वा समये वासुदेवोत्पत्ति निरूपितवान् । तदा समये हरिवंशो निरूप्यते । इह न निरूपितो प्रन्थगौरवभयात् ।

द्वितीयिवने किरातवेषेण शतिष्ठद्रघटस्थं मार्जारं गृहीत्वागत्योत्तरगोपुरे तत्क्रमेणोपिवष्टौ । द्विजैस्तत्क्रमेण वचनं कृतम् । बिडालिकियणार्थमागतौ । कि मूल्यम् । द्वादशसहस्रद्रविणम् । द्विजैस्तत्क्रमेण वचनं कृतम् । तिनोक्तम्—द्वादशयोजनपूषिकानागमनम् । दत्ते द्वव्ये तेनोक्तम्—परीक्ष्यताम् । तैर्क्तम् —कणंरुधिरं किम् । मार्गे एकिस्मिन् गृहे आवां पथश्रान्तौ सुप्तौ । तत्रास्य कर्णे आखुभिभँक्षितः । विप्रैस्तम्—अहो असत्यमेतत्सामर्थ्यम् । तेनोक्तम्—िकमेकेन दोषेण बहुगुणिवनाशो भवति । तैरभाणि—नो चेद् गुणान् प्रतिष्ठाप्य । स बभाण—िकमत्रागडदर्नु रसमो नरो न विद्यते कोऽपि । तैरुक्तम्—स कोदृशः । तेन अगडदर्नु रराजहंसवृत्तान्तः कथितः । कथम् ।

एकस्मिन् कूपे मण्डूकस्तिष्ठति । तत्र राजहंसः समायातः । तेनागमनेन [ गडेन ] पृष्टे समुद्रादागतो ऽहमिति निरूपितं हंसेन । तत्प्रमाणे पृष्टे महानिति निरूपितम् । किं कूपादिप महानित्युपहसितं भेकेनेति । न को ऽपि तत्समो ऽत्र विद्यते, कथय । पुनस्तेनोक्तम्—र्ताह दुष्ट-कथाविधायको नास्ति । तैरभाणि—स कीदृक्षः । स आह ।

सौराष्ट्रे कोटिकग्रामे स्कन्धवन्धौ [कौ] ग्रामण्यौ अन्योन्यं न सहेते। बंकस्य व्याधिना कण्डनतप्राणादसरे पुत्रेणोक्तम्—हे पितः, धर्मं कुरु । तेनोक्तम्—अयमेव धर्मः । मिय मृते मृतकं गृहोत्वा गच्छ । स्कन्धगन्धशालिक्षेत्रे मिक्ककास्तम्भावष्टब्धं तद्विधाय गोधनं प्रवेशय। स मां गोपालं मत्वा यदा हन्ति तदा त्वया मम पिता हत इति कोलाहलो विधेयः । तथा कृते स्कन्धो राज्ञा सर्वं दिण्डत इति । द्विजैरभाणि—किमीदृग्विधः को ऽपि विद्यते। कथय। स बभाण—कथ्यते यदि मूदसदृशो नरो ऽत्र न विद्यते। तैः स कथमिति पृष्टे आह ।

कोष्टोष्टनगरे भूतमितनामा विश्रो व्रतारोपणानन्तरं विश्रद्धर्षाणि वेदाध्ययमं कृत्वा प्रपठच यज्ञां नाम कन्यां परिणीतवान् । अतिशयेन तदासक्तो बभूव । एकदा पोतनाधिपेन यज्ञकृतौ स आहूतः सन् तस्या निकटं यज्ञनामानं विद्यािश्वनं प्रतिष्ठाप्य गतः । इतस्तया यज्ञो भणितः । किमिति मनुष्यजन्म निःफलोक्रियते । मामिन्छ । बहुवचनैरिष्टा तेन । तत उभौ यथेष्टं स्थितौ । तदागमनं ज्ञात्वा सचिन्तो यज्ञस्तदुपदेशेन मृतकद्वयम् उभयशयनस्थाने निक्षिष्य गृहं प्रज्वाल्य यज्ञां गृहीत्वा गतः। एकस्मिन् ग्रामे स्थितः। आगतो विप्रः शोकं विधाय सूत्रस्यार्थमवधार्यं, कि तत्सूत्रम्—

> यावदस्थि मनुष्याणां गङ्गातोयेषु तिष्ठति । तावद्वर्षसहस्राणि स च स्वर्गे महोयते ॥

इत्युभयास्थीनि तुम्बयोनिक्षिप्य गङ्गां चिलतः । ताभ्यामावासितग्रामसमीपं गच्छन्तुभाग्यां दृष्टः । तदनु पादयोः पतितौ । युवां काविति पृष्टे अहं यज्ञः इयं यज्ञेति निरूपिते विजानातीति । नेदृशः को ऽपि विद्यते, कथय । स आह ।

एकस्मिन् ग्रामे केनिच्छजमानेन भौतिका आमिन्त्रताः। ते च माण्डव्यं नाम ऋषि दृष्ट्वा कोपात् सर्वे निर्गताः। यजमानेन किमित्युक्ते, अयमपुत्रको निःकृष्टः। अस्य पङ्क्तौ ओक्तुं न यातीति तैस्वते माण्डव्येनोक्तम्—अपुत्रस्य को दोषः। तैस्कम्—

> अपुत्रस्य गतिनास्ति स्वर्गी नैव च नैव च। तस्मात् पुत्रमुखं दृष्ट्वा पश्चाद्धमं समाचरेत्।।

इति वचनान्महादोषः । पुनस्तेनोक्तम् — अहं वृद्धः । तपसा क्षोगविग्रहः । इदानीं मह्यं कः कन्यां प्रयच्छतोति । तैरुक्तम् — त्वयेदं वेदवाक्यं न श्रुतम् ? किं तत् ।

नष्टे मृते प्रव्रजिते क्लोबे च पतिते पतौ ।
पञ्चस्वापत्सु नारीणां पतिरन्यो विधीयते ॥
अहिवीचीपिबत्तीया यदि पूर्वं वरो मृतः ।
सा चेदक्षतयोनिश्च पुनः संस्कारमहंति ॥
अष्टौ वर्षाण्युदीक्षेत बाह्मणी प्रोषितं वरम् ।
अप्रसूता च चत्वारि परतो ऽन्यं समाचरेत् ॥ इति ।
मात्रा पुत्र्या भगिन्यापि पुत्रायं प्रार्थ्यते नरः ।
यो ऋतौ न भजेत्पुमान् स भवेद् ब्रह्महा पुनः ॥

तद्वचनेन तेन स्वभगिनी डंडिमा नाम रण्डा परिणीता । तयोः पुत्री छाया जाता । शैशवा-वसाने तीर्थस्नानार्थं गच्छद्भ्यां पुत्री ङ्काध्रियते इति पर्यालोच्य मात्रोक्तम्—महादेवनिकटम् । तेनोक्तम्—नोचितम् । किमिति । स तद्वृत्तान्तमाह ।

पूर्विमहलोके विनतारूपमि नास्ति । सर्वे देवा मदनारिनतृ [त] प्रा बभूवुः । ब्रह्मेकवा देवारण्यं वनं प्रविष्टः । तत्र च विशिष्टफलाहारेणातिकामोद्रेके सित एकस्मिन् देशे शुक्रपाती बभूव । तत्तु परीवाहरूपेण वोढुं लग्नम् । तत्र त्रयिंहत्रशत्कोटिसतीप्रभृतयो देव्य उत्पन्नाः । सतो शिवाय अन्या अन्येम्यो देवेम्यो दत्ताः । प्रजापितरेकदा मांसादौ लोलुपो भूत्वा चिन्तयित स्म । यदि मयैतद्भक्षणं विधीयते तिहं सर्वेहंस्ये । तद् यथा सर्वे ऽपि भक्षयन्ति तथोपायं करोमोति यशं प्रारब्धवान् सूत्राणि विधाय । कथम् ।

गोसवित्रं प्रवक्ष्यामि सर्वपापविनाशकम् । दन्ताग्रेषु मरुद्देवो जिह्वाग्रे च सरस्वती ॥१

## धमंपरीक्षाकथा

कर्णयोरिश्वनीदेवौ चक्षुषोः शशिभास्करौ ।
गवां श्रृङ्गाग्रे भ्रुवोश्च सुरेन्द्रविष्णुभ्यां स्थितम् ॥२
मुखे ब्रह्मोरिस स्कन्दो ललाटे च महेश्वरः ।
ककुदे च जगत्सवं नक्षत्रग्रहतारकाः ॥३
ऋषयो रोमकूपेषु तपः कुर्वन्ति सर्वदा ।
अपाने सर्वतीर्थानि प्रश्रवणे च जाह्नवी ॥४
गोमये तु श्रिया देवी रामो लाङ्गूलमाश्रितः ।
चत्वारः सागराः पूर्णाः गवाङ्गेषु पयोघराः ॥५
खुरेषु जम्बुको देवः खुराग्रेषु च पन्नगाः ।
जठरे पृथिवी सर्वा सर्शलवनकानना ॥६

इति गोशरीरे सर्वमध्यारोप्य तस्या हननार्थं तेन सूत्रमकारि । तद्यथा—श्रोत्रयज्ञे सुरापानं गोसवे गव्यसंगमम् । गवां महे पशुं हन्यात् राजसूये च भूभुजम् ॥ इति ।

अग्निष्टोमाय पशुमालभेत । श्वेतगजमालभेत भूरिकामः । ब्राह्मणो ब्राह्मणमालभेत क्षत्रियो राजन्यं मरुद्धेश्यं तपसे शूद्धं तपसे तस्करं नरकाय वैरहणं पाप्मने क्लीबम् आकल्ययो रङ्काय दुंशूलम् । तरित लोकः । कं तरित पापं तरित ब्रह्महत्याम् । यो ऽश्वमेधेन युध्येत न कुलौतव्यौ विधिः । अनुक्रमेण कुर्यात् । इत्यादयश्चतुरशीतिमहायज्ञाः उदिताः क्षुललकयज्ञाश्च । तथा

इदमपि-अब्रह्मणे मृगशावे च प्रत्यक्षमृतदर्शने । तत्क्षणे खावयेत्पुण्यं त्यवतं चेन्नरकं व्रजेत् ॥ इत्यादि ।

तत्र च सर्वे देवा आहूताः । गमने नृत्यन्महेश्वरः सतीसमन्वितो यावदागच्छिति तावद्देवैः सतीदेहित्यतान् नखक्षतादीन् दृष्ट्वा उपहसितम् । अहो प्रजापतेः पुत्रीसौस्यमिति । ब्रह्मा दृष्ट्वा छिजतः । तथा सूत्रं कृतवान् । कीद्शम् ।

विद्यावृत्तविहीना ये शूद्रकर्मोपजीविनः । ते सन्ति दूषकाः श्राद्धे नाङ्गहीना गुणान्विताः ॥

इति स शूद्रकर्मोपजीवीति तेन अवज्ञातः । सती च स्वावज्ञां दृष्ट्वा कोपेन जिह्वामुन्सूल्य ब्रह्मण उपि निक्षिप्य होमकुण्डं प्रविश्य मृता । महेश्वरः कोपेन तदिग्निकुण्डस्य विध्यापनं कृत्वा तिद्वयोगेन ग्रहिलो भूत्वा हा सती महासती केन नीतेति शोकं कृतवान् । तदनु तद्भस्मोद्धूलिताङ्गः तदस्थीनि मस्तकललाटकर्णंकण्ठादिप्रदेशेषु बन्धियत्वा तत्कपालापितहस्तो महेश्वरो देवारण्यं प्रविष्टः । तत्र तं भ्रमन्तं दृष्ट्वा कामदेवो हिसतुं लग्नः । कथम् ।

अयं स भुवनत्रयप्रथितसंयमः शंकरो बिर्भात वपुषाधुना विरहकातरः कामिनीम् । अनेन खलु निजिता वयमिति प्रियायाः करं करेण परिताडयन् जयति जातहासः स्मरः ॥ इति ।

ततस्तापसैर्दृष्ट्वा चिन्तितम्-को ऽयमिति । कैश्चिदुक्तम्-कश्चित्सिद्ध इति । कैश्चिदुक्तम्-

अपूर्वदशनमस्माकं केन दृष्टमिदं भुवि । उन्मत्तो वा पिशाचो वा इति तेषां विचारणा ॥

कैश्चिदुक्तम्—अयमीश्वरो मुक्ति गन्तुमुद्यतो ऽभूदिति । केश्चिदुक्तम्—यद्येवंविधो मुक्ति गच्छिति नरकं को गच्छेदिति । तथा चोक्तम्—

रज्ज्वा बध्नाति वायुं मृगयित स जले मत्स्यकानां विमागं बन्ध्यस्त्रीवण्डकानामभिलषित सुतं वालुकाम्यश्च तैलम् । दोभ्यां गन्तुं पयोधि झषकुळकलिताङ्गो विषाणे ऽपि दुग्धं सर्वारम्भप्रवृत्तौ नरपशुरिह यो मोक्षमिच्छेत् सुखानि ॥

कैश्चिदुक्तम्—शिवो ऽयं कृतकृत्य इति । कैश्चिदुक्तम्—यद्येवं शिवः तर्हि शैवसिद्धान्तस्य विरोधो भवति । सिद्धान्तः कः ।

> पाताले चान्तरिक्षे दश दिशि भवने सर्वशैले समुद्रे काष्ठे लोष्टेष्टिकाभस्मसु जलपवने स्थावरे जङ्गमे वा । बोजे सर्वौषधीनामसुरसुरपुरे पत्रपुष्पे तृणाग्रें सर्वेव्यापी शिवो ऽयं त्रिभुवनभवने नास्ति चेदन्य एव ॥ इत्यादि ।

सर्वव्यापिनो गमनागमनसंभवश्चेत्यादिविकल्पानुत्पादयन् हिमवद्गिरिसमीपं गतः। तद्गिरेर्या पूर्वं मृता सती गौरी नाम्नो पुत्रो बभूव। पर्वतस्य कथं दुहितेति चेदाह। पूर्वं सर्वेषां
पर्वतानां पक्षाः सन्ति। पक्षिण इव से चरन्तः एकदा अमरावतीं गताः। तत्र चेन्द्रवनं भक्षित्वा
रोमन्थं वर्तयन्तः स्थिताः। इन्द्रेण दृष्ट्या कोपेन वज्रायुधेनाहत्य पातिताः। हिमवद्गिरिमेंना नाम
स्त्रोगिरेष्परि पतितः। तदेवावसरे तस्याः जीवो मध्ये ऽभूत्। तयोः संघट्टनेन पुत्री बभूवेति।
स्फुलिङ्गमध्ये उत्पन्नेति तस्याः कामाग्नेः उपशान्तिर्नास्तीति तेन दृष्ट्वा च याचिता च प्राप्य
विवाहिता। तथा सह कैलासे तिष्ठन् एकस्मिन् दिने बहिगंत्वागत्य द्वारे स्थित्वा प्रिये द्वारसुद्घाटयेत्युक्ते तयोक्तं वक्नोक्त्या।

को ऽयं द्वाराग्रतो ऽस्थाद्वदित पशुपितः कि वृक्षो नो ऽर्धनारी, कि पिण्डो नेव शूली किमिप च सरुजो न प्रिये नीलकण्टः। बूहि त्वं कि मयूरो न हि विदित्तिशवः कि पुराणः शृगालः इत्येवं हैमवत्या चतुरिनगिदतः शंकरः पातु यूष्मान्॥

इति कैलासे गौरीसमेतः शंकरस्तिष्ठति । प्रतिदिनं गङ्गायां स्नानार्थं गच्छति । एकस्मिन् विने गङ्गाकुमारीं सुरूपां दृष्ट्वा विशिष्टरूपेण तन्निकटं गत्वोक्तयान् का त्विमित । तयोक्तम्—गङ्गा । तेनोदितम्—को भर्ता । तयोक्तम्—यो ऽद्वितीयः स मे भर्ता । न तादृशः को ऽप्यस्ति । स बभाण—अहमेव तथा । इति भणित्वा परिणोता । तथा सह कामक्रीडां करोति । शिवाभीत्या तां तत्रैव निधाय कैलासं गतः । साप्यवलोकयन्ती तत्रागता । तथा गौर्या सह सारैः क्रीडन्नीश्वरो दृष्टः । तां दृष्ट्वा गौर्योक्तम्—

का त्वं सुन्दरि जाह्नवी किमिह ते भर्ता हरो नन्वयम् अम्भस्त्वं किल वेत्सि मन्मथरसं जानात्ययं त्वत्पतिः। स्वामिन् सत्यमिदं न हि प्रियतमे सत्यं कुतः कामिनी-मित्येवं हरजाह्नवीगिरिसुतासंजल्पनं पातु वः॥ तदनु गौरी रुष्टा। गाहा।

ता गउरी तोसविया पाए पडिऊण परमदेवेण । सो तुम्हं देउ सिवं परमप्पो विग्धविलयेण ॥

तदनु गौर्या चिन्त्यते---

सन्ध्या रागवती स्वभावचपला गङ्गा द्विजिह्वः फणी चन्द्रो लाञ्छनवक्त्र एव मिलनो जात्यैव मूर्ली वृषः । कष्टं दुर्जनसंकटे पितगृहे वस्तव्यमेतत्कथं देवी व्यस्तकपोलपाणितलका चिन्तान्विता पातु वः ॥

तदनु शंकरेण गङ्गा मस्तके ऽर्धाङ्गे गौरी धृता । ततो ऽतीव संतुष्टा । तदुक्तम्— अलिनीलालकमुग्रभासुरजटं लोलाक्षमुग्रेक्षणं तिलकार्धं नयनार्धमुन्नतकुचं रम्योरुवक्षःस्थलम् । खट्वाङ्गं फणिकङ्कणं सुवसनं व्याघ्राजिनं लोलया शान्तं भोषणमधंनारिघटितं रूपं शिवं पातु वः ॥

इति अदत्तां स्वीकुरुते यो गंगा वत्तां छायां त्यजतीति । पुनस्तयोक्तम्—र्ताह ब्रह्मणः पाइवें स्थाप्यते । तेनोक्तम्—नोचितम् । किमिति । कि त्वया पुष्करब्रह्माण्डजपुराणानि न श्रुतानि । तिह निरूप्यते मया ।

महेश्वरस्य गौर्या विवाहकाले ब्रह्मा पुरोहितो ऽभूत् । अग्निकुण्डप्रदक्षिणीकरणकाले गौर्याः जङ्घाप्रदेशं दृष्ट्वा ब्रह्मणः शुक्रक्षरणे जाते कियत् कलशमध्ये पतितम् । तत्र द्रोणाचार्योऽभूत् । वृषभपादगर्तिस्थतोदके कियत् पतितम्। तत्र वालखिल्यादयः सप्तकोटिऋषयो जाताः। तदनु लज्जया गच्छतः कियद् वल्मीकस्योपरि पतितम् । तत्र वाल्मीकिनामा ऋषिरूत्पन्नः । तदन्वग्रे गच्छतः भस्मिन कियत्पतितम् । तत्र भूरिश्रवा जातः । ततो ऽग्रे गच्छतो ऽस्थ्नि कियत्पतितम् । तत्र शल्यो जातः । तदन्वग्रे गच्छतः कियत् स्थले पतितम् । तत्रोर्वशी जाता । तदन्वग्रे लिङ्गं वामकरेण घृत्वा गच्छत उपरि धारा उच्छितिताः। तत्र शक्तिना कियद्गिलितः [तम्]। तत्र शक्तिनामा क्षत्रियो जातः। ततो गच्छन्ने रुस्मिन् प्रदेशे लिङ्गं धृत्वा तथापि शुक्रं तिष्ठति नो चेति कम्पितवान् । तत्र कियत् पतितम् । तत्र पद्मा नाम कन्या जाता । सुरूपां तां दृष्ट्वा गृहोत्वा स्वावासं गतः । कालेन सयौवनामभिवोक्ष्यासक्तः सन् भणति । हे पुत्रि मानिच्छ । तयोक्तम्—त्वं पिता । किमेवमुचितम् । तयोक्तम् – किंत्वया वेदो न श्रुतः । न । तर्हि श्रृणु । मातरमुपैति स्वसारमुपैति पुत्रार्थी, न च कामार्थी। तथापरमिय-नापुत्रस्य लोको ऽस्ति तत्सर्वं पश्चो विदुः । तस्मात् पुत्रार्थं मातरं स्वसारं वाधिरोहति । संतानवृद्धचर्थं त्वयाभ्युप-गन्तव्यम् । इत्यादिवचनाल।पेन स्ववद्योकृता । तदनु तव चित्ते मम चित्तं संदधामि, तव हृदये यम हृदयं संदथामि, तवास्थिषु ममास्थीनि संदथामि, तव प्राणे मम प्राणमिति स्थाहा । ज्यम्बक मन्त्रः । इमं मन्त्रमुच्चार्यं सेवित्ं लग्नः याविद्वव्यषणभासान् तदनु सर्वेदेवैर्ज्ञात्वा मणितम्—निकृष्टो ब्रह्मा पुत्रीं कामयते । अत्र पर्यालोच्य तैर्धन्घर्वदेवाः प्रेषिताः ब्रह्मणः संयोगं विनाशाय ते इति [ विदासयतेति ] । तैरागत्य सुरतगृहनिकटे चिन्तितम् । कथम् । यदि सहसास्यान्तरायो विघोयते तदा कुपितः सन् अनर्थं करिष्यति । इति पर्यालोच्य तैर्गीतम् । कथम् ।

ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सिवतुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य घोमितः । घियो यो नः प्रचोदयाविति । अत्रश्चास्या गायत्री नाम जातम् । तच्छुत्वा लिज्जितः प्रजापितः । ततो निर्गच्छन् तस्या गभ ऽण्डमृत्पन्नं ज्ञात्वास्य इलोकस्यार्थं च स्मृत्वा, को ऽसौ इलोकः ।

> पुस्तकप्रत्ययाधीतं नाधीतं गुरुसंनिधौ। न शोभन्ते सभामध्ये जारगर्भा इव स्त्रियः॥

इति लोकापवादभयेन तच्च लिङ्गाग्रेणाकृष्यान्तर्मुष्कप्रदेशे स्थापितम् । ततो वातवृषाणी जातः । स एकदा भ्रमन्तिन्द्रपुरीं दृष्टवान् । तत्र रम्भाप्रभृतीर्दृष्ट्या कामाग्नितप्तचित्तः युद्धे इन्द्रपदवीं ग्रहोतुं न शक्यते । प्रार्थने कि कलत्रदानमस्ति, वृथावचनं भविष्यतीति तपसा सर्वं साध्यं भवति । तथा चोक्तम्—

यद्दूरं यद्दुराराध्यं यच्च दूरे व्यवस्थितम् । तत्सर्वं तपसा साध्यं तपो हि दूरतिक्रमम् ॥

इति पर्यालोच्य इन्द्रपदव्यर्थं सार्धं दिव्यवर्षसहस्रत्रयं तपः कर्तुं लग्नो ब्रह्मा । तं ज्ञात्वा सिचन्तः शचोपितर्बृहस्पतिना भणितः । किमिति सिचन्तः । तेन सर्वस्मिन् कथिते बृहस्पतिर्बभाण—

तावत्तपो वपुषि चेतसि तत्त्वचिन्ता कामं हृषीकविजयः परमः शमश्च । यावन्न पश्यति मुखं मृगलोचनानां श्रृङ्कारवृत्तिभिरुदाहृतकामसूत्रम् ॥

इति तत्र तत्तपोविनाशाय विनता प्रस्थापनीया । तद्वचनेनेन्द्रेण स्वदेवीनां रम्यप्रदेशं तिल-प्रमाणं गृहीत्वा तिलोत्तमानामनी विनता कृता । प्रेषिता च तत्र तया गत्वा नृत्ये क्रियमाणे स उद्घाटितदृष्टिः त्यक्ताक्षमालिको भूत्वा द्रष्टुं लग्नः । तं ज्ञात्वा तया दक्षिणस्यां दिशि नृत्ये कृते, यदि तन्मुखो भूत्वावलोकयामि तिह् सर्वेहिस्य इति मत्वा दिव्यवर्षसहस्रतपश्चरणफलेन अपरं मुखं कृत्वावलोकितवान् । तथा पश्चिमोत्तरयोरिष । उपरि नर्तने सित पञ्चशतवर्षतपःफलेन गर्दभ-शिरो निर्गतम् । तच्च गगनतलं व्याप्नुवत् सुरविद्याधरादीन् गिलितुं लग्नम् । तदिन्द्रादिदेवोपरोधेन हरेण नखैिश्छन्नम् ।

तस्य भिन्ना कथा। एकिस्मन् ग्रामे गङ्गामार्गे धवलवत्सः अवशोषितस्तेन तद्ब्राह्मणी हता। ब्रह्महत्यातः कृष्गो जातः। ततो भिणतम्—तव स्वामिनीहत्यया पापं जातम्। तत्परि-हाराथं प्रातर्गङ्गां गच्छेति श्रुत्वा चिलतः। महादेवेनाकर्ण्यं भिणतम्। तथा करिष्यामि पापपरिहारार्थम्। एवं पञ्चमहापातकानि तत्प्रसादाद् गतम् [ गतानि ] ततः प्रभृति वृषभवाहनः। सा स्वगं गता। स संयुक्षितकामाग्निकः तामपश्यन् अच्छभल्लीमनुभक्तवान्। तया तच्छरीरं नखेविदारितम्। तत्प्रभृति मनुजाः तथा प्रवर्तितुं लग्नाः। तस्या जाम्बूनदो नाम पुत्रो जातः। ततो देवेहंसितो लिज्जतः सन् श्रमितुं लग्नः।

एकदामरावतीबाह्ये उर्वंशीं नाम वेश्यां दृष्ट्वा स्ववचनकौशलेन स्वानुरक्तां कृत्वा तया सह क्रोडासमये तदण्डं स्वलिङ्गाग्रेणाकृष्य तद्गभें निक्षिप्तम् । सा च विसष्ठं नाम पुत्रं प्रसूता । ब्रह्मा स्वपदवीं तस्मै दत्त्वा तपोऽर्थी गतः । इतः सर्वशास्त्रकुशलेन विसष्ठेनैकदा द्विजेभ्यो नमस्कारश्चक्रे । न च तैः प्रत्यभिवादितः । तेनोक्तम्—किमिति न प्रत्यभिवादितोऽहम् । तैन्कस्— एवंविधो ऽस्रोति । ततो ऽसौ लज्जया वेद्व पर्वते तर्पः कर्तुं लग्नः । वृद्धो भूत्वा इदानीं मम तपो-विष्नं नास्तोति श्रमितुं लग्नः । एकदा एकस्मिन् ग्रामे अक्षमालिकानाम्नीं चाण्डालीं दृष्ट्वा

निजवचनालापेन स्ववशीकृत्वा क्रीडितवान् । तयोरपत्यं शक्तिर्जातः । सो ऽपि तथा तपः कतुं लग्नः । वृद्धत्वे तथा च भ्रमितुं लग्नः । गौतमग्रामे श्वपाकीं दृष्ट्वा तदासक्तचित्तेन हस्तेन धृता । तयोक्तम्—किमिति । तेनोक्तम्—मामिच्छ । पुनस्तयोक्तम्—अनामिकाहम् । पुनस्तेनोक्तम्—तथापि न दोषः । वेदे प्रतिपादितत्वात् । कथम् ।

अजाश्वा मुखतो मेध्या गावो मेध्याश्च पृष्ठतः । ब्राह्मणाः पावतो मेध्याः स्त्रियो मेध्यास्तु सर्वतः ॥

अपरं च।

कामं पुण्यवशाज्जाता कामिनी पुण्यप्रेरिता । सेव्या सेव्या न संकल्पा स्त्रीरत्नं दुष्कुलादपि ॥

इत्यादिवचनेन स्वाधीना कृता । तयोरपत्यं पाराशरो जातः । स च वन्ध्यगिरौ तपः कर्तुं लग्नः । अन्यदा गङ्गातरणसमये मत्स्यगन्यां सेवितवान् । तयोरपत्यं व्यासो ऽभूत् । तेन मत्स्यगन्थिनीभ्रातुः पुत्र्यः अम्बा अम्बाला अम्बिकाः परिणीताः । तासां पुत्रा धृतराष्ट्रपण्डु-विदुरा बभूवुः । इति पुष्करब्रह्माण्डज-पुराणानि । एवम् अच्छभल्ली पुनः स्वपुत्रीं यो गृह्णाति स कि छायां त्यजित । पुनरभाणि तापसपत्न्या—एवं त्रिंह विष्णोनिकटं ध्रियते । तेनोक्तम्—प्रिये, नोचितम् । किमिति । स तद्वृत्तान्तमाह ।

द्वारवत्यां षोडशसहस्रगोपिकाभिः सह विष्णुः सुखेन तिष्ठित । विष्णुनैकदाटच्यां भ्रमता राजिकां नाम गोपिकां दृष्ट्वा तेन वचनेन स्वतन्त्रा कृता । उभयोः संयोगो ऽजिन । संकेताद्वात्रौ तस्या गृहं गत्वाङ्गुल्या कपाटं ताडितवान् । तयोक्तम्—

अङ्गुल्या कः कपाटं प्रहरित कुटिलो माधवः कि वसन्तो नो चक्रो कि कुलालो न हि घरणिधरः कि द्विजिह्नः फणीन्द्रः । नाहं घोराहिमदीं किमु स खगपितनीं हिरः कि कपीन्द्रः इत्येवं गोपबध्वां प्रतिवचनजडः पातृ वश्चक्रपाणिः ॥

एवंविधो ऽपि यो गृह्णाति गोषिकां स कि छायां त्यजित । पुनस्तयोक्तम्—तिंह चन्द्रस्य समीपे थ्रियते । तेनोक्तम्—न तत्र । को दोषः । स आह ।

सो ऽप्येकदा विश्वामित्रतापसभार्यां दृष्ट्वा विशिष्टमात्मीयं रूपं प्रदश्यं स्वासक्तां कृत्वा क्रीडासमये भर्तारं बहिरागतं ज्ञात्वा मध्ये कः इत्युक्ते मार्जार इत्युक्ते स मार्जारवेषेण निगंतः। तपस्त्रिना दृष्ट्वानेनान्यायः कृतः इति मत्वा स मृगचर्ममयाधारेणाहतः कलङ्काङ्कितो ऽभूत्। रोहिणोप्रभृतिदेवाङ्गनानामपि स्वामी तापसीं गृह्णाति । स कि छायां त्यजिति । पुनरवादि तया। तर्हीन्द्रसमोपं ध्रियते । प्रिये, न । कि कारणम् ।

तेनैकदा वने परिभ्रमता गौतर्माषभायां महिल्यां दृष्ट्वा सातिशयरूपेण तत्समीपं गत्वा अनुकूलिता च। तया क्रोडन् मुनिना दृष्टः भणितश्च। निःकृष्टो ऽसि योग्यर्थो। तव सर्वाङ्गे योनयो भवन्तु इति शप्तः। ततः सहस्रभगो ऽभूत्। तान् दृष्ट्वा लिज्जितः शचोपितः। तदनु पादयोः पिततः क्षन्तव्यमिति। तदनु करुणया तेन सहस्रलोचनः कृतः। एवं सुरीसमन्वितो ऽपि यः सेवते तापसीं स कि छायां त्यजित। पुनरभाणि तया —र्ताह् मार्तण्डसमीपं ध्रियते। स उवाच—

तेंनैकदा सौरीपुराधीशान्धकवृष्णेः पुत्रीं कुन्तीं स्नान्तीं दृष्ट्वा सेविता । यो ऽदत्तां कुन्तीं गृह्णाति स कि दत्तां छायां त्यजति । पुनरभाणि—एवं चेद्यमसमीपं ध्रियते । तेनोक्तम्—एव-मस्तु । स नैष्ठिकः ब्रह्मचारीति । यमपुरीं गत्वा तत्समीपे तां घृत्वा तीर्थयात्रां गतौ मातापितरौ । इतः छाया सयौवना जाता । तद्र्षं दृष्ट्वा यमो ऽस्य सूत्रस्यार्थं सत्यं कृतवान् ।

संसर्गाद् दुबंलां जीर्णां भ्रश्यन्तीमप्यनिच्छतीम् । कुष्टिनों रोगिणीं काणां विरूपां क्षीणविग्रहाम् ॥ निन्दितां निन्द्यजातीयां स्वजातीयां तपस्विनोम् । बालामपि तिरश्चीं स्त्रीं कामी भोक्तं प्रवर्तते ॥ इति ।

तदनु तेनासक्तिचत्तेन सा स्वभार्या कृता। स ब्रह्मचारीति प्रसिद्धः। जनापवादभद्देन तां दिवा गिलित्वा रात्रौ उद्गील्य तया सह भोगान् सेवते । स दिनं प्रति गङ्कां स्नानार्थं गच्छति । तत्र तां लतागृहे निघाय स्नातुं प्रविष्टः । अत्रान्तरे सा पवनेन अग्निना च दण्टा । तदन् पवनो ऽग्निना भणितः । यथास्या मम च मेलापको भवति तथा कुरु । तेनोक्तम्—िकिमेवं शक्यते । यमः प्रचण्डः । अग्निर्बभाण-दृष्टे सति प्रचण्डो उन्यथा किम् ? पवनेन तथा तयोः संयोगो ऽकारि । रत्यवसाने तयोक्तम्—हे अग्ने, यमस्य निर्गमनवेला बञ्चव । गच्छ स्वस्थानम् । तेनोक्तम् — त्वां विहाय गन्तं न शक्नोमि । तया स गिलितः । तदन् यमेन निर्गत्य सा गिलिता । सा उदरमध्ये उदगील्य तेन सह क्रीडां करोति । ततो ऽह्यग्न्यभावे द्विजानां होमादिकं नष्टम् । तदभावे त्रैलोक्यस्य संतानो ऽभूत् । देवैः ध्यानेनावलोकिते सति कारणं ज्ञातं संतापस्य । तदन् पवनः पृष्टः । तेनाभाणि । मयाग्निशुद्धिर्नावगम्यते । तथापि सर्वे आमन्त्रिताः । सर्वे ऽपि तद्गृहं गताः। तेन चोपवेशिताः। पादप्रक्षालनादिके कृते सर्वेभ्य एकैकम् आसनं दत्तम। यमायासनत्रयम् । तेन कारणे पृष्टे पदनेनोक्तम् — छायामुद्गिल । तत उद्गिलिता । तस्या अप्युक्तम् —अनलमुद्गिलेति । तया सो ऽप्युद्गिलितः । ततस्तस्याः कूर्चश्मश्रुकेशा उपम्लुब्टाः । तेन तत्प्रभृति वनितास्तद्रहिता बभुवृः। अग्नि दृष्ट्वा गदां गृहीत्वा तं मार्यातम् त्यितो यसः। स भयान्नदेयन् सन् सर्वगतो ऽभूत् । एवं सर्वं विद्यते न वा । तैरुक्तम् — सत्यं विद्यते । यभेनाग्निनं ज्ञातः । कि तस्य सर्ववेदित्वं नष्टम् । द्विजैषक्तम् — न । तर्ह्यस्यापि गुणा मा नश्यन्त्यिति जिते भवतु मार्जारस्तथाविधः, गृहोतो ऽस्माभिः । इदं धनुरिमे गदे विक्रीयन्ते नो वा । किरातेनोक्तम्— विक्रीयन्ते । धनुषः कि मृल्यं तथा गदायाइचेत्युक्तम् । किरातेनीक्तम् प्रत्येकं सुवर्णद्वादश-सहस्रमिति । किमेतेषां सामर्थ्यम् । कथ्यते मया । अनेन धनुषा इमे बाणा विसर्जिताः सन्त शतयोजनानि गत्वा शत्रुं निर्मूलयन्ति । इमे गदे महापर्वतान् चूर्णयत इति । द्विजैर्भण्यते—एवं सामर्थ्योपेताः पदार्थाः कस्य विकाराः । किरातेन भण्यते—मया भागे गच्छता अरण्ये स्वयमेव मृतो महामूषिको दृष्टः । तयोरस्थ्नामिमे विकारा इति । केनचिद् द्विजेन भणितम —स्वदीयं वस्त्रं गतं, येन कौपीनं परिधायागतो ऽसि । तेनोद्यते—अहं कोटीभटो ऽशीषां विक्रयणार्थमागच्छन् मार्गे चौरैमुंषितः । इति श्रवणादनु सर्वे रुपहसितम् – एवंविधाः पदार्थाः स्वितिकटे सन्ति स्वयं कोटीभटस्तथापि मुघितः इति । स बभाग—िकमिति हसनं विधीयते । तैरभाणि—मुघिक-योरस्थ्नामायुधानि कि भवन्ति । कोटोभटः कि चौरैर्मुष्यते । स बभाण—किमिश्मेव कौतुकम । भवत्पुराणे किमेचंविधं कौतुकं नास्ति । किमेवमस्ति । यद्यस्ति तर्हि बृहि । एवमस्तु । प्रोच्यते । श्रृण्त ।

युष्मत्पुराणे शतबलीति प्रसिद्धी राक्षसः । स स्वपुत्रं सहस्रबील स्वपदे निघाय स्वयमेक-स्मिन् पर्वते तपः कर्तुं लग्नः। तत्पुत्रप्रतापं दृष्ट्वा देवकोटिभिदिचन्तितम्—अयमस्मान्नि-मूं लियिष्यति । यावत्त्रौढो न भवति तावद् विनाश्यते इति । तन्मारणार्थमिच्छिद्भः शतबलि-र्वृष्टः । भणितं च । यावदयं न मार्यते तावत् सहस्रबलेर्भारणं दुर्घटम् । अयं च तपस्वी शस्त्रेण मार्यातुमस्माकं न युक्तम् । इत्यादि पर्यालोच्य वज्रकण्टकविज्जह्वैर्गवयैर्लेहयित्वा मारितः। तस्य शिरो द्विभागोकृतम् । एकस्यांशस्य इन्द्रेण वज्रायुधं कृतम् । अपरस्य विष्णुना चक्के कृते महेरवरेश तस्य पृष्ठास्थि गृहीत्वा द्वौ अंशौ छेदयित्वा मध्यमांशस्य पिनाकं नाम धनुः कृतम्। इतरांशयोर्गाण्डोवं नाम धनुः। तच्च वरुणाय दत्तम्। तेनाप्यग्नये तेन चार्जुनाय दत्तम्। कुक्षिप्रदेश-स्थितान्यस्थीनि त्रयस्त्रिशहेवानां घनंषि बभूवृः। नलकजङ्काबाह्वस्थनां सप्नशतगदा बभूबुः । तत्र रुधिरभुक्षी भीमाय नीलमुक्षी दुर्योधनीय यमाय यमदण्डः । अन्या अन्येभ्यो देवेभ्यो दत्ताः। अपरास्थ्नां त्रर्यास्त्रशस्कोटिदेवानामायुषानि जातानि । स्नायवः ब्रह्मपाञा अजनिषत । तेन धनुषा महेश्वरेण देवासुरा निर्जिताः । अर्जुनेन इन्द्रवनं दग्धम् । अग्निबाणैः सैन्थवस्य शिरो गृहोतम् । युधिष्ठिरस्य यज्ञविधानार्थं लङ्कायाः स्वर्णं, तैरेवानीतम् । तद्बाणेन भूमि विदार्य पाताल प्रविष्टो ऽर्जुनः। तत्र नागराजेन युद्धं कृत्वा जित्वा च नागदत्तां तत्युत्रीं परिणोप तथा तेन सहागत्य यज्ञमण्डपं प्रविष्टः । भीमसेनः प्रतिसन्धि सिहसहस्रबलान्वितः मल्लविद्यया नारायणस्यापि दुर्जयः । तथापि कुलनामराक्षसेन घृतः । अर्जुनेन इन्द्रकोलस्योपरि मायाशुकरनिभित्तं महेदवरो निर्जितः । यमेन सोमिनी नाम ब्राह्मणी यमपुरीं नीता । तद्बाह्मणा-क्रोशबंशेनार्जुनेन यनपूरी गत्वा युद्धे तं बद्ध्वा त्रिमुच्य सा आनीता । तथा तेन स्वबाणपिच्छा-थिना गरुडपक्षपिच्छप्रहणे युद्धे जाते नारायणो ऽपि बद्धः। तथा सप्त दिनानि भूमिपुद्धृत्य स्थितः । पार्यः एवंविधायुधालङ्कृतः तथाविधसामर्थ्यान्वितो ऽपि मार्गे गच्छन् केर्नाचद् भिल्लेन मुषितः। इति सर्वं विद्यते नो वा । सत्यम्, विद्यते । तर्हि तत्र भवतां किमिति विस्मयो नास्ति । अत्रैव संजातः। इति बहुवा जित्वोद्यानं गत्वा मनोवेगेन भण्यते। हे मित्र, अपरमपि पुराणं शृणु । तथाहि ।

ईश्वर एकदा नृत्यन् दाहकवनं प्रविष्टः । तत्र तापसवितास्तं दृष्ट्वा मोहिता बभूवुः । तथा सो ऽपि । तेन सर्वाभिः क्रोडितम् । तास्तस्यैवासक्ता जाताः । तापसानां पादप्रक्षालनमपि न कुर्वन्ति । तापसैर्गूढवेषैरवलोकपद्भः ताभिः सह क्रोडिन् दृष्टः । शापेन तस्य लिङ्गं पातितम् । तेनापि तत्सर्वेषां ललाटे लग्नं कृतम् । तदनु तैरीश्वरं जात्वा पादयोः पतितं भणितं च—वारमेकं क्षन्तव्यं, ललाटस्थं लिङ्गं स्फेटनोयम् । तेनोक्तम्—मदीयं लिङ्गं गृहीत्वा कैलासमागच्छन्तु । एवं कुर्महे इति यावत् तदुःपाटच स्कन्धे निक्षिपन्ति तावद् वर्तितुं लग्नम् । इत्यपरापरतापसै-गृहीत्वा महता कष्टेन कैलासमानीतम् । तदनु गौरो हिसता तुष्टा च भणित महेश्वराय । यथामोषां ललाटस्थं लिङ्गं गच्छिति तथा कर्तव्यमिति महेश्वरेणोक्तम्—इदं योनिस्थं लिङ्गं यदा पूजयन्तु [ न्ति ] तदा ललाटस्थं लिङ्गं याति नान्यथा । इति ते ऽपि पूजयितुं लग्ना इति । तथायरमिति शृणु । हे मित्र तद्यथा—

पूर्वमत्र सचराचरलोको नास्ति । बहुकालेनैकदाकस्मादण्डमुत्पन्नम् । तत् कियत्स्वहस्सु स्फुटितम् । तस्याधस्तनभागः सप्तनरकाः । मध्यभागः उर्वीमकरपर्वताकरादिर्बभूव । उपरितन-भागः स्वर्गादिरूथ्वंलोको ऽजिन । मध्ये शंकरः स्थितः । स शङ्क्रया दिगवलोकनं किल यदा

करोति, तावित्कमिप नद्यति । भयचिकतिचित्तेन दक्षिणभुजे ऽवलोकिते ब्रह्मा उत्थितः । वामभुजावलोकनेन वासुदेवो जातः । त्रयो ऽपि कियत्कालं यावित्तिष्ठन्ति स्त्रीरूपाभावे उनङ्गानिना संतप्ता बभूवुः । ततो वासुदेवेन स्त्रीरूपं खटिकया लिखितम् । तस्यां ब्रह्मणा चैतन्यं प्रापितम् । तदनु सा नग्नरूपेणोत्थिता । महेश्वरेण वस्त्रं दत्तम् । हस्तश्च धृवः । ततो वासुदेवेन भणितम्—मया लिखिता । अहं स्वामी । ब्रह्मणोदितम्—मया चैतन्यं प्रापिता । अहं स्वामी । इति झगडके सिति त्रिभिरितस्तत आकृष्टा । त्रयस्त्रिश्चत्कोटिदेवेभणितम्—विचार्य एकेन स्त्री कर्तव्येति । कथं विचारः । सुरैरभाणि—येन प्रथममुत्यादिता स पिता । येन चैतन्यं प्रापिता स माता । वस्त्रदाता वस्त्रभ इति शिवाय दत्ता । तया सह सुखेन स्थितं शङ्करं दृष्ट्वा पुनिरतराभ्याम् अमर्षात् युद्धे कृते सा लज्जया जलं बभूव । नदीरूपेण वोढं लग्ना । सा नदो गङ्गा जाता । पुनस्ते मैत्रीं गताः । तस्या विस्तारं दृष्ट्वा त्रयो ऽपि तदनुभवनार्थं पूर्ववद् विष्णू रूपं, ब्रह्मा चैतन्यं, महेश्वरो वस्त्रादिकं करोति । तत इदं सूत्रम्—

कार्यं विष्णुः क्रिया ब्रह्मा कारणं तु महेश्वरः । एकमूर्तित्रयो भागा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः ॥

ततो बहुजनसंपूर्णो जातो लोकः । एवं लोकोत्पत्ति कृत्वा बहुकाले गते हरिब्रह्मणोर्झगडको जातः । अह (ह) महं महानिति । ततो महेश्वरेणोक्तम्—कोलाहलो न विधेयः । एको मम शिरो ऽवलोक्यापरः पादावलोक्य प्रथममागच्छित स महानिति । तदनु शंकरः ऊर्ध्वलोके शिरः, मध्यलोके लिङ्गम्, अधोलोके पादौ विधाय स्थित्वा मूिषकप्रमाणतनुः स्थूलपुच्छः पृष्ठे रेखात्रयालङ्कृतः खिडहलकरूपेणोपिर गतः । महता कष्टेन यावन्नाभिप्रदेशं गच्छित तावत्केतकीमागच्छन्तीं दृष्ट्वा कस्मादागतासीति ब्रह्मणा तयोक्तम्—महेश्वरमस्तकस्थितिपङ्गलजटायाः सकाशात् । कियत्कालं निगंता । दिव्यषण्मासान् । ततस्तेन प्राथिता । अहमनेन पिङ्गलजटायाः सकाशाशानोतित भणितव्यम् । एवमस्त्वत्यभ्युपगतं तथा । ततो व्याघृदितो ब्रह्मा आगत्य भणिति—तव शिरो दृष्ट्वा तत्र पिङ्गलजटायां स्थिता केतकी आनोतिति पृष्टया तथाप्येवभित्युक्तम् । ततः शिवो जात्वा मौनेन स्थितः । हरिवंराहरूपेण जङ्गप्रदेशं गतो ऽग्रे गन्तुमशक्तः सन्नागत्य भणित—शिव, तव जङ्गपर्यन्तं गतो ऽहमिति । ततस्तुष्टेन शङ्गरेण भणितं वामुदेवाय त्वं राजपूष्यो भव श्रियालंकृतत्वच । ब्रह्मणः प्रतिपादयित—त्वं मृषाभाषो सूत्रमिदमसत्यं कृतवान् । तच्च किम् —

सत्यादुत्पद्यते धर्मो दयादानेन वर्धते । क्षमया स्थाप्यते धर्मः क्रोधलोभाद्विनश्यति ॥

अतस्त्वं भिक्षाभाजनं पूजारहितश्च भवेति शापितः। केतक्यपि मृषाभाषिणोति मम मस्तकारोहणं मा करोदिति निषिद्धा किल लिङ्गपुराणे। अतो महेश्वरस्योध्वंलोके शिरः मध्यलोके लिङ्गम् अधोलोके पादौ किल पूज्यौ। हे मित्र, यद्येते सर्वज्ञा महेश्वरस्तयोगुंश्लघुत्वं कुतो न जानाति। तावण्यात्मनोगंमनाशक्तित्वं न जानोतः इत्येतेषां विरुद्धम्। अनेन निरूपितम्—अतो मया एतेषां नमनं विहाय एवंविधस्य नितः क्रियते। किविशिष्टस्य।

> पातालं येन सर्वं त्रिभुवनसिहतं सासुरेन्द्रामरेन्द्रं भग्नं स्वैः पुष्पवाणेः भयचिकतबलं स्त्रीशरण्येकनिष्ठम् । सो ऽयं त्रेलोक्यधीरः प्रहतिरपुबलो मन्मयो येन भग्न-स्तं वन्दे देवदेवं वृषभहरिहारं शङ्करं लोकनाथम् ॥

इत्येवमादिना वचनालापेन मित्रस्य चित्तं मृद्तामानीतम् ॥छ॥

ततो ऽपरिदने ऋषी भूत्वा पश्चिमगोपुरे तत्क्रभेणोपविष्टौ । द्विजैस्तत्क्रमेण संभाषणादिके कृते न किंचिद्विरुद्धम् इति प्रतिपाद्य तथैव भूमावुपविष्टे विप्रैगुरी तपश्चरणकारणे च पृष्टे नावयोगुरुरिस्त, तिंह कथं तपः । कथियतुं बिभेमि । मा भैषीः । गुणवर्मणः कथा किं न कियते । सा किंख्पा । प्रतिपादयित खगः । चम्पापुरे राजा गुणवर्मा, मन्त्री हिरः, तेनैकदा बिह्गांतेन सरोवरे शिला प्लवन्ती दृष्टा । राज्ञे कथितम् । राज्ञा ग्रहो लग्न इति प्रतिनिगृहीतः । तेनोक्तम् — ब्रह्मराक्षसोऽहम् । गच्छामोति विस्कितः । स मिन्त्रणा स्वहृदये वैरं स्मरता स्वोद्याने मर्कटाः संगीतकं कर्नुं शिक्षताः । कथम् । यदैव मनुष्यमवलोकयन्ति तदैव नृत्यन्ति यथा सुशिक्षतेषु । मिन्त्रणा राजा उद्यानं नीतः । तस्यैव तन्तृत्यं दिश्वतम् । दृष्ट्वा राज्ञोक्तम्—अहो विचित्रं मर्कटानां संगीतकम् इति । तदनु मन्त्रिणा धृत्वा राजभवनं नीतः ग्रहो लग्न इति धूपः प्रदिश्तिः । राज्ञोक्तम्— क्षोटिगोऽहं गच्छामि । तदनु विसर्जितः । स्वस्थेन राज्ञोक्तम्—सम्यग्मया दृष्टम् । किमर्थमेतत् कृतम् । मन्त्रिणोक्तम्—अश्चेद्धं [अश्चद्धेयं] न वक्तव्यं प्रत्यक्षमिष यद्भवेत् ।

## यथा वानरसंगीतं यथा सा प्लवते शिला।।

इति श्रुत्वा द्विजैहक्तम् — तादृशः को ऽपि । कथय । एकान्तप्राहिणः कथा कि न विधीयते । किविशिष्टा सा । स आह । वन्दुरवारे पुरे राज्ञो दुर्धरस्य पुत्रो जात्यन्थः । स च केनित्त् प्रशंसितः सन् स्वान्याभरणानि ददाति । बहुकालेन पुत्रो ऽपोमयैराभरणिविभूषितः कृतः । उक्तं च तस्य । हे पुत्र, इमान्याम्नायागतानि देवताथिष्ठानि विभूषणानि । यो यो ऽयोमयानीति भणित स अनेन लकुटेन हन्तव्य इति निरूपिते स तथा करोति । न तादृशः को ऽपि । निवेदय । कथ्यते । कयोध्यापुरे विणक्-समुद्रदत्तस्य पुत्रावावां वसतौ ऋषिपाश्वे पठावः । चतुर्वशीदिने गुरोः कुण्डिकां भतुं यावद् गच्छावः, ताबद्वाजहस्तो स्तम्भपुन्मूल्य सर्वान् मारयन् अववयोमारणार्थमागतः । आवां पलाय्य नगरबहिरेरण्डशाखायां कुण्डिकामवलम्ब्य झम्पनमपसार्यं तत्र प्रविश्य झम्पने दत्ते पिष्पिलकां दातुं विस्मृतौ । तद्वारेण हस्ती प्रविष्टः । तद्भयादावां तन्मध्ये नश्यावः । स च पृष्ठे लगित । यावत् षण्मासान् तत्र स्थानुमशक्तौ तद्वारेण निर्गतावावाम् । गजो ऽपि तेनैव निर्गतः । पुच्छबाल एको न निर्गच्छतीति हस्तो स्थितः । आवामृषी भूत्वा यात्रागताविति तपश्चरणकारणं भणितम् । श्रुत्वा विप्रैर्भणितम् । अहो दिगम्बरस्य वचनमत्रत्यम् । तेनोक्तस् —कथमसत्यम् । कुण्डिकायां प्रवेशः, तद्भारेण शाखायाः अभङ्गो गजस्यापि प्रवेशः, उभयोः पलायनं, गजस्य पृष्ठतः प्रापणं, षण्नासान् उभयोनिर्गमनं, गजबालस्यानिर्गमः, सर्वं विरुद्धम् । भवत्पुराणे किमीदृशं नास्ति । नास्ति, यद्यस्ति तर्वि कथय । कथ्यते । तद्यथा—

ब्रह्मा लोकं कृत्वा नारायणस्य हस्ते रक्षणार्थं प्रतिष्ठाप्य भिक्षार्थं गतः । विष्णुना हरभयाद् गिलितो लोको उनुगत्वातसीझाडावस्थितागस्त्यं दृष्ट्वोक्तम् । लोकरक्षणार्थं मया क्व प्रविश्यते । मुनिनोक्तम्—अतसीझाखामवलम्ब्य कुण्डिका तिष्ठति । तत्र प्रविश्च । प्रविष्टः । तत्र सप्तसागरान् दृष्टवान् । क्षोरसागरमध्यस्थितद्वादशयोजनमध्यस्थितविस्तारवटवृक्षपत्रसंपुटमध्ये सुप्तः । भिक्षां गृहीत्वा आगतो ब्रह्मा तमपश्यन्तितस्ततो ऽवलोकयम् अगस्त्यं दृष्ट्वा पृष्टवान्—'भगवता हरिदृष्ट इति' । मुनिनोक्तम्—कमण्डलुमध्ये ऽवलोकय । ततः षण्मासान् विलोक्य तत्र सुप्तो दृष्टः । तदुवरे तिष्ठतीति ज्ञात्वा कयं प्रविश्यत इति याविच्चन्तयित तावत्तेन जूम्भः कृतः । तद्वसरे प्रविश्य हरिनीनौ स्थितः । कमलनाजिन्छद्रेण लोकं निःसार्यं स्वस्य निर्गमने सर्वाङ्मं निर्गतम् । मुष्ककोशो

न निर्गतः इति कमलासनो ऽभूदिति विद्यते नो वा । तैष्कतम्—सत्यं, विद्यते । तिह तद्भवताम-सत्यमिति न प्रतिभासते, इदं तु तथा भासते इति कयं शोभते । इति निष्तरं जित्या मनोवेगे-नोक्तम्—तथापराणि कथा भवन्मते विद्यते ।

कुरुजाङ्गलदेशे हस्तिनागपुरेशयुधिष्ठिरेण यज्ञं कारियत् प्रारब्धम् । कथम् । 'अश्वमेधे हयं हन्यात् पौण्डरोके च दन्तिनम् ।' इति वेदोक्तक्रमेण । तथापि पुण्यं न लभते । पृष्टेन केनिचन्तै-मित्तिकेनोक्तम्—असुराः फलं गृह्धन्ति, कथं निवार्यन्ते । तेनोक्तम्—ऋषिनाथः अगस्तिः पाताले तिष्ठति । स घरणेन्द्रेण सहानीय यज्ञमण्डपे उपवेशितश्चेन्त हरन्ति । कथमानीयते इति सचिन्तो राजा अर्जुनेन भणितः । मया आनीयते, श्रेषणं प्रयच्छ । इति दत्ते तस्मिन् अर्जुनो बाणेन भूमि विद्ध्वा तच्छुषिरेण पातालं प्रविक्य धरणेन्द्रेण युद्धं क्रत्वा तं बद्ध्या विमुख्य तत्पुत्रीं नागदत्तां परिणीय अर्जुनः ऋषिनार्थं घरणेन्द्रेण दशकोटिबलेन सहानीतवान् । इति अस्ति नो वा । नास्तीति केन भण्यते। तस्य सूक्ष्मिच्छद्रेण प्रवेष्टुसुचितं, नावयोरिति कयं युक्तम्। तैरुक्तम्- भजतु प्रवेशः । कथं तत्रावगाहः । तेनोक्तम् - अङ्गप्रपर्वमात्रोत्येषशारिणागस्त्येन समुद्रः शोषितः । तदुदरे मकराकरस्यावगाहो भवति । नास्माकं कुण्डकाभ्यन्तर इति केषां वाचोयुक्तिरिति । स तथा जित्वोद्यानं गतवान् । मनोवेषो भणति स्म मित्राय । यदा ब्रह्मणा लोको विहितः क स्थित्वा विहितः । विष्णुना गिलिते तस्मिन् क्व भिक्षां याचितवान् । क्वातसीक्षेत्रं स्थितम् इति विचारासहत्वादेतद्विरुद्धम् । पवनवेगेन भगितम्—तर्हि लोकः कथमुत्पन्नः । स आह—''कालः सर्वज्ञनाथरच जीवलोकस्तथागमः । अनादि-निधना होते द्रव्यरूपेण संस्थिताः" इति लोको ऽनाद्यनिधनः । जोवादि-पदार्थाधिकरणभूतः समन्तादनन्तानन्ताकाञ्चहुमध्यप्रदेशस्थिततनुवात-घनानिलघनोदधिनामभिर्वातैंवेष्टितः । अधःसमचतुरस्रसप्तरज्जविस्तृतः चतुर्दशरज्जूत्सेधवान् पूर्वा-परदिग्विभागयोर्हानिविस्तारवान् । कथम् । पूर्वापरदिग्भागयोः समः । तन्मध्ये समचतुरस्रैक-रज्जुविस्तारेण चतुर्देशरज्जूत्सेघवती त्रसनाडिः । तन्मध्ये महामेरुः । तस्याधःस्थिता नरकाः सप्त । ते चँके। रत्नप्रमा १ शर्कराप्रभा २ बालुकाप्रभा ३ पङ्कार्यमा ४ धूम्रप्रभा ५ तमःप्रभा ६ महा-तमःप्रभा ७ श्रोति । मेरुपरिवृताः शुभनामानो द्वीपसमुद्राः । ते च के । जम्बूद्वीपः लवणसमुद्रः । घातकीखण्डद्वोपः कालोदकसमुद्रः। पुष्करद्वीपः पुष्करसमुद्रः। वारुणीद्वीपः वारुणीसमुद्रः। क्षोरद्वीपसमुद्रः । क्षौद्रद्वीपसमुद्रः । इत्यादि असंख्यात द्वीपसमुद्राः । द्विगुणद्विगुणविस्ताराः मेरो-रुपरि स्वर्गाः । ते च सौधर्म १ ईशान २ सनत्कुमार ३ माहेन्द्र ४ ब्रह्म ५ ब्रह्मोत्तर ६ लोकान्त ७ काम्पिष्ट ८ शुक्र ९ महाशुक्र २० शतार ११ सहस्रार १२ आनत १३ प्राणत १४ आरुज ४५ अच्युता १६ श्चेति षोडश स्वर्गाः । तेषामुपरि नव ग्रैबेबकाः । तेषामुपरि नवानुदिद्याः । तेषामुपरि विजय १ वैजयन्त २ जयन्त ३ अपराजित ४ सर्वार्थसिद्धि ५ छोति पञ्चानुसराः । तेषास्परि सिद्ध-क्षेत्रम् । इति लोकस्वरूपं विस्तरतः करणानुयोगाद् ज्ञातब्दम् । इति वचनामृतसहस्रेण मित्राय लोकस्थिति प्रतिपाद्य ततो उन्येद्यः भौतिको भूत्या दक्षिणगोपुरे तत्क्रवेणोपवेदाने संसावणे च जाते द्विजैः को गुरुः, कि कारणं तवसः इति पृष्टे तेनोक्तम्--नावयोर्गुरुरस्ति । गुरुं थिवा कि तपो sस्ति, कथ्यताम्। विभेमि। या भैषोः। पित्तज्वरमृहोतस्य कथा कि न विधीधते। यथम। पित्तज्वरगृहीतस्य मधुरं नावभासते तथा युष्माकं सत्यमप्यस्मद्धचः इति । कथ्यते, यथोक्तं विद्धा-यंते । कथय । आम्रस्य कथा न कि विघोयते ? की दृशी सा । निगद्यते तेन । तथा हि ।

अङ्गदेशे चम्पापुरे नृपशेखराय केनचिद्वणिजा पलितवलिस्तम्भकारि आम्रस्य बीजं

दत्तम् । भूपेन वनपालस्यास्य वृक्षं कृत्वा यदा पक्कफलमानयसि तदा तुष्टिर्दीयते इति समिपितम् । तेन उप्तम् । तद्वृक्षे फलमायाते एकदा गृष्ट्रे सर्पं गृहीत्वा खे गच्छिति सित विषविन्दुः फलस्योपिर पिततः । तद्दुष्मणा पक्कं फलं वनपालेनानीय राज्ञे समिपितम् । तेन च युवराजाय दत्तम् । तद्भक्ष-णान्मृतः । राज्ञा कोपात् स वृक्षः सत्फलः छेदितः । अत्र सर्वे विचारका एव । प्रतिपादय । एवं-वियो ऽस्ति । नास्ति को ऽपि । कथय ।

अयोध्यायां विणक्धनदत्तस्य पुत्री देवदत्ता बहुदेवाय दत्ता। पाणिग्रहणार्थं वेदिकायाम् उभयोर्भध्ये उन्तःपटो घृतः। तद्यवसरे राजहस्तो बन्धनानि त्रोटियत्वा निर्गतः तद्भयान्नद्यतो वसुदत्तस्य पाणिर्वेवदत्ताया लग्नः। तद्भवशंमात्रेण तस्याः गर्भः स्थितः। नवमे मासे बह्वो भौतिका धनदत्तेन गृहमानीताः। देवदत्तया कस्मात् किन्ध्यंमागता इति संभाषणे कृते दिक्षणाप्यादागताः, द्वादशवर्षदुभिक्षभयादिति कथितम्। भया गर्भस्थेन श्रुत्वा चिन्तितम्। बहिदुंभिक्षभक्षाद्याताः, द्वादशवर्षदुभिक्षभयादिति कथितम्। भ्या गर्भस्थेन श्रुत्वा चिन्तितम्। बहिदुंभिक्षभक्षाः प्रवतंते। अतो उत्रैव तिष्ठामोत्ति स्थितो उहम्। तत्र द्वादश वर्षेषु गतेषु पुनस्तरागत्य दुभिक्षो गतः, स्वदेशं गम्यते इति प्रतिपादितम्। श्रुत्वाहं मम मानुर्मुखान्निर्गतः। तदा मन्माता चुल्लीसभीपे स्थितेति अहं तत्र पतितः। उत्याय मया मन्मातुश्चीरं घृत्वा भोजने याचिते सा राक्षसो ऽविमिति भणित्वा पलायिता। सर्वेविचार्यं निर्धारितो इहं जटाधरो जातः। एकदायोध्यायां गत्वा मानृपिशोविचाहं दृष्टवान् विहरन्तत्र समयातः। इति तपश्चरणकारणं भणितं श्रुत्वा तैक्तम्। अहो विस्मयकारि तपस्विनो वचनम्। तद्यथा—पुरुष्वाहुस्पर्शनमात्रेण गर्भसंभूतिः। गर्भे स्थित्वा श्रवणम्। द्वादश वर्षाणि तत्र स्थितिः। मुखान्निर्गमनम्। उत्पन्नसमय एव भोजनं याचितम्। त्विय पुत्रे तव मानुः कत्यात्वं च दिरुद्धम्। न विरुद्धं भवन्मते ऽपि सद्भावात्। अस्यत्मते किमेवं विद्यते, किं न विद्यते। यद्यस्ति तर्हि कथय। कथ्यते—

अयोध्यायां तृतीयारथ्याख्ये क्षत्रियपुत्रयौ कृतचतुर्थस्ताने एकस्मिन् शयनतले सुप्ते । पर-स्परस्पर्शनेन एकस्या गर्भे भगोरथ उत्यन्तः इति । तथा सौरोपुरेशान्धकवृष्णिः । तस्य भ्रातुनैर-वृष्णेः पुत्री गान्धारी । हस्तिनागपुरेशव्यासपुत्रजात्यन्थकघृतराष्ट्राय दास्यामीति पित्रा प्रतिपन्नम् । तथा एकदा चतुर्थस्तानं कृत्वा धृतराष्ट्रो ऽत्रिति पत्तसवृक्ष आलिङ्गितः । ततो गर्भसंभूतौ नवमा-सावसाने पनसफलं निर्गतम् । तत्र दुर्योधनादि पुत्रशतं स्थितमिति विद्यते नो वा । भवतु । कथं गर्भस्य श्रवणमिति । कि भवन्मते प्रसिद्धं न विद्यते । किमेवं विद्यते । कथ्यते ।

द्वारवत्यां विष्णोर्भगिनी सुबद्धा पाष्डुपुत्रायार्जुनाय दत्ता । गर्भसंभूतौ प्रसूत्यथं स्वभ्रातुगृंहमागता । तस्या रात्रौ नारायणः कथां कथयति । चक्रव्यूहकथने क्रियमाणे निद्धिता सा । प्रतिध्वन्यभावे तृष्णों स्थिते वासुदेवे गर्भस्थेन भिष्ति वासुदेवेन ध्यातम् । अहो कश्चिदसुरो भविष्यति ।
तत उत्पन्नो ऽभिमन्युः । किं सत्यमसत्यं वा । नारात्यम् । तिह् तस्य श्रवणमृचितं न ममेति को ऽयं
पक्षपातः । भवतु श्रवणं, कथं द्वादशवर्णाण गर्भस्थितिः । किं युष्मन्मते नास्ति । नास्ति । यद्यस्ति
तिहं कथय । कथ्यते । एकस्मिन्नरणे नास्तपः करोति । एकस्यां रात्रौ इन्द्रियक्षरणे जाते सरसि
कौपोनं प्रक्षात्य कमल-काणकायां निक्वयोतितम् । तत्र स्थितमिन्द्रियरजः मण्डूक्या गिलितम् ।
तदनु गर्भो जातः । प्रसूता पुत्रो । अहो सन्द्रातौ किं मानुषी देवी वेयं जाता । तत्किणकायाम्
उपवेश्य सर्वा अवलोकयन्त्यः स्थिताः । सयेन संध्यावन्दनार्थमागतेन दृष्ट्वा मत्युत्रीयमिति ज्ञात्वा
स्वावासं नीता । यन्दोदरीसंज्ञायोषिता वृद्धि गता । एकस्मन् दिने सा तत्र कौपोनं गृहोत्वा
स्नातुं गता । तत्र लग्निमिन्द्रयमार्दीभूय तत्य्रजनेन प्रविष्टम् । तदनु गर्भः स्थितः । ऋषिरदरवृद्धि

दृष्ट्वा विस्मितः । ज्ञानेन ज्ञात्वा यावत्ते पितर्भवित तावद् गर्भः स्थिरो भवित्वित स्तम्भितः । ततः सप्तश्चतवर्षेषु गतेषु लंकायां रावण उत्पन्नो राज्ये स्थितः । एकदा पापिध गतः । मन्दोदरीं दृष्ट्वा-सक्तो जातः । अनुयाचिता ऋषिणा दत्ता । तां पिरणीय स्वपुरं गतः । तस्याः पुत्र इन्द्रजिज्जातः । एतद्भवित नो वा । भवत्येव ।

एवं तिह तस्या गर्भे सप्तश्चतवर्षाण स्थातुमुचितम्। न ममेति को ऽयं नियमः। भवतु तत्र स्थितिः। कथं मुखनिर्गमनम्। कथं कर्णस्य कर्णनिर्गमनम्। भवतु मुखनिर्गमनम्। कथं तदैव भोजनयाचनम्। कि भविद्भः स्वमतं न ज्ञातम्। त्वया ज्ञातं चेत् बूहि। प्रोच्यते।

पाराशरो नाम प्रसिद्ध ऋषिः गङ्गायाः परतीरगमनार्थं तारकमपश्यन् तत्पुत्रीं योजनगन्धां दृष्ट्वा मामुत्तारयेत्युक्तवान् । तयोक्तम् । त्वं देविषः । अहं निकृष्टा । उभयोः कथं सह यानम् । तयोक्तम् । तेनोक्तम् । न दोषः इति । नावं चटियत्वा याने नदीमध्ये आसक्तिचित्तेनोक्तम् । मामिच्छ । नोचितम् । तेनोक्तम् । भणितं कुरु । तय शरीरे सौगन्ध्यं करोमीति । कृते तिस्मन् पुनस्तयोक्तम् । जनाः पश्यन्ति । तेन नीहारः कृतः । पुनस्तयोक्तम् । नौर्ने तिष्ठति । कथं सौध्यम् । तेन द्वीपाः कृताः । एकस्मिन् द्वीपे तया सह क्रीडितवान् । एवंविधस्य कथमेतज्जातम् । संगात् । तथा चोक्तम् ।

ब्रह्मचर्यविशुद्धचर्थं त्यागः स्त्रीणां न केवलम् । त्याज्यः पुंसामपि प्रायो विटविद्यावलम्बिनाम् ॥इति ।

तपोग्निना दग्धकामेन्धनस्य कथमेतत्संभाव्यते । स्त्रीमुखावलोकनात् । तथा चोक्तम् ।

क्षीणस्तपोभिः क्षपितः प्रवासैविध्यापितश्चारु समाधितो यैः । तथापि चित्रं ज्वलति स्मराग्निः कान्ताजनापाङ्गविलोकनेन ॥इति ।

क्रीडावसाने परतीरं गतः तदैव तस्या गर्भसंभूतौ सत्यां जटाजूटधरो लाकुटकौपीनसमन्वितो व्यास उत्पन्नः। तदैव तेनोक्तम्। मया कथं क्व तपः क्रियते। इति पृष्टे पाराघरेणोक्तम्। त्वयात्रेव तपः कर्तव्यमिति प्रतिपाद्य गतः। एतत् कि परमार्थभूतं नो वा। नेति केन भण्यते। तिह तदैव व्यासस्य तपःशिक्षां प्रष्टुमुचितम्। न मम भोजनयाचनिति कथं प्रतिपाद्यते। भवतु तद्याचनम्। त्विय पुत्रे जाते तव माता कथं कुमारो। कि न ज्ञायते भवद्भिः। न ज्ञायते। यदि त्वया ज्ञायते तहि कथय। कथ्यते।

कौन्त्याः सूर्येण गर्भो जातः । तदनु कर्णः पुत्रो जातः । तथापि सा कन्या । तथापरापि कथा ।

उद्दालको नामिषः । स चैकदा गङ्गायां कृतस्तानः अनुकौषोनं प्रक्षात्य कमलकणिकायां निपोडितवान् । तत्कमल-मयोध्याधिपरद्युपितमुता चन्द्रमती तत्र स्नातुं गता । तया समीबीनं दृष्ट्वाध्रातम् । तदनु सा गृहमागता गर्भविह्ने जाते मातापितृभ्यां पृष्टा । पुत्रि, कस्यायं गर्भः । तयोक्तम् । मया न ज्ञायते । नवमासावसाने तृणबिन्दुनामानं पुत्रं प्रसूता । स च जारपुत्र इति जनर्भण्यते । सापि केनापि परिणोयते । एकदा भिक्षार्थमागतेनोद्दालकेन तृणबिन्दुं दृष्ट्वायं गम पुत्र इति ज्ञातम् । सा च राजसमीपे याचित्वा परिणोता । एतत् कि विद्यते नो वा । एव तिह ताभ्यां पुत्रमातृभ्यां कन्यात्वं घटते । न मम मातृरिति कथं विद्यार्यते । इति हेतुनय-दृष्टान्तैरनेकधा जित्वोद्यानं गतौ ।

तदनु पवनवेगेन भणितम् । हे मित्र, यदि कर्णः कर्णेन निर्गतश्च न भवति, र्ताह तस्योत्पत्ति ब्रूहि । मनोवेगः प्राह ।

अत्रैवार्यंखण्डे कुरुजाङ्गलदेशे हस्तिनागपुरेशो विचित्रः। तस्य तिस्रो देग्यः, अम्बा, अम्बाला, अम्बिका चेति। तासां क्रमेण पुत्रा धृतराष्ट्रपाण्डुविदुराः। सूर्यंपुराधिपान्धकवृष्णिभाता नरवृष्णिः। तत्युत्री गान्धारी जात्यन्धकधृतराष्ट्राय दत्ता। अन्धकवृष्णिना भणितम्। मम पुत्र्यौ कौन्तोमाद्रचौ पाण्डवे दास्यामीति। तच्छु त्वा पाण्डुद्धृष्टः। पाण्डोः पाण्डुरोगपोडां श्रुत्वा राज्ञा मत्युत्र्यौ अन्यस्मै दास्यामीत्युक्तम्। तच्छु त्वा पाण्डुद्धृः वितः चिन्ताग्निना संतप्तगात्रः एकदोद्यानं गतः। तत्र लतागृहनिकटे मुद्रिका वृष्टा गृहीता च। तदवसरे व्याकुलोकृतान्तरङ्गिद्वन्तागितिनीमा विद्याधरः समायातः। इतस्ततोऽवलोकितवांश्च। पाण्डुना दृष्ट्वोक्तम्। किं भवदीयेयं मुद्रिका। वृष्ट्वा तेनोक्तम्। भवत्येव। दत्ता। तेन खगेनोक्तम्। त्वत्प्रसादाज्जीवितोऽहम्। त्वं किमिति कृशः। कथिते वृत्तान्ते वियच्चरेणोक्तम्। इयं काममुद्रिकाभीष्टं रूपं प्रयच्छति। एतन्माहात्म्या-दिभलिवतमुखानुभवनं कुरु। पश्चान्मया गृह्यते इति दत्ता तेन। पाण्डुस्तां गृहीत्वा सूर्यंपुरीं गतः। कुन्त्या जलक्रोडावसरे तदुद्यानं प्रविष्टः। काममुद्रिकाप्रभावेण विशिष्टं रूपमात्मीयं तस्या वर्शितम्। तेन सा चासक्ता बभूव। स च स्त्रीरूपेण तद्गृहं प्रविष्टः। अष्टादशिदनानि तया सह स्थित्वा स्वपुरं गतः। इतस्तस्या गर्भे काते मातापितृम्यां पृष्टा। तया सर्वं कथितम्। गूढाभभेण पुत्रं प्रसूता। स च मञ्जूषायां निक्षिप्य स्ववंशावल्या सह यमुनायां प्रवाहितः। अङ्गदेशे चम्पपुरेश्व्रंण तं दृष्ट्वा स्वदेग्या राधायाः सर्मापतः। स च मञ्जूषायां कर्णौ धृत्वा स्थित इति कर्णनाम्ना वृद्धि गतः। इति निरूपते हृष्टः पवनवेगः।

ततोऽन्यस्मिन् दिने बौद्धवेषेण गत्वा दक्षिणपूर्वंस्यां दिशि स्थितगोपुरे तत्क्रमेणोपविष्टौ। तथैव संभाषणे कृते विष्रैः को गुरुः, कि तपश्चरणकारणमिति पृष्टे, नावयोर्गुरुविद्यते। गुरुं विना कथं तपः। कथितुं नायाति। किमिति। क्षीरकथाकरणभयात्। सा कीदृक्षा।

सागरवत्तो नाम विणक् नालिकरद्वीपं व्यवहारार्षं गतः । सह नीताया गोर्वधि तदधीशतो-मराय दत्तम् । तेन चोक्तम् । किमर्थमिदम् । विणजोक्तम् । भोजनार्थम् । भुक्ते तिस्मन् तोमरेणो-क्तम् । कस्मादिदं रसायनमानीतं त्वया । विणजोक्तम् । मम कुलदेवतया दीयते । सा मह्यं दातव्या । विणजोक्तम् । न । पुनस्तोमरेणोक्तम् । यत्त्वया प्रार्थ्यते तन्मया दीयते इति । महताग्रहेण याचिता गौर्यावदिष्टं तावद् द्रव्यं गृहीत्वा दत्ता । तेन स्थापिता स्वगृहे । भोजनवेलायां तस्या भाण्डं प्रदश्यं याचितं रसायनम् । सा मौनेन स्थिता । एवं द्वितीयदिने तृतीयेऽपि याचिते अदाने सित तद्गुणमजानता संकुष्य निःसारिता । एवमेव तु यो यद्गुणं न जानाति स तेन किं करिष्यति । तदुक्तम् ।

> गुणा गुणजेषु गुणीभवन्ति ते निर्गुणं प्राप्य भवन्ति दोषाः । सुस्वादु तोयं भवतीह नद्याः समुद्रमासाद्य भवन्त्यपेयम् ॥

एवंविधः कोऽपि न विद्यते । कथय । अगुरुकथाकरणे बिभेमि । सा किलक्षणा । मगधदेशे राजगृहे राजा गजरथः । तत्रैकः कुटुम्बो हरिमेधहरः । तदपत्यं हिलः । मृते पितरि हिलना धावने ऽम्यासः कृतः । जिताभ्यासो भूत्वा सिहद्वारे राजसेयां करोति । एकदा राजा बाह्याल्यथं गतः दुष्टाश्चेन वनं नीतः । स्थिते परिजने हिलः सहगतः । राज्ञा दृष्ट्वा पृष्टः । कस्त्वमिति । तेनोक्तम् ।

तव भृत्यो ऽहम् । तदनु शुश्रूषां कुर्वन् स्थितः । अश्वमार्गेणागते परिजने राजा विभूत्या पुरं प्रविष्टः । तदनु हिलयोग्यम् उक्तं राजा । रे पञ्चशतग्रामान् गृहाण । तेनोक्तम् । मातरं पृष्ट्वा गृह्यते । तदनु पृष्टया मात्रा गिवतम् । हे पुत्र, त्वमहं चोभौ । एवं गृहीतेषु ग्रामेषु चिन्तां कः करिष्यति । यदि राजा तुष्टस्ति सुभूमिक्षेत्रमेकं गृहाण । एवं करोमीति राजसमीपं गत्वा याचिते क्षेत्रे राजोक्तम् । हे अकृतपुण्य, ग्रामान् गृहाण । तेनोक्तम् परिचिन्ताकारकाभावात् न गृह्यन्ते । सित द्रव्ये सर्वं भविष्यति । गृहाण । न । सर्वं भणितम् । पुण्यहीनस्य संतुष्टो राजा कि करोति । तथा चोक्तम् ।

न हि भवति यस भाव्यं भवति च भाव्यं विनापि यत्नेन । करतलगतमपि नश्यति यस्य च भवितव्यता नास्ति ॥ इति ।

तथापि राज्ञा करुणया तस्या अगुरुवन्दनं दत्तम्। तेन चिन्तितम्। अहो, यो राजा सुक्षेत्रं दातुमसमर्थः स कि पञ्चशतग्रामान् दास्यित इति। तेन तद्वनं सर्वं छेदियत्वा संशोध्य प्रज्वालितम्। कियत्सु दिनेषु राज्ञा तद्वनं कि कृतिमिति पृष्टः। तेनोक्तम्। छेदियत्वा दग्धमिति। पुनरुक्तं राज्ञा। तत्र किचिदुद्वृतं विद्यते नो वा। तेनाभाणि। अर्धदग्धानि काष्टानि सन्तीति। राज्ञोक्तम्। एकमानय। आनीतम्। इदानीं त्वापणे विक्रीणीयाः। तथा कृते बहु द्रव्यं दृष्ट्वा कृतः पश्चात्ताप इति। न तथा को ऽपि। मा भैषोः। कथय।

विकर्मपुरे विणक्पुत्रावावाम् । आवयोः पिता बौद्धभक्तः । आवां बौद्धिनकटे पठावः । एकस्मिन् दिने अकालवृष्टिर्जाता । गुरोः संस्तरस्योपरि उदकस्रवणे जाते तच्छोषणार्थं समीपस्थ-पर्वतस्योपरि गतौ । शोषणसमये द्वाम्यां सृगालाम्यां पर्वतमुत्सार्यान्यत्र द्वादशयोजने नीत्वा स्थापितः सः । गतयोस्तयोरावां तदुपकरणानि गृहीत्वा बौद्धवेषेण भ्रमन्तावत्रागतौ इति तपोनुष्ठानकारणं भणितम् । अहो वैचित्र्यं रक्ताम्बरवचसः कथम् । अल्पसत्त्वाम्यां कि पर्वतमुत्सायं द्वादशयोजनेषु निक्षिप्यते । कि भवत्पुराणे प्रसिद्धमिदं न भवति । यदि भवति, कथय । कथ्यते ।

रामायणे सीताहरणे जाते शुद्धौ च सत्यां लङ्कागमनोपायः क इति सिचन्तो रामः । मर्कटैर्भणितः । मा चिन्तां कुरु । सर्वमस्माभिः क्रियत इति । पर्वतानुत्सार्यानीय तैः सेतुर्बद्ध इति । उक्तं च ।

> एते ते मम बाहवः सुरपतेर्दोर्दण्डकण्डूपहाः सो ऽयं सर्वजगत्पराभवकरो लङ्केश्वरो रावणः। सेतुं बद्धमिमं श्रृणोमि कपिभिः पत्त्यामि लङ्कां वृतां जीवद्भिस्तु न दृश्यते किमथवा किं वा न वा श्रूयते॥

इति सत्यं विद्यते नो वा । न विद्यते इति केन भण्यते । यद्येवं तिंह वानराणां भूधरोद्धरणमुचितं न शृगालयोरिति कथं श्लाध्यम् । इति बहुधा जित्वोद्यानं गतौ । पवनवेगेन पृष्टो मनोवेगः ।
कथं रामलक्ष्मीधरयोर्लङ्कागमनिमिति । स आह । हे मित्र, अस्मिन् भरते उत्सिप्ण्यवसिप्ण्यौ समे
प्रवर्तेते । तयोः प्रत्येकं षट्कालाः प्रवर्तन्ते । तत्रेयमवसिप्णो । अस्यां षट्कालाः सन्ति । ते च के ।
सुषमः, सुषमसुषमः सुषमदुष्षमः, दुष्पमसुषमः, दुःष्पमः, अतिदुष्पमश्चेति । तत्र चतुर्यकाले
त्रिषष्टिश्नलाकापुष्षाः स्युः । ते च के । चतुर्विश्वितातितीर्थंकराः । किनामानः । वृषभः, अजितः, संभवः,

अभिनन्दनः, सुमितः, पद्मप्रभः, सुपादवः, चन्द्रप्रभः, पुष्पदन्तः, शीतलः, श्रेयान्, वासुपूज्यः, विमलः, अनन्तः, धर्मः, ज्ञान्तिः, कुन्थुः, अरुः, मल्लिः, मुनिसुब्रतः, निमः, नेमिः, पादर्वः, वर्धमानक्वेति । एते सर्वे मुक्तिगामिनः । द्वादश चक्रवितनः । ते च के । भरतः, सगरः, मघवा, सनत्कुमारः, र्शान्तिः, कुन्थुः, अरुः, सुभौमः, पद्मः, हरिषेणः, जयसेनः, ब्रह्मदत्तश्चेति । एषां मध्ये अष्टौ मुक्ति गताः । ब्रह्मदत्तसुभौमौ सप्तमनरकं गतौ । मघवासनत्कुमारौ स्वर्गं गतौ । नव बलदेवाः । विजयः, अबलः, सुधर्मः, सुप्रभः, सुदर्शनः, नन्दो, नन्दिमित्रः, रामः, पद्मद्वेति । अष्टौ मुक्तिगामिनः । पद्मः ब्रह्मस्वर्गं गतः । नव वासुदेवाः । त्रिपिष्टः, द्विपिष्टः, स्वयंभूः, पुरुषोत्तमः, पुरुषसिहः, पुण्डरोकः, दत्तः, नारायणः, कृष्णश्च । तेषां मध्ये एकः सप्तमं नरकं, पञ्च षष्ठं नरकं गताः । एकः पञ्चमनरकं गतः । एकद्वतुर्थम् अपरस्तृतीयम् । एते कथमाराध्याः । नव प्रतिवासुदेवाः । अश्वग्रीवस्तारकः, मेढको, मधुकेटभः, निशुम्भः, बलिः, प्रहरणः, रावणः, जरासन्धश्चेति । एते स्वकालवासुदेवाः यत्र नरके गताः इति त्रिषष्टिशलाकाः पुरुषाः । एकादश रुद्रा भवन्ति । के ते । भीमः, बलिः. जितञ्जूः, रुद्रः, वैश्वानरः, सूप्रतिष्ठः, अजितारिः, पुण्डरोकः, अजितधरः, अजितनाभिः, प्रतालः, सात्यिकः, पुत्रक्वेति । एते निर्ग्रन्थिलङ्गधारिणः । दशमपूर्वीध्ययने भग्ना भवन्ति । एतेषां मध्ये द्वी सप्तमनरकं गतौ। पञ्च षष्ठं, एकः पञ्चमं, द्वी चतुर्थम् अपरः तृतीयं गतः। इति कथमेते वन्द्याः । तत्राजितनाथकाले भरतक्षेत्रविजयार्धपर्वतदक्षिणश्रेणौ रथनूपुरचक्रवालपुराधीशपूर्णधनस्य पुत्रस्तोयदवाहनः । तस्मै पूर्वभवस्नेहेन भीमराक्षसनामव्यन्तरदेवेन लङ्काद्वीपमध्ये स्थितं लङ्कापुरं, राक्षसी विद्या, नवमुखकण्ठाभरणं च दत्तम् । ततस्तस्य तोयदवाहनस्य कुलं राक्षसकुलं जातम् । तत्संताने बहु गतेषु उत्पन्नो घवलकोतिः । तेन विजयार्धपर्वतदक्षिणश्रेणिमेघपुराधीशातीद्वयस्य पुत्रः श्रोकण्ठः । तनुजा देविला परिणीता । तेन च श्रोकण्ठाय वानरद्वीपो दत्तः वानरी विद्या च । ततस्तस्य श्रीकण्ठस्य श्रीकुलं वानरकुलं जातम् । रावणो राक्षसकुले उत्पन्न इति राक्षसो भण्यते । न निशाचरः । सुप्रोवादयस्तु वानरकुलोद्भवाः । न तु स्वयं वानराः । ते च आकाश-गामिनीप्रभावेण रुङ्कां गताः । न तु सेतुं बन्धियत्वेति । अन्यत् सर्वं पद्मचरित्रे ज्ञातन्यम् ।

इति स्वसमयप्रसिद्धरामायणनिरूपणप्रवर्णेर्यंचनैस्तद्वंशोत्पींत प्रतिपाद्य मित्रस्य चित्तं प्रह्लाद्य परिस्मिन् दिने क्वेताम्बरवेषेण गत्वा ऐशान्यां दिशि गोपुरे द्वारेण तत्क्रमेणोपवेशने संभावणे च जाते सूत्रकण्ठैरुक्तम् । को गुरुः । कि तपश्चरणकारणम् । श्वेतपटेनोक्तम्—नावयोर्गुरुरस्ति । तिद्वना कथं तपः । कि रजकचन्दनकथा न विधीयते । सा किरूपा । स आह ।

उज्जियन्यां राजा शान्तनामा। तस्य महान् दाहज्वरो जातः। वैद्यप्रतिकारे उल्लंघिते राज्ञा यो मदीयं ज्वरमण्हरति तस्मै अभीष्टं दीयते। आज्ञा दत्ता विणजैकेन धृता। तदनु विणक् शीतलक्ष्रव्यावलोकनार्थं प्रदेशं गतः। तत्र वस्त्राणि प्रक्षालयता रजकेन नदीरयेणागतं गोशीर्षं-चन्दनकाष्टमिन्धनार्थमाकृष्य तटे निक्षिप्तम्। भ्रमता तेन विणजा दृष्टम्। ज्ञात्वा तस्मै काष्ठभारमेकं दत्त्वा संगृह्य तत्तामर्थ्यंन राज्ञो ज्वरमपसार्य राज्ञो उभोष्टं गृहीतमिति। किमीदृशः को ऽपि विद्यते। कथय। कि मूर्खंचतुष्टयकथाकारको नरो न विद्यते। तत् कीदृशं मूर्खंचनुष्टयम्। कथ्यते मया।

चतुर्भिः पुरुषेर्मार्गे गच्छिद्भिः संमुखमागच्छन् मुनिर्दृष्टः । तदनु नमस्कारे कृते मुनिना वारमेकं धर्मवृद्धिरस्टिबत्युक्तम् । चतुर्भिरिष कियदन्तरं गत्वा चिन्तितम् । अहो, अस्माभिः सर्वे-नंमस्कारे कृते युनिना एकैव धर्मवृद्धिर्दत्ता । सा कस्यात्र भवति । मम ममेति झगटके कृते सर्वेः पर्यालोचितम् । मुनिः प्रष्टव्यः । तेन यस्मै दत्ता तस्मै भवित्वित । मुनि पृष्टवन्तः कस्मै धर्मवृद्धिदंत्तेति । मुनिनात्मनो रक्षणार्थं योऽतिमूर्वः तस्मै दत्तेति भिणत्वा गतम् । ते ऽप्यहमहं मूर्वं
इति वादेन नगरमागताः । तत्र सभां मेलियत्वा अस्माकं विवादः स्फेटनीय इति मुद्रापणे दत्ते
सभास्यैः को विवाद इति पृष्टाः । कथिते स्वरूपे मध्यस्थैरुक्तम्—आत्मीयमात्मीयं मूर्वत्वं प्रतिपादयत । तत्रैकेनाभाणि ।

एकस्मिन् ग्रामे ऽहं ग्रामकूटकः । मम हे भार्ये स्तः । एकस्यां रात्रौ एकस्मिन् एव शयनतले भार्ययोर्मध्ये उत्तान उभयोरुपरि हस्तौ निधाय सुप्तः । तावदाखुना वित गृहीत्वा गच्छता मम लोचनस्योपरि पातिता वितः । तिच्छखया दह्यमाने ऽपि लोचने उभयोर्मध्ये कस्यांचिदुपरि स्थितं हस्तम् आकृष्यापसार्यते चेत् प्रेमभङ्गो भविष्यतीति मत्वा सहमानः स्थितः । दुर्गन्धात् ज्ञात्वा ताम्यां स्फेटिता । तदनु स्फुटिते लोचने । सर्वेविषमलोचन इति नाम कृतम् । एतन्मे मूर्खंत्वम् । परः प्राह । तन्मौर्ख्यं श्रुण्वन्तु ।

एकस्मिन् ग्रामे अहं मुख्यभूतपुरुषः । ममापि हे भार्ये । खरी रिछी च । ताम्यां यथाक्रमं मम दक्षिणवामपादयोनंवनीतेन मर्दनं विधीयते । एकस्मिन् दिने खरी दक्षिणपादमर्दनं कृत्वा जलानयनार्थं गता प्रविष्टा । अनु रिछचा वामपादं दक्षिणस्योपरि निधाय गता । आगतया खर्या दृष्ट्वा मम पादस्योपरि स्वकीयं पादं निक्षिण्य निकृष्टा गतेति कोपात् मुसलेनाहत्य मोटितः पादः । तत्रागतया रिछचा द्वितीयोऽपि भग्नः । तदनु सर्वेः खञ्ज इति नाम कृतम् । तृतीयो बूते । मम मुखंत्वमवधारयन्तु ।

ं एकस्मिन् ग्रामे कूटकपुत्रो ऽहम् अपरस्मिन् ग्रामे ग्रामकुटपुत्री परिणीता मया। एकदा स्वप्रामात् श्वशुरप्रामं गच्छतों मे मोतो बुद्धिदंदौ । कथं तत्राभिमानित्वमवलम्बनीयम् । हे पुत्र, भोक्तमागच्छित्युक्ते वचनेनैकेन न भोक्तव्यम् । भोजने च स्तोकं भोक्तव्यं स्तोकं त्यजनीयमिति । एवं करोमीति गतो ऽहं श्वशुरग्रामम् । सन्मानपूर्वकं गृहं प्रविष्टः । अपराह्मवेलायां श्वश्वा भोक्तु-माहूतः । मयोक्तम् । क्षुघा नास्ति । द्वितीये दिने तथा चोक्ते महत्याग्रहे कृते । क्षुघा नास्तीति स्थितः । जामाता न भुङ्क्त इति श्वश्र्ः सचिन्ताभूत् । अनु शास्तितण्डुलान् पिठरकस्थितोदकमध्ये निक्षिप्य मम भार्यायाः तथा प्रतिपादितम् । यदैव तव भर्तुः क्षुघा भवति रात्रौ तदैव रन्धित्वा भोजनं प्रयच्छेरिति । एवं करोमीति तया मे मञ्चकस्याधी निक्षिप्ता पिठरी । रात्रौ क्षुधया मे त्राणेषु गच्छत्मु सत्सु प्रिया प्रस्रवणं कर्तुं बहिर्गता । तदैव मया तण्डुलान् गृहीत्वा मुखं भृतम् । चर्वणे क्रियमाणे आगतया भार्यया भणितं कि कुर्वन् तिष्ठसीति। गदितो ऽपि तदाहं वक्तुं नायातीति तूर्णी स्थितः । तदनु तया मे मुखं दृष्ट्वोक्तम् । नष्टाहं, भर्त्व्याधिरभूत् । मात्रे निरूपितम् । महाकोलाहलो ऽभूत्। तदा लज्जया तण्डुला मया न गिलिताः। प्रातरहं कस्मैचिद् वैद्याय दिशतः। श्वश्र्वा तस्य दिशतो ऽहम् । तेन मे ओष्ठयोः पिष्टमवलोक्य तण्डुलचर्वणं जानतापि भणितम् । विषमो व्याघिः । एतत्पुण्यादहमागत इति यथेष्टं द्रव्यं गृहीत्वा मे कपोलौ भेदयित्वा तण्डुलानाकृष्य जनानां प्रदर्शिताः। भणति च। अयं तण्डुलब्याधिः। तदनु अहं गल्लस्फोटको जातः। इति मदीयं मूर्खत्वम् । चतुर्थो बभाण । इदानीं मे मूर्खतामवधारयन्त ।

एकस्मिन् ग्रामे अहं पामरः सुखेन स्थितः । एकस्यां रात्रौ भार्यया सह जल्पन् स्थितः । तदवसरे उन्तश्चौरः प्रविष्टः । स यावदावां निद्रौ कुर्वस्तावदसंबलः स्थितः । वचने जातालस्येन

मया भायंया सह भणितम् । आवयोर्मध्ये यो भणित स पञ्चापूपान् सघृतशकरान् ददाति इति । प्रतिपन्नमुभाम्याम् । तदनु चौरो दम्पती दुराग्रहग्रस्ताविति संचिन्त्य वस्त्राभरणादिकमाकृष्य मम भार्याकटिस्थं वासः यावद् गृह्णाति तावत्तयोक्तम् । चौर सर्वं गृहीत्वा यास्यति । किं मौनेन तिष्ठिसि । मयोक्तम् । जिल्पतं त्वया । पञ्चापूपान् देहीति हस्ते धृता । तदनु स गतः । सर्वेः भणितम् । प्रहिलो ऽयम् । चौरबन्धुरिति । चतुर्णां मूखंत्वमवधायं सर्वेष्ठक्तम् ।

> 'आहारनिद्राभयमैथुनानि समानमेतत्पशुभिनंराणाम् । ज्ञानं नराणामधिको विशेषः ज्ञानेन होनाः पशुभिः समानाः ॥'

इति वचनाद्ययं पद्मवः । युष्माकं जयपराजयव्यवस्थाम् इन्द्रो ऽपि कर्तुमसमर्थः । कुतो वयमिति श्रुत्वा द्विजेर्भणितम् । किमीदृग्विधाः सन्त्यत्र । सर्वे विचारका एव । कथयात्मीयं वृत्तान्तम् । स प्राह ।

गुजंरदेशे वंशद्रुहनगरे आविको मोहूणः। तवपत्ये आवाम्। एकस्मिन् दिने अजारक्षणे गतौ । अटब्यां पक्वफलसंभृतो वृक्षः कपित्थो दृष्टः । तत्फलास्वावनलम्पटावावां चटितुमसमर्थौ । मयोक्तम् । हे भ्रातः, त्वमजा गृहोत्वा गच्छ । अहं फलानि गृहोत्वागच्छामि । ततो गते तस्मिन् मया स्विशिरद्रछेदनं कृत्वा वृक्षस्योपरि निक्षिप्तम् । तत् फलानि भक्षयति । अधः स्थितमुदरं तृप्ति बिर्भात । उदरपूर्ती सत्यां कियन्ति तानि भूमी निक्षिप्य कबन्धस्योपरि पातितं शिरः लग्नं च । फलानि गृहोत्वा यावद्गच्छामि तावदयमेकस्मिस्तरुतले सुप्तो दृष्टः । उत्थापितः पृष्टश्च । क्वाजा इति । अहं निद्राभिभूतः सन् सुप्तः :कथं जानामि । मयोक्तम् । तिह फलानि भक्षय । पश्चादव-लोक्यन्ते । तथा कृते दर्शनाभावाद् गृहं गन्तं भीतौ श्वेताम्बरवेषान्वितौ देशान्तरं गच्छावः इति पर्यालोच्य भ्रमितुं लग्नाविदानीमत्र समायातौ । तपोहेतुर्भणितः । श्रुत्वा द्विजैरुक्तम् । अहो विचित्रं तपस्विनो वचनमसत्यम् । कृतकतपस्विनोक्तम् । कथमसत्यम् । शिरद्छेदने जीवनम् । तथा शिरसा तेषु भक्षितेषु उदरपूर्तिः पुनस्तत्संधानं च विरुद्धम्। कि भवन्मते एवंविधं नास्ति। अस्ति चेद् बूहि । तत्कथ्यते । कैलासे महेश्वरस्याराधनं तपश्चरणपूर्वकं रावणेन कृतम् । तथापि हर्षं न गच्छति । तदनु नर्तनं कुवंन् मध्ये मध्ये एकमेकं शिरिङ्कल्वा तत्पादावर्चयित स्म । एवं सर्वेष्विप तेषु ढौिकतेषु तुष्टः शङ्करः याचितं दत्तवान् । रावणः स्विश्वरसां संघानं कृत्वा स्वपुरं गत इति । किमेतत्सत्यमसत्यं वा । सत्यम् । एवं तर्हि रामवाणेन मरणं कथं जातम् । तर्हि तस्य वज्ञाना ज्ञिरसां संघानमृचितम । अस्मदीयस्यैकस्येति कथं इलाघ्यम् । तथा चापरा कथा ।

करिमश्चिद् ग्रामे कश्चिद् ब्राह्मणः। तत्पुत्रः शिरोमात्रं दिधमुखः। पित्रैकदा द्विजाः आमन्त्रिताः। तैश्च भुक्त्वा गच्छिद्भः दिधमुखस्याशीर्वादो दत्तः। तेनोक्तम्। धन्यो ऽहम्। मम गृहे विग्रेर्भक्तिमित। तैरुक्तम्। तव गृहं नास्ति। कथं धन्यो ऽसि। तेनोक्तम्। धन्यो ऽहम् पितृगृहं पुत्रस्य कि न भवति। तैरुक्तम्। न। 'गेहिनी गृहमुच्यते' इति वचनात्। तदनु दिध-मुखेन पिता भणितः। मम विवाहं कुर्विति। महत्याग्रहे छते पित्रा विवाहितः। तदनु भोगवान् जातो द्रव्यक्षयं करोतोति पित्रा निर्धाटितः। स चात्मानं शिक्ये निक्षेपियत्वा स्वद्वाह्मण्या ग्राहियत्वा देशान्तरं गतः। स चैकदेकं पुरं प्रविश्य द्यूतस्थानं दृष्ट्वा हृष्टः। आत्मानं तत्रैव निधाप्यावलोकयन् स्थितः। सा क्वापि गता। तदवसरे उभयोर्द्यक्तरयोः कलहो जातः। एकैनेकस्य शिरः खड्गेनाहतं पतितम्। तदनु कबन्धे दिधमुखेनात्मीयं शिरः संधितमिति। तथापरापि।

राजगृहे राजा चन्द्ररथः । तस्य द्वे भायें । तयोः पुत्राभावादीश्वराराधनं कृतम् । तेन च तुष्टेन तस्मा औषधगुटिका एका दत्ता । या इमां भक्षयित तस्याः पुत्रो भविष्यिति इति । तां गृहीत्वागतेन राज्ञा चिन्तितम् । यद्येकस्ये दीयते अपरा दुःखिनी भाविनी इति द्वावंशो कृत्वा उभाम्यां दत्तवान् । तयोगंभें स्थिते नवमासावसाने प्रसूतौ सत्याम् उभयोः पुत्रस्याधंद्वयं जातम् । महेश्वरेण दत्तोऽप्येवंविधः पुत्रः कि क्रियते । अप्रयोजकत्वात् अर्धंद्वयं इमञाने निक्षिप्तम् । तत्र गोमयं गृह्णस्त्या जरासंज्ञया वनितया मेलापितम् । ततो जरासन्धनामासूरो जात इति ।

तथान्यापि—ईश्वरस्य गौर्या सह दिग्यवर्षसहस्राननवरतं क्रीडाकरणे देवा यद्येवंविधायां क्रीडायां पुत्रो भविष्यति, स महानसुरो भविष्यतीति सिचन्ता बभूवुः । इति सर्वेः पर्यालोच्य गौरीभ्राताग्निः प्राथितः । त्वं महेश्वरसुरतगृहं गच्छ, येन सा लज्जयोत्थाय गच्छतीति प्रार्थनावशात् स गतः । सा तं दृष्ट्वोत्थिता । तदनु कुपितो हरः भणित । हे निकृष्टवीर्यं, क्षरणावसरे किमित्यागतोऽसि । इदानों कि भूमौ पातो विद्यीयते । स्वमुखं प्रसारय । नो चेत् त्वं जानासीति तिजते प्रसारितं तेन । तत्र तत्यातयित स्म । तदुक्तम् ।

रेतसा यदि रुद्रेण तिपतो हव्यवाहकः । मानवस्तन्न कर्तव्यं न दैवचरितं चरेत् ॥ इति ।

तत्सामर्थ्यमसहमानः कुष्ठी जातो ऽनलः । एकस्मिन् ग्रामे गङ्गादयः षड् ब्राह्मणपुत्र्यो ऽग्नेरुपासनं कुर्वन्त्यः स्थिताः । तासामङ्गं दृष्ट्वा तत्र क्षिप्तम् । षण्णां षडंशा उत्पन्नाः । तत उद्याने निक्षिप्ताः केनचिन्मेलापिताः । ततः षण्पुखः संजात इति । एताः सर्वाः कथाः सन्ति नो वा । सत्यं सन्ति । तिह शिरस्सु छिन्नेष्विपि रावणस्य जीवनम् । भिन्नपुरुषकबन्धे दिधमुखशिरस्संधानम् । अन्यत्रोत्पन्नानामंशानां संधानं चोचितं न मम जीवनं संधानं चेति कथमुचितम् ॥

भवत्वेतत्सर्वम् । कथं दूरस्थेन शिरसा भक्षितेषु फलेषु उदरं तृष्यति । कि भवदागमे नास्ति । नास्ति । त्वया ज्ञायते चेतृ कथय । कथयामि ।

> मत्स्यः प्रीणाति द्वौ मासौ त्रीन् मासान् हरिणो मृगः । शकुनिश्चतुरो मासान् पञ्च मासांश्च हरवः ॥ शशः प्रोणाति षण्मासानश्वः सप्त तु एव च । अष्ट मासान् वराहेण मेखो मासान्तवैव च ॥ महिषो दश मासांश्च पशुरेकादशः स्मृतः । संवत्सरं तु गभिण्यां पशुनां पायसेन वा ॥

इति वचनात् । इह मत्स्यादिमांसे ब्राह्मणेभ्यो दत्ते सित स्वर्गस्थाः पितरः कथं तृष्यिन्त । तैरवादि । ब्राह्मणानां मुखमाहात्म्यात् । तेनोक्तम् । कोऽयं ब्राह्मणो नाम । कि शरीरम् । कि जातिः । कि जीवः । कि कुलम् । कि योनिः । कि ज्ञानम् । कि शौचाचारः । कि तपः । कि संस्कारः । इति गत्यन्तराभावात् । न तावत् शरीरम् । क्षत्रियादीनां साधारणत्वात् । कि च मृतस्य ब्राह्मणस्य शरीरदहने बन्धूनां ब्रह्महत्यादिरिप स्यात् । तथा जाति । व ब्राह्मणो न भवति । तस्या अपि साधारणत्वात् । सा साधारणेति कथं ज्ञायते । यथा गोमहिष्यादीनां परस्परं गमने उपत्यादर्शनात्तद्भेदो ज्ञायते । न तथा चाण्डालब्राह्मणादीनां भेदः । परस्परं गमने गर्भदर्शनात् । किं च यदि जातिः बाह्मणः सा च नित्या बाह्मणैरम्युपगता । न च बाह्मणस्य बाह्मणत्वं नित्यम् । उक्तं च मानवे घर्मशास्त्रे ।

सद्यः पतित मांसेन लाक्षया लवणेन च।

त्रयहेण शूद्रो भवित बाह्मणः क्षोरिवक्रयो ॥

इतरेषां तु पुण्यानां विक्रयादिविकल्पनात् ।

बाह्मणस्त्वेकरात्रेण वैश्यभावं तु गच्छित ॥

वृषलीफेनपीतस्य निःश्वासोपहतस्य च।

तत्रेव प्रसुप्तस्य निष्कृतिनीपलभ्यते ॥

ऋतुकालमितक्रम्य यो ऽभिगच्छित मैथुनम् ।

स भवेद् बदाहा नाम हतस्तेन निजात्मकम् ॥

ऋतुकाले व्यतिक्रान्ते यस्तु सेवेत मैथुनम् ।

बह्महत्याफलं तस्य सूतकं च दिने विने ॥

इति वचनात् ज्ञायते जातिः ब्राह्मणो न भवतीति । जीवो ऽपि ब्राह्मणो न भवति । स्मृतिवचनप्रामाण्यात् । किं तद्वचनम् ।

अधीत्य चतुरो वेदान् साङ्गोपाङ्गान् सलक्षणान् । शूद्रात् प्रतिप्रहं कृत्वा खरो भवति श्राह्मणः ॥ खरो द्वादश जन्मानि षष्टिजन्मानि सूकरः । श्वानः सप्ततिजन्मानि इत्येवं मनुरक्षवीत् ॥

इति वचनात् जोवो ऽपि न ब्राह्मणः। कुलमपि ब्राह्मणो न भवति। मुनीनां कुलस्य दोषप्रसंगात्। तद्यथा।

हस्तिन्यामचलो जातः उलूक्यां केशकम्बलः ।
अगस्त्यो ऽगस्त्यपुष्पाच्च कौशिकः कुशसंस्तरात् ॥
कठिनात् कठिनो जातः शरगुल्माच्च गौतमः ।
द्रोणाचार्यस्तु कलशात् तित्तिरस्तित्तिरीसुतः ॥
रेणुकाजनयद्वामं ऋष्यश्रृङ्गं वने मृगी ।
कैवर्ती जनयेद् व्यासं कपिलं चैव शूद्रिका ॥
विश्वामित्रं च चाण्डालो वसिष्ठं चैव उर्वशो । श्वपाको पारासरम् ।
न तेषां ब्राह्मणो माता ते ऽपि लोकस्य ब्राह्मणाः ॥

इति वचनात् न कुलं ब्राह्मणः । ब्राह्मणानां प्रादुर्भविका योनिरपि न ब्राह्मणः । तत्कथम्—

जन्मना जायते शूद्रः क्रियया द्विज उच्यते । श्रुतेन श्रोत्रियो ज्ञेयो ब्रह्मचर्येण ब्राह्मणः ॥

## तथा उक्तं च वेदे।

मुखतो बाह्यणा जाता बाहुभ्यां क्षत्रियास्तथा । ऊरुभ्यां वैश्यजातिश्च पादाभ्यां शूद्रजातयः ॥ एवं भगिनीसंसर्गो ऽपि भवेत् ब्राह्मणानामेकपुरुषसंभवत्वात् ब्राह्मण्या इति । ततो ऽपि न्नायते योनिरपि न ब्राह्मण इति । अन्यच्च । जूद्रा एव नमस्करणीया न च ब्राह्मणाः । कुतः । पावयोनं क्षरणात् । झानम् अपि न ब्राह्मणः । तस्य क्षत्रियादिष्विप वर्शनात् । शौचाचारो ऽपि न ब्राह्मणः । स्मृतेः प्रामाण्यात् ।

आरम्भे वर्तमानस्य ब्राह्मणस्य युधिष्ठिरः। हिसकस्य कुतः शौचं मैथुनाभिरतस्य च॥

इति वचनात् ज्ञायते शौचाचारो ऽपि न ब्राह्मण इति । किं च तस्य साधारणत्वात् सर्वे ऽपि क्राह्मणाः स्युः । तपो ब्राह्मणश्चेत् सिद्धसाधनम् । कुतः तपोम्लत्वादिष्टार्थसिद्धः । संस्कारो ऽपि न ब्राह्मणः । गर्भाधानं मासे भवति । पुंसवनं चतुर्मासेषु, उत्पन्ने नवमे मासे जातकर्मावि प्रसिद्धम् । उत्तानं दशमे दिने नामकरणं प्रसिद्धम् । परिनिष्क्रमणं गृहाद्बर्हिनिष्कासनम् । आयुष्म वयः (?) मासे अन्तप्राञ्चनं प्रसिद्धम् । चौलोपः मुण्डनम् । उपनयनं विदितम् । समावर्तनम् अध्ययनादि शिक्षा । पाणिग्रहणं प्रतीतम् । यज्ञो विदित एव । दहनं मृते सित शरीरप्रज्वलनम् । एतेषां षोडशसंस्काराणां साधारणत्वात् । तथा चोक्तम् ।

न शौचादिशरीरेण जातिजीवकुलेन च । तपसा ज्ञानयोन्या च संस्कारेन द्विजो भवेतु ॥

तस्मात्—

बाह्मणो ब्रह्मचर्येण यथा शल्येन शाल्यिकः । अन्यथा नाममात्रं स्यात् इन्द्रगोपककोटवत् ॥ इति ।

बाह्यणजातेरभावात् कथं तन्मुखेन पितरस्तृष्यन्ति । अनेकात्मकत्वात् । व्यवधानाच्च । इति शतधा जित्वा प्रतिमाभासुरः स प्रविकसितमुखकमलः मनोवेगः तिष्ठन् बाह्यणानां पुरतः पवनवेगेन भणितः । हे मित्र, तव प्रसादेन संसारसमुद्रस्तीणः । स मम त्वमेव परमबन्धः । इदानीं जैनवतानि प्रयच्छ । तेनोक्तम् । अहमसमर्थः । मदीयो गुरुस्तिष्ठिति उज्जियन्याम् । तत्र गच्छाव इति कटककिटसूत्रकुण्डलाद्यलङ्कृतौ निजवेषेण स्थितौ खगौ द्विजाविभिभंणितौ । कौ युवामिति । ताम्यां स्वस्वरूपं प्रतिपादितम् । तदनु तत्रत्यौद्वजाविभः साधं समवसृति गतौ । जिनं वृष्ट्वा स्तुत्वोपविद्यौ । तदनु द्विजाविभः कैश्चित्तपश्चरणं कैश्चिद् व्रतानि गृहोतानि । तदनु पवनवेगेन अष्टाङ्गिविधिन्दसम्यक्त्वस्य पञ्चाणुव्रतानां त्रयाणां गुणव्रतानां चतुर्णा शिक्षाव्रतानां एकादश-श्रावकिलयानां चतुर्णा ब्रह्मचर्याद्याश्चमाणां निःशङ्काद्यष्टकथानां पञ्च व्रतकथानां चतुर्विध-श्रावकधर्मस्य तत्कथानां च स्वरूपं जात्वा नक्तभोजनविरामस्वरूपं तत्फलेनात्रैव केनिचत् फलं च प्राप्तमिति पृष्टो मृतिः प्राह ।

अत्रैव भारते मेवाडदेशे मध्यचित्रकूटपुराधीशो नरेश्वरः । तन्मन्त्री श्रीपालः अधिगत-सम्यग्दृष्टिः । तदङ्गना धनवती । सापि तथा । एवं सुखेन तिष्ठतोस्तयोरेकस्मिन् दिने ऽस्तमन-वेलायां तद्गृहजागरिकचाण्डालपत्नी ग्रासार्थमागता । तस्मिन्नेवावसरे श्रेष्ठिपुत्रेणागत्य माता भोजनं याचिता । तयोक्तम् । पुत्र रात्रौ नोचितम् । महताग्रहेण याचिते ऽपि न दत्तम् । तदनु चाण्डालवनितया पृष्टा । स्वामिनि, किमित्यस्य भोजनं न दत्तम् । तयोक्तम् । अनेन संसारे परिभ्रमता महता कष्टेन मनुष्यत्वं प्राप्त जैनघर्मश्च। रात्रौ द्वीन्द्रियत्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियमिश्चितान्न-पानखाद्यलेह्यलक्षणं चतुर्विघाहारं भुक्त्वा नरकं गच्छेत् पुनः दुष्प्राप्यम्। कथमपि लब्धमि रूपादिहोनं स्यात्। तदुक्तम्—

> विरूपो विकलाङ्गः स्यात् अल्यायू रोगपीडितः । दुर्भगो दुष्कुलक्ष्मैव नक्तभोजी सदा नरः ॥

इति श्रुत्वा तयानस्तिमतफलं दृष्टम्। सा प्राह । यो ऽनस्तिमतं पालयित देवलोके सुरवरो भूत्वा तस्मादागत्यात्रेक्ष्वाक्वादिक्षत्रियवंशेषु वैदयवंशेषु च उत्पद्य दिव्यभोगानुभवनं कृत्वा पद्यात्तपोनुष्ठानेन सर्वज्ञपदवीपूर्वकं सिद्धपदवीं गच्छति । तथा चोक्तम्—

निजकुलैकमण्डनं त्रिजगदीशसंपवम् । भजति यः स्वभावतः त्यजति नक्तभोजनम् ॥

इति श्रुत्वा चाण्डाल्यानस्तमितं गृहीतम् । तदनु गृहं गता । रात्रौ चाण्डालेन सहभोक्तु-माहृता । तयोक्तम् । मया रात्रावभुक्तिव्रतं गृहीतिमिति न भुज्यते । तेन पुनराहूता । यदा कथमि न भुङ्कते तदा छुरिकयात्मानं विदार्यं मारिता सा । निदानेन थनवत्या गर्भमाश्रिता । नवमा-सावसाने नागश्रोनीम पुत्रो बभूव। सो ऽपि छुरिकया आत्मानं विदार्य मृतः। तत्रैव श्वाजिन। तत्रापरः श्रीधरनामा वणिगाहारदाने रतः । स एकदा स्वभार्या श्रियं त्वं दानं कुर्विति नियोज्य परतीरं गतः । अतस्तयाहारदानं निवार्यं संचयः कृतः । गतेन श्रीधरेण सर्वं ज्ञात्वा कूटलेखक्रिया कृता। पुरुषस्यैकस्य हस्ते तत्पत्रं दत्तम्। यदाहं श्रोइचैकत्र तिष्ठावः तदा तव श्वजुरेण प्रस्थापितो ऽयं लेख इति भण त्विभिति । तथैव तेन दत्तो लेखो वाचितः श्रीधरेण । तव श्वशुरस्य महानिष्टं वर्तते । त्वया शीघ्रमागन्तव्यम् । नो चेन्न पश्यसि । तत् श्रुत्वा श्रीः दुःखिता बभूव । भणितं च तया । हे नाथ, त्वं क्रियाणकं सर्वं गृहे सुविधानेन निधाय पश्चादागच्छ । अहं तावद्गच्छामि । गच्छेति प्रेषिता। गतायां तस्यां श्रीघरेण नागश्रीः परिणीता। श्रीगेत्वा पितरं दृष्ट्वा आत्मीयं दुष्कृतं ज्ञात्वा स्थिता। कियत्सु दिवसेष्वागता। भर्तुः पादयोः पतिता। तेन च विभिन्नगृहे स्थापिता । कियत्सु वर्षेषु पुनः श्रेष्ठी जलयात्रां गतः । इतो नागश्रीः सातिशयं दानं ददाति । एकदा श्रिया भणिता । हे भगिनि स्थितेषु मुनिषु मामाह्मय । येनाहं पादस्थानिकादिकं स्फोट-यित्वा पुण्यमुपार्जयामि । एवं भवत्विति । सा दिनं प्रत्याह्वयति । एकस्मिन् दिने नागश्रिया श्रियमाहूता । को ऽपि नास्तीत्युक्तं श्रुत्वाह्वातुं गतः । तया तं दृष्ट्वा तस्योपरि कोपादितशयेनोष्णं दानं च । तत्फलेन स व्यन्तरदेवो जातः । इतः श्रेष्ठिना बहुद्रव्येण गच्छता दुर्वातेन जलयानपात्रे आवर्ते निक्षिप्तम् । तेन देवेनासनकम्पात् ज्ञात्वागत्य जलयानपात्रं सुपथे निक्षिप्य प्रणम्योक्तम् । हे विणगोश, तव गृहे यः कृष्णः श्वा स्थितः सोऽहम् । एवं विधानुष्ठाने जाते नागश्रिया दत्तपक्च-नमस्कारदानफलेनाहं देवो जातः। तस्यात्मस्वरूपं प्रतिपाद्य दिव्यवस्त्राभरणादिभिः पूजयित्वा तदनु दिग्याहारं दत्त्वा भणति स्म । इमं नागिश्रयै प्रयच्छेति । तदनु स्वलोकं गतः ।

अतिसन्तुष्टः श्रेष्ठो सुखेनागतः । महोत्साहेन राजानं दृष्टवान् । अनु सुखेन स्थितः । केनचिद्दुष्टेन श्रेष्ठिन्याः स्वकण्ठे निक्षिप्तं हारं दृष्ट्वा राज्ञः कथितम् । तया च राज्ञे भाषितम् । तेन च याचितः । श्रेष्ठिना दत्तः । राज्ञा च राज्ञ्ये दत्तः । तया स्वकण्ठे निक्षिप्तः । तदनु सर्पो जातः । भीतया तया हा नष्टाहमित्युक्तः । तदनु राज्ञा श्रोधरो वृत्तान्तं पृष्टः । श्रुत्वा राज्ञोक्तम् । श्वा किल देवो ऽभूदित्यसत्यमेतत् । अयं निगृह्यतामिति । तस्य निग्नह्करणे आसनकम्पेन ज्ञात्वागत्य तेन देवेन राज्ञस्ताङनादिरपसर्गः वृतः । तदनु राज्ञा पादयोः पितत्वा रक्ष रक्षेत्युक्ते ऽहमसमर्थः श्रेष्ठो समर्थं इति भणितेन राजा श्रेष्ठिसमोपमागत्य क्षन्तव्यमित्युक्तवान् । श्रेष्ठिना देवो निवारितः । स चात्मस्वरूपं प्रतिपाद्य स्वावासं गतः । राजादयस्तमित्शयं दृष्ट्वा धर्मेनिरता बभूवुः । श्रेष्ठी च श्रियान्नदानं निवायं संचितद्रव्येण कुक्कुरवसीतं कृत्वा सुखेन स्थितः । इत्यनस्त-मितधर्मकथां श्रुत्वा पवनवेगो हृष्टः । सकलश्रावकव्रतानि गृहीतवान् । तदनु तौ वसुपूज्यकेविलनं स्तुत्वा स्वावासं गतौ । सुखेन स्थितौ ।

इति श्रीरामचन्द्रेण मुनिना गुणशालिना।
स्थाता धर्मपरीक्षा सा कृताकृतिरयं ततः॥
श्रीपूज्यपादसद्वंशे जातो ऽसौ मुनिपुङ्गवः।
पद्मनन्दी इति स्थातो भव्यव्यूहप्रवन्दितः॥
तिच्छन्यो देवचन्द्रास्यो भद्रश्चारुगुणान्वितः।
वेदिता सर्वशास्त्राणां स्थातो धर्मरताशयः॥
स च शुद्धव्रतोपेतः समयादिविवर्जितः।
समयः सर्वसत्त्वानां तत्प्रार्धनवशाद् वरः॥
यावद् व्योम्नि प्रवर्तन्ते शशाङ्करवितारकाः।
तावद् धर्मपरीक्षेयं वर्तिषीष्ट सदाशये॥
पद्मनिवासभूता हि कथा प्रधायनीं वराम्।
तथा धर्मपरीक्षां च मिथ्यात्वाज्ञानध्वंसिनीम्॥

इति घर्मपरीक्षाकथा समाप्ताः ।।छ।। शुभं भवतु लेखकपाठकयोः ।
प्रं २०० । श्रीसरस्वत्ये नमः ।

श्रोदेशीयगणाग्रगण्यसकलसंयमगुणाम्भोधि-श्रोपार्श्वकीर्तिमुनिराजस्य धर्मंपरीक्षा ग्रन्थस्य शुभमस्तु । कल्याणमस्तु ।

П

# **रलोकानुक्रमणिका**

| अ                   |        | अदृष्टपूर्वकं               | १६।२५         | अप्रसिद्धिकरीं           | १५।५८                |
|---------------------|--------|-----------------------------|---------------|--------------------------|----------------------|
| अकरिष्यमहं          | ८।४३   | अधःकृत्य मुखं               | १२।४५         | अबलोकुरुते लोकं          | ६।१९                 |
| अकृत पवनवेगः        | २०।९०  | अधस्तात्सिन्धुरात्          | २।९           | अभणीदपरा                 | ९।७४                 |
| अकृत्रिमः कथं       | १७।८   | अघ्वर्युभिः कृता            | १७।१९         | अभयाहारभैषज्य            | २०१२४                |
| अकृतिमा यत्र        | १।२६   | अनन्तसत्त्व                 | २।५           | अभाणिषुस्ततः             | १२।६१                |
| अक्षार्थसुखतः       | २१६८   | अनर्थानां निधिः             | पाप७          | अभाषि तापसैः             | ११।७                 |
| अगस्त्यजठरे         | १३।१९  | अनात्मनीनं                  | २।७४          | अभाषि विष्णुना           | १३।२७                |
| अगस्त्यमुनिना       | १३।२२  | अनादिकालमिथ्यात्व           | १३।५१         | अभाषिष्ट ततः १०।५        | , १२।७६              |
| अगस्त्यस्तमभाषिष्ट  | 8 4147 | अनादिकालसंसिद्धं            | १७।५९         | १३।११                    | , १५।२५              |
| अगस्त्येनोदितः      | १३।२४  | अनादिनिधनः                  | १३।९२         | १६।४५                    |                      |
| अग्निहोत्रादि       | ३।२९   | अनीक्षमाणः शरणं             | <b>१</b> २।८३ | अभूद् भूतमतिः            | ६।३                  |
| अङ्गदेशे ऽभवत्      | ७।२९   | <b>अनुभू</b> तं श्रुतं      | ४।३१          | अभ्रंकषानेक              | ११६१                 |
| अचर्वितं मुखे       | ९।८०   | अनेकजीवघातोत्थं             | १९।३९         | अम्भोधिरिव               | <b>८</b> ।७ <b>९</b> |
| अजनिष्ट नरः         | ७।२०   | अनेकभव                      | २।७३          | अमत्राणि विचित्राणि      | ५१३०                 |
| अजल्पदेकः कि        | ८।९१   | अनेन हेतुना                 | १५।२८         | अमरा वानरीभूय            | १६।१४                |
| अज्ञानान्धः शुभं    | ७।१६   | अन्तर्वत्नी कथं             | १५1५          | अमितगतिविकल्पैः          | १।७०                 |
| अत्र न्यायपटीयांसः  | ४।३७   | अन्धस्य नृत्यं              | ७।९०          | अमुष्य बन्धुरा           | ११।१८                |
| अत्रैव वत्स तिष्ठ   | १४।८७  | अन्धो ऽन्यनारीः             | १।३४          | अमुष्यासहमानाः           | १२।३९                |
| अथ चन्द्रमती        | १५1१   | अन्यच्च श्रूयतां            | १६।५९         | अयं धर्मः                | ४।७३                 |
| अथ तस्येदृशी        | १०१२८  | अन्यायानामशेषाणां           | ५१७१          | अयन्त्रिता स्त्री        | ११।८४                |
| अथ ते पत्तनं        | ९।१    | अन्याय्यं मन्यते            | ७१२७          | अयासी <b>न्निवृंतः</b>   | १५।३५                |
| अय प्राहुरिमं       | ११।१   | अन्येद्युरविपालस्य          | १६।२९         | अर्क <b>कीर्तिर</b> भूत् | १८१६७                |
| अथ यावन्मनोवेगः     | ३।१    | अन्येद्युः पायसीं           | ७।६७          | अजितं सन्ति              | १९१७०                |
| अथ षड्वदनः          | १६।८८  | अन्ये ऽवदन्नयं              | ३।७९          | अर्जुनेन ततः             | १३।८                 |
| अथासौ नन्दुर-       | ७।२    | अन्ये ऽवोचन्नहो             | ३।५८          | अर्था बहिश्चराः          | १९।५१                |
| अथेदं कथितं         | ८।१    | अन्योन्यमुन्मुच्य           | १।४९          | अलब्धपूर्वकं             | ७।६९                 |
| अथो जिनमतिः         | १९।१   | अपतत् तत्फलं                | ७।४२          | अवगमविकलः                | ६।९५                 |
| अथोवाच पुनः         | २०११   | अपत्यं जायते                | १५१४          | अवज्ञाय जरां             | ४।५६                 |
| अदत्तं न पर         | १९१५०  | अपरे बभणुः                  | ३।७२          | अवतीर्णी तदुद्याने       | ३।४६                 |
| अदर्शयत्ततो मन्त्रो | ८।२५   | अपु <del>त्रस</del> ्य गतिः | ११।८          | अवदन्ती पुनः             | ७।७७                 |
| अदायकं दुष्ट        | १०।९९  | अप्रशस्तं विरक्तस्य         | ५।४७          | अवाचि विह्निना           | ११।८०                |

| अवादि वेधसा                  | १३।२६        |  |  |  |
|------------------------------|--------------|--|--|--|
| अबादि वैदिकैः                | १४।५२        |  |  |  |
| अवादिषुस्ततः ९।              | ३, १०१४      |  |  |  |
| अवादीदेकदा ६।३६              | , ११।१९      |  |  |  |
| अवाप्य शोभनं                 | १८।६३        |  |  |  |
| अविचारितरम्याणि              | १५।१४        |  |  |  |
| अविचार्य जनः                 | ७।५७         |  |  |  |
| अविचार्य फलं                 | <b>૭</b> ા५૪ |  |  |  |
| अविचिन्त्यैव ताः             | २।१७         |  |  |  |
| <b>अ</b> वीवृघदसौ            | १५।४१        |  |  |  |
| अवोचदेको मम                  | ८।९०         |  |  |  |
| अवोचन्नमराः                  | ११।५०        |  |  |  |
| अवोचन्नवनीदेवाः              | १३।३८        |  |  |  |
| अश्रद्धेयं न                 | १२।७३        |  |  |  |
| अष्टादशपुराणानि              | ३।३१         |  |  |  |
| अष्टौ तस्य बली <b>वर्दाः</b> | ४।५२         |  |  |  |
| असत्यभाषाकु <b>शलाः</b>      | १२।९३        |  |  |  |
| असत्यमपि मन्यन्ते            | ४।२८         |  |  |  |
| असत्यं गदितं                 | १२।६६        |  |  |  |
| असावुत्तरित <u>ुं</u>        | १४।८२        |  |  |  |
| असिनोत्क्षिप्यमाणेन          | १६।७५        |  |  |  |
| असूचि चूतघाती                | ७।६२         |  |  |  |
| असृजा पुण्डरीकाक्षः          | ११।५४        |  |  |  |
| अस्त्युत्तरस्यां दिशि        | १।६४         |  |  |  |
| अस्पृश्या सारमेयीव           | ५१६०         |  |  |  |
| अस्य गन्धेन                  | १०।७६        |  |  |  |
| अहल्यया दूषित                | १६।१००       |  |  |  |
| अहल्ययामराधीशः               | १२।३२        |  |  |  |
| अहल्यां चित्तभू              | ११।६१        |  |  |  |
| अहारि कि                     | प्र. ११      |  |  |  |
| अहिंसा सत्यमस्तेयं           | १९।१३        |  |  |  |
| अहो लोकपुराणानि              | १५।३         |  |  |  |
| आ                            |              |  |  |  |
| आकर्ण्य कल्यतां              | <b>ા</b>     |  |  |  |
| आकर्ण्य भारतीं               | १८।३         |  |  |  |
| आकर्ण्येति वचः               | ४।६४         |  |  |  |
|                              | - • • -      |  |  |  |

३८०

| आकृष्टे में ऽन्तरीये       | ९।५१          |
|----------------------------|---------------|
| आक्रष्टुं यः क्षमः         | १३।४५         |
| आखुम्यां शुक्ल             | २।१०          |
| आख्यत् खेटो द्विजाः        | १४।४७         |
| आस्यादेष न                 | १५।७१         |
| आगच्छ भुङ्क्ष्व            | ५।२७          |
| आगत्य ज्ञायंमानेन          | ८।६६          |
| आगत्य ब्राह्मणैः           | १६।२३         |
| <b>आगतास्</b> तापसाः       | १४।१८         |
| आगत्य कान्तां स            | ११।८३         |
| आघाते कमले                 | १५।९          |
| आघायमाणे कमले              | १४।९४         |
| आचक्ष्व त्वं पुराणार्थं    | १४।५४         |
| आचचक्ष ततः                 | १४।४३         |
| आचारमात्रभेदेन             | १७।२४         |
| आचष्टे स्म ततः             | १४।४५         |
| <b>आजग्मुस्ता</b> पसाः     | १४।२४         |
| आजन्म कुरुते               | १९।२७         |
| आजन्मापूर्वं               | १२।५९         |
| आत्मकार्यमपाकृत्य          | २।७२          |
| आत्मनः सह देहेन            | २।६१          |
| आत्मना विहितं              | १७।६७         |
| आत्मनो ऽपि न यः            | १०।४७         |
| आत्मा प्रवर्तमानः          | १७।५१         |
| <b>आ</b> त्मासंभाविनीं     | १३।६७         |
| आदित्यसंगेन                | १४।९१         |
| आदित्येन यतः               | <b>१</b> ५।४३ |
| आदिभूतस्य धर्मस्य          | १८।८४         |
| आदेयः सुभगः                | २०1९          |
| आदेशं कुरुते               | १३।६४         |
| आदेशं तनुते                | १०।३८         |
| आनन्द <b>यन्</b> तं सुजनं  | १।८           |
| आ <b>निनाय</b> त्रियामायां | ६।४५          |
| आ <b>नीय त</b> त्तया       | ५१४५          |
| <b>आनीय</b> वनपालेन        | ७।४३          |
| <b>आयगानां</b> भुजङ्गीनां  | ६।२२          |
| <b>आभीरत</b> नयी           | १६।२६         |
|                            |               |

| आभीरविषये तुङ्गाः      | ४।१०  |
|------------------------|-------|
| आभीरसदृशान्            | ४।३६  |
| आरम्भजमनारम्भं         | १९।१९ |
| आरम्भाः प्राणिनां      | २०।२६ |
| <b>आराध्य दे</b> वतां  | १६।८१ |
| आराष्यमानो ऽपि खलः     | १।११  |
| आरामे नगरे             | ३।६   |
| आरुह्यानेक <b>मूषौ</b> | २०१८९ |
| आरूढः शिबिकां          | १८।३८ |
| आरोहतु घराधीशं         | २।४८  |
| आर्जवं मार्दवं         | १८।७५ |
| आर्यमाह्वयते           | १८।१४ |
| आर्थो मम ततः           | १४।२९ |
| आलापिता खला            | ५१२५  |
| आलिङ्गितस्तया          | ६।२९  |
| आलिङ्ग्य पीनस्तन       | ११।८७ |
| आलोच्य दोषं            | १९।९५ |
| आवयो रक्षितोः          | १५१७७ |
| आवयोः स्थितयोः         | ९।४८  |
| आवाभ्यामित्थं          | १५।८६ |
| आशंसिषुद्धिजाः         | १६।७८ |
| आशंसिषुस्ततः           | १२।१५ |
| आश्चर्ये कथिते         | १२।६४ |
| आश्वासयन्ते वचनैः      | १।२७  |
| आषाढे कार्तिके         | २०११४ |
| आसाद्य तरसा            | ११।५९ |
| आसाद्य सुन्दराकारां    | ४।५४  |
| आसीनौ पादपस्य          | १७।२  |
| आहारपानौषध             | १९१९१ |
| आहारेण विना            | १८१६१ |
| आहारः क्रमतः           | १८।१० |
| आहूय त्वरया            | ९।७८  |
| इ                      |       |
| इक्ष्वाकुनाथभोजोग्र    | १८।६५ |
|                        |       |

इति ज्ञात्वा बुधैः

इति ज्ञात्वा स्वयं

१९।६५

१६।४३

|                        |                  | धर्मंपरोक्षा– <del>र</del> लोकानु        | क्रमणिका      |                                | ३८१     |
|------------------------|------------------|------------------------------------------|---------------|--------------------------------|---------|
| इति निगद्य ६।          | ८६, ६।९०         | इन्द्राभिधाने विजिते                     | १६।१०२        | <b>उपसर्गे</b> महारो <b>गे</b> | १३।६६   |
| इति निशम्य             | ६।८९             | इभारातिरिव                               | ८।८०          | उपाच्यायपदारूढः                | ६।६     |
| इति वचनमनिन्द्यं       | २०।८६            | इमामनीक्षमाणः                            | ११।४८         | <b>उपायैविविधैः</b>            | १४।७२   |
| इति वचः                | ६।९२             | इयं कथं दास्यति                          | ७।९१          | उपेत्य ते योजन                 | ८।८९    |
| इति विप्रवचः श्रुत्वा  | ४।३९             | इह ददासि                                 | ६।९३          | उपेत्योपव <b>नं</b>            | १०।५१   |
| इत्थममुं निगदन्तं      | ५।९२             | इह दुःखं नृपादिभ्यः                      | १९।५५         | उपेन्द्रेण ततः                 | १३।३१   |
| इत्थमेकेन              | ६।६५             | इहास्ति पुण्डरीकाक्षः                    | १०।११         | उरगांश्चतुरः                   | २१११    |
| इत्थं कामेन            | ११।६४            | इहाहिते हितं                             | ९।९५          | उष्णमरीचौ तिमिर                | ७।८८    |
| इत्थं तया समं          | ११।७१            | 2                                        |               |                                |         |
| इत्थं तयोर्महा         | ९।३२             | ई                                        |               | ऊ                              |         |
| इत्थं तासु वदन्तीषु    | ९१७७             | ईक्षमाणः पुरः                            | 4134          | ऊच <del>ुस्</del> ततो द्विजाः  | १६।४६   |
| इत्थं धराधिपाः         | १८१६०            | ईदृवकर्मकरे                              | १०१३४         | ऊचे च <b>रे</b> ण्युः          | ११।९३   |
| इत्यं न यः सत्यं       | १०।९७            | ईदृश <b>स्य</b> कथं                      | ११।२८         | ऊचे पवनवेगः १७।३               | , १८।८६ |
| इत्थं नरो भवेत्        | ७।२३             | ईदृशं हृदि                               | १७।८९         | <b>ऊ</b> घ्वीघोद्वार           | १७।७०   |
| इत्थं निरुत्तरीकृत्य   | १५।२             | ईदृशः प्रक्रमः                           | १२।५२         | <b>ऊ</b> र्व्वीकृतकरं          | २।६     |
| इत्थं नैको ऽपि         | १२।३३            | ईदृशो ऽयं पुराणार्थः                     | १५।५७         | <b>ऊ</b> र्घ्वीकृतमुखस्य       | २।१५    |
| इत्थं महान्तः          | १६।९३            | ईदृशो वः                                 | १३।३७         | <b>ऊर्ध्वीकृतमु</b> खः         | 41३८    |
| इत्थं रक्तो मया        | ५१७६             | ईदृश्यः सन्ति                            | ५।२६          |                                |         |
| इत्थं वज्रानलेनेव      | ७।५५             |                                          |               | ऋ                              |         |
| इत्थं शोकेन            | ८१६८             | उ                                        |               | ऋक्षी खरीति                    | ९।२५    |
| इत्थं स हालिकः         | ८।४४             | उक्तं पवनवेगेन                           | ३।३७          | ऋक्षी निगदिता                  | ९।३०    |
| इत्थं सुच <b>न्द</b> न | ८।७३             | उक्तो मन्त्री ततः                        | ८।२४          | ऋक्ष्या खरी ततः                | ९।२८    |
| इत्यन्यथा पुराणार्थः   | १५।४६            | उक्त्वेति मस्तक                          | २१८४          | ऋषिरूपघरः                      | १३।३    |
| इत्यादिजनवाक्यानि      | ३।६५             | उक्त्वेति वायुः                          | ११।९४         | ऋषीणां वचसा                    | १४।४१   |
| इत्यादिसकलं            | ६।२०             | उत्क्षिप्तां पार्थिवैः                   | १८।३९         | _                              |         |
| इत्युक्तः खेचरः        | १०।५०            | उत्क्षिप्यन्ते कथं                       | १६।१२         | ए                              |         |
| इत्युक्त्वावसिते       | ४।३४             | उत्तीर्य सागरं                           | ७।६४          | एक एव यमः                      | ११।६५   |
| इदं कथं सिघ्यति        | ७।८४             | उत्थाय पात्रमादाय                        | १४।२८         | एकत्र वासरे                    | १०।७९   |
| इदं पश्यत मूर्खत्वं    | ९।५४             | उत्थाप्य स मया                           | १६।३८         | एकत्र सुप्तयोः                 | १४।५६   |
| इदं प्रयत्नान्निहिता-  | १९।१००           | उत् <b>फुल्लग</b> ल्लमालो <del>व</del> य | ९।६९          | एकत्रावसिते                    | ९।२०    |
| इदंमयावः               | १२।९२            | उत्सर्पिण्यवस <b>र्पिण्यो</b>            | १८।४          | एकदर्क्षी निचिक्षेप            | ९।२६    |
| इदं वचनं               | १५।८९            | उदक्यया तया                              | १४।७३         | एकदा जनकस्यासी                 | ४।९     |
| इदं वचस्तस्य           | ८।९२             | <b>उदरान्तःस्थिते</b>                    | १०।३६         | एकदा दुनिवारेण                 | ८।५१    |
| इदं व्रतं द्वादश       | १९।९७            | उद्दालकषिः सुर                           | <b>१</b> ४।९२ | एकदा धर्मपुत्रेण               | १३१७    |
| इदानीं तन्वि           | ६।३८             | उपवासं विना                              | २०११८         | एकदा परिणीतापि                 | १४।३८   |
| इदानीं मानसे           | १०।३०            | उपवासेन शोष्यन्ते                        | २०।१६         | एकदा यतिना                     | १४।७१   |
| इदानीं श्रूयतां १०।    | <i>१२,१२</i> ।३४ | <b>उ</b> पविष्टस्तरोः                    | १३।२१         | एकदा रक्षणाय                   | १५।७६   |

| एकदा विष्टर        | ११।३०         | एवं वः कथितः           | ७।१   | कल्पिते सर्वशून्यत्व    | १७।७४        |
|--------------------|---------------|------------------------|-------|-------------------------|--------------|
| एकदा श्वाशुरं      | ९।४५          | एष द्वारेण षष्ठेन      | १६।२२ | कल्मषैरपरामृष्टः        | १०।४२        |
| एकदा स तया         | १२।४१         | एष यथा क्षयं           | 4166  | कल्याणाङ्गो महा         | १८।४२        |
| एकदोपवने           | १५।१९         | एषु सर्वेषु लब्धेषु    | १८।८१ | कश्चनेति निजगाद         | ३।८१         |
| एकमाम्रफलं         | ७।३३          | _                      |       | कषाययति सा              | ५।२१         |
| एकस्य निम्ब        | ८।६९          | ऐ                      |       | कषायैरजितं              | १७।३८        |
| एकस्यापि शरीरस्य   | १३।८२         | ऐदंयुगीनगोत्रिष        | १७।१४ | काचन इलैंडिमकं          | ९।७६         |
| एकस्यैकक्षणं       | १९।५३         | >                      |       | काञ्चनासनमवेक्ष्य       | ३।९२         |
| एकं सा मृतकं       | ६।४६          | ओ                      |       | काञ्चने स्थितवता        | ३।९५         |
| एकाकिनी स्थिता     | ११।७९         | ओतोः किमस्य            | १०।७५ | कान्ता मे मे सुता       | १३।५९        |
| एकाकिनीं यौवन      | ११।८१         |                        |       | कान्तिकीर्तिबल          | २०।३२        |
| एकाकिनीं स्थितां   | ४।६७          | क                      |       | कान्तेयं तनुभूः         | ६।७८         |
| एका जगाद मातॄणां   | ९।७३          | कटकं <b>म</b> म        | ४।६३  | कापथैर्भवसमुद्र         | १३।९८        |
| एकादशश्रावक        | २०१६४         | कण्ठाभरणमुत्कृष्टं     | ८।५७  | कामक्रोधमद              | १९।४६        |
| <b>एकाद</b> शस्थान | २०।५२         | कण्ठौष्ठे नगरे         | ६१६३  | कामबाणपरि               | ४।८२         |
| एकास्यो द्विभुजः   | <b>१</b> ३।९१ | कथं च भक्षयेत्         | १०।४४ | का <b>मभोगवश</b>        | १३।९७        |
| एकोकृत्य कथं       | १६।८७         | कथं तस्यार्पयामि       | ११।२५ | कामेन येन निजित्य       | १७।८५        |
| एकीकृत्य ध्रुवं    | १५१९०         | कथं निर्बुद्धिकः       | १७।५२ | कायं कृमिकुलाकीर्णं     | १७।७२        |
| एकीकृत्य समस्तानि  | ९।२१          | कथं पृच्छति            | १०।३९ | कार्यमुद्दिश्य निःशेषाः | २।६२         |
| एकोभूय ततः         | ३।४२          | कथं मित्रं कथं         | १३।६२ | कालकूटोप मं             | ७।२५         |
| एकेन मन्ये विहिताः | १।१२          | कथं मे जायते           | ११।७६ | कालानुरूपाणि            | <b>९</b> 1९४ |
| एकेनानेन लोकस्य    | ७।३५          | कथं विज्ञाय            | १५1१० | कालेनानादिना            | १७।१७        |
| एकैकस्यात्र षड्    | १८।५          | कथं विघीयते            | १३।८३ | काष्ठप्रसादतः           | ८।६५         |
| एकैको वानरः        | १६।१          | कथं सुवर्ण             | ६।७२  | कासशोषजरा               | ७।४८         |
| एको मनोनिवासी      | 316 <b>8</b>  | कदर्थितारोष            | १।५   | किमाश्चर्यं त्वया       | ४।१२         |
| एतदुक्तमनुष्ठानं   | १६।१०         | कन्थां क्षिप्त्वा पुरः | १४।२७ | किमीदृशः पुराणार्थः     | १६।५३        |
| एतयोः कान्तयोः     | १८।२५         | कन्दं मूलं फलं         | १९१४५ | किमेतदद्भुतं            | ५।४६         |
| एते जातिस्मराः     | १८।२१         | कन्ये नन्दासुनन्दाख्ये | १८।२४ | किय <b>न्त</b> स्तव     | १८१७१        |
| एते नष्टा यतः      | १३।७८         | कपर्दकद्विजे           | ९।२२  | किलात्र चणकाः           | ४।१६         |
| एते पार्श्वद्वये   | ९।८           | करणस्येति वाक्येन      | ४।१८  | किं जायते न वा          | १६१७७        |
| एतैर्निवेदितं      | १४।१९         | करणेन ततः              | ४११४  | कि त्वं व्याकरणं        | १४१४         |
| एते यैः पीडिताः    | १३।७५         | करोम्यहं द्विजाः       | १०।९२ | किं द्विजा भवतां        | १०।१७        |
| एत्य छात्रैरहं     | १२।७९         | कर्णे ऽग्राहि यतः      | १५१४० | कि पुनर्बटुकः           | ६।३४         |
| एभिस्तुल्या विगत   | १०११००        | कर्तव्यावज्ञया         | ९।५६  |                         | 4140         |
| एवमादीनि ३।७३      | , १०१२६       | कर्मक्षयानन्तरं        | १।२   | किं बलियाचितः           | १०१२४        |
| एवमेव गतः          | ३।७१          | कर्मभिबंध्यते          | १७।४८ | कि मित्रासत्प्रलापेन    | १५।१७        |
| एवं तयोर्दृढ       | ६।३५          | कलयति सकलः             | १२१९७ | कि वैरिणा मे            | शि५६         |
|                    |               |                        |       |                         |              |

| धर्मंपरीक्षा–क्लोकानुक्रमणिका |              |                         |           |                       | ३८३    |
|-------------------------------|--------------|-------------------------|-----------|-----------------------|--------|
| कि हित्वा भ्रमसि              | ३।९          | कौस्तुभो भासते          | १०।१६     | खेटकन्याः स           | १२।३८  |
| कीदृशाः सन्ति ते              | ४।४६         | क्रीडतो में समं         | ९।७       | खेटस्येति वचः         | १०।२९  |
| कीदृशी संगतिः                 | ३।१२         | क्रोडया विपुल           | ८१३       | खेटः प्राह किमीदृक्षः | १४।६२  |
| कीदृशो ऽसौ महा                | ४।७          | क्रुद्धो ऽनलं यमः       | १२ा७      | खेटेनावाचि तस्य       | १६।७९  |
| <b>कु</b> ण्टहंसगतेः          | <b>९</b> ।४२ | क्रोघलोभभय              | १७।९७     | _                     |        |
| कुन्तीशरीरजाः<br>-            | १५१५५        | क्रोधे मानमवज्ञां       | ५११९      | ग                     |        |
| कुरङ्गि तिष्ठ गेहे            | ४।६२         | क्वचन तस्य              | ६।८७      | गगने प्रसरन्          | 3178   |
| कुरङ्गोम <u>ु</u> ख           | पाइ          | क्व स्थितो भुवनं        | १३।४२     | गङ्गया नीयमानां       | १५१३८  |
| कुरङ्गीवदनाम्भोज              | ४।५९         | क्षणमेकमसौ              | ५।१३      | गजो ऽपि तेनैव         | १२।८७  |
| कुरङ्गीं तरुणीं               | ४।४९         | क्षणरोचिरिवास्थेया      | ५१६२      | गते भर्तरि            | ६।२५   |
| कुरुष्वानुग्रह                | ११।५३        | क्षणिके हन्तृहन्तव्य    | १७।७६     | गतो ऽहमेकदा           | ९१६०   |
| कुर्वहे सफलं                  | ६।४२         | क्षतसकलकलङ्का           | प्र. १६   | गत्वा तत्र तपोधनः     | १४।१०१ |
| कुलकीतिसुख                    | ९१४०         | क्षायिकं शामिकं         | २०१६७     | गत्वा त्वं तपसा       | ११।३५  |
| कुलीनः पण्डितः                | ८।१६         | क्षिति विभिद्योज्ज्वल   | १।५९      | गत्वा द्वीपपतिः       | ७।६६   |
| कुलीना भाक्तिका               | ९।३९         | क्षिती व्यवस्थिते       | १३।४३     | गर्भादिमृत्युपर्यन्तं | १७।४०  |
| कुलेन सितवस्त्राणां           | १६।४२        | क्षिप्रं गत्वा तस्य     | ९।८९      | गवेषय स्वं पितरं      | १४।९७  |
| कृतकृत्यस्य शुद्धस्य          | १३।८५        | क्षीणो ऽपि वर्घते       | १८।३१     | गान्धारीतनयाः         | १५।५३  |
| कृतिः पुराणा                  | प्र. ८       | क्षुद्दुःखतो देह        | २०१३१     | गीयन्ते पुण्यतः       | २।३८   |
| कृत्यं भोगोपभोगानां           | १९।८९        | क्षुधाग्निज्वालया       | १३।५४     | गुडेन सर्पिषा         | ९।५३   |
| कुत्रिमाकृतिमाः               | ३।१७         | क्षुंघा तृषा भयं        | १३।५२     | गुणशी <b>ल</b> कला    | ६।५६   |
| कृत्रिमेम्यो न                | १७।११        | क्षुम्यन्ति स्म द्विजाः | ३।६७      | गुणावनद्धौ पद         | 6160   |
| कृत्वा दोषं                   | ५११७         | क्षेत्रकालबल            | ७।६०      | गुणैः संपद्यते        | १७!३४  |
| कृत्वा पटलिका                 | १८।४३        | क्षेत्रममुष्य विनीय     | ५।८९      | गुरूणां वचसा          | १७।६६  |
| कृत् <b>वै</b> कत्रानृतं      | १४।४४        | क्षेत्रे ग्रामे खले     | १९।४९     | गृहप्रियापुत्र        | १८।९४  |
| कृषिकर्मोचितं<br>-            | ८।३२         | क्षेमेण तिष्ठति         | २।८२      | गृहाण त्विमदं         | 4188   |
| कृष्ट्रा कृष्ट्रा तया         | ११।७०        |                         |           | गृहाण त्विममां        | १५।३०  |
| केचित्तत्र वदन्ति             | ३।६९         | ख                       |           | गृहीतो ब्राह्मणः      | १२।६५  |
| केचिद्रचुर्नराः               | ३।५६         | <b>खगाङ्गभू</b> खाचातः  | १२।६२     | गृहीत्वा तृण          | ३।५३   |
| केनापि करुणार्द्रेण           | ४।१९         | स्योन्द्रनन्दनः         | १०।८३     | गृहीत्वा पुष्कलं      | ६।४१   |
| केवलेन गलिता                  | १७।९२        | खगो ऽगदत्ततः            | १०।८९     | गृहीत्वा स्वयं        | १८।४९  |
| कैलासशैलोद्ध रणं              | १६।९९        | खटिका पुस्तिका          | ११।७२     | गृह्णाति यो भाण्डं    | ७१९२   |
| कोटीकोट्यो दश                 | १८१६         | खट्वाधःस्थं भाजनं       |           | गृह्णामीदमपि          | ८१२८   |
| कोटीकोट्यो अबु-               | १८१७         | खण्डैरखण्डैर्जन         | १।१९      | गोपीर्निषेवते         | ११।२७  |
| कोपनिवारी शम                  | प्र. ५       | खरवक्त्रेण देवानां      | ११।४९     | गोमयं केवलं           | ५१४९   |
| को ऽपि परो न                  | ५।८४         | खलाः सत्यमपि            | ४१६       | गोशीर्षचन्दनस्य       | ८।५९   |
| को ऽपि याति न                 | ११८८         | खलूक्त्वा त्वं ततः      | १०१४८     | गौतमेन क्रुधा         | ११।६२  |
| कोविदः कोमलालापः              | २०१८         | खेचरण ततः               | १३।६,१४।७ | गौतमेन यथा            | १६१२०  |

| ₹ | ८४ |
|---|----|
| 4 | 60 |

| गौरीवदनविन्यस्तां       | १६।५१                | चिकित्सामष्ट्धा              | ८।५४  | जिनाङ् <b>घिस्प</b> र्श            | १२।५१ |
|-------------------------|----------------------|------------------------------|-------|------------------------------------|-------|
| गौरीव शम्भोः            | १।३९                 | चिक्रीड सा विटैः             | ४।७८  | जिनेन्द्रचन्द्रायतनानि             | १।५४  |
| ग्रहीतुं तस्य           | ८।१३                 | चित्तेन वीक्षते              | ८।७१  | जिनेन्द्रवचनं                      | १८।८३ |
| ग्रामकूटस्ततः           | ४।६९                 | चिन्तयित्वेति वर्षाणि        | १४।२३ | जिनेन्द्रसौध                       | १६।९८ |
| <b>ग्रामकू</b> टावभूतां | ५१७७                 | चित्राङ्गदस्ततः              | १५।२९ | जीवाजीवादि                         | १९।१० |
| ग्रामकूटो ऽथ            | ५।१                  | चेतसि कृत्वा गिरं            | २०।८१ | जीविते मरणे २।५८,                  | १९।८४ |
| ग्रामेम्यो जायते        | ८११५                 | चेतसि दुष्टा वचसि            | २०।४१ | _                                  |       |
| ग्रा <b>मे</b> यकवधूः   | ९।६३                 | चौरीव स्वार्थ                | पाप९  | ज्ञ                                |       |
| ग्राहं ग्राहमसौ         | ११।३४                |                              |       | ज्ञातेन शास्त्रेण                  | २०।३७ |
|                         |                      | छ                            |       | ज्ञात्वा गर्भवती                   | १५।३६ |
| घ                       |                      | छद्मना निजगृहं               | ४।९४  | ज्ञानजातिकुलैश्वर्य                | १३।६० |
| घनं कलापीव              | ११६८                 | छिन्ने ऽपि मूषकैः            | १२।१४ | ज्ञा <b>नसम्यक्</b> त्व            | १७।५८ |
| घ्नन्ति ये विपदं        | १३।९४                | <b>छेदतापननिघर्ष</b>         | १३।९९ | ज्ञेया गोष्ठी                      | ६।१२  |
|                         |                      | छोहारविषये स्याते            | ७।६३  | ज्येष्ठागर्भभवः                    | १२।३५ |
| च                       |                      | ज                            |       | ज्वलन्तं दुरन्तं                   | ५।९६  |
| चकमे सापि तं            | १४।८४                | ज                            |       | ज्वलित्वा स् <b>फुटिते</b>         | ९।१४  |
| चकर्त मस्तकं            | ११।५१                | जगाद खेचरः                   | १४।६६ | _                                  |       |
| चकार यो विश्व           | ८।८५                 | जगाद खे <b>ट</b> ः स्फुटं    | १२।९६ | त                                  |       |
| चक्रिणः केशवाः          | <b>Ci</b> R <b>१</b> | जगाद धिषणः                   | ११।३१ | त <b>तस्</b> तद् <b>शितं</b>       | १२।६८ |
| चक्रिणो द्वादशाईन्तः    | १०।५५                | जगाम यः सिद्धि               | १६।९६ | ततः खेटो ऽवदत्                     | १३।१२ |
| चक्रिणस्तीर्थ           | २।३९                 | जग्राह विद्या                | ११४५  | ततः पतिवता                         | १६।७० |
| चक्षुषा वीक्षते         | १७।४४                | जनल्पुयाज्ञिकाः              | १४।७९ | ततः पद्मासनः                       | १३।३६ |
| चतुर्थे वासरे           | १४।५९                | जजल्पुरपरे                   | ३।५७  | ततः पलायितः                        | १४।१३ |
| चतुर्विधं प्रासुक       | १९।९२                | जन्ममृत्युजरा                | १०।४९ | ततः पवनवेगो ऽपि                    | ३।४९  |
| चतुर्विधं श्रावक        | २०१८८                | जन्ममृत्युबहु                | १७।९९ | ततः पवनवेगः                        | १०१६७ |
| चतुर्विधाशन             | १९।८८                | जरासन्धं रणे                 | १५।५४ | ततः पापधिकैः                       | १५।८२ |
| चतुर्वेदघ्वनि           | ३।२२                 | जरासन्धाङ्गदौ                | १६।८६ | ततः पालयितुं                       | १६।३२ |
| चत्वार उक्ताः प्रथमाः   | २०१६८                | जलं हुताशे कमलं              | १२।९५ | ततः पुष्पपुरं                      | १४।२  |
| चत्वारो ऽथ महा          | ८।७४                 | जल्पति स्म सः                | ३।९१  | ततः प्रसाद इत्यु <del>व</del> त्वा | ८।२९  |
| चत्वार्यमासहस्राणि      | १८।४५                | जल्पेन कोकिलालापं            | ६।६१  | ततः शाखामृगाः                      | १६।१९ |
| चन्द्रमूर्तिरिव         | ५।३६                 | जहर्ष घरणी                   | ७१३४  | ततः साधुरभाषिष्ट                   | १९।६  |
| चन्द्रः कलङ्को          | १।३५                 | जहाति शङ्कां न               | २०।७१ | ततः स्वपरशास्त्रज्ञः               | १४।५५ |
| चन्द्राभी मरुदेवः       | १८।२०                | जातं खण्डद्वयं               | १६।८३ | ततो गाण्डीवमारोप्य                 | १३।९  |
| चम्पायां सोऽभवत्        | १५।४२                | जातं तस्या <del>स्</del> ततः | १४।७४ | ततो जगाद                           | १०।८७ |
| चरित्रं दुष्ट           | ५१७५                 | जातिमात्रमदः                 | १७।३३ | ततो ऽजल्पी <b>दसौ</b>              | ८।२२  |
| चलिताः सर्वतः           | २।१३                 | जिनः कल्पद्रुमापाये          | १८।२६ | ततो दिधमुखः                        | १६।७६ |
| चार्वाकदर्शनं           | १८।५९                | जिनाङ् घ्रिपङ्के रुह         | १६।९४ | ततो दिधमुखेन                       | १६।६९ |
|                         |                      |                              |       |                                    |       |

|                      |             | धर्मंपरोक्षा-रलोकानु       | क्रमणिका |                               | ३८५         |
|----------------------|-------------|----------------------------|----------|-------------------------------|-------------|
| ततो देवतया           | १८।४८       | तदानीं न कथं               | १३।१३    | तस्य स्पर्शेन                 | ८।६३        |
| ततो ऽध्यासीत्        | ८।२६        | तदान्यः कृपणः              | २।५३     | तस्य सा पाण्डुना              | १५।२१       |
| ततो ऽघ्यासीन्नृपः    | ८।२३        | तदा बोडमिति                | ९।५५     | तस्या मृघ्ये ददर्श            | १५।३९       |
| ततो नीलञ्जसां        | १८।२७       | तदाश्रावि कथं              | १४।६७    | तस्यालोक्य                    | <b>હા</b> ૪ |
| ततो बभाषे            | १६।९१       | तदास्वादनमात्रेण           | ७।५०     | तस्यास्ति सुन्दरा             | १५।२६       |
| ततो ऽभणीत्खगाधीशः    | ११।२        | तदीयपा <b>नतः</b>          | १४।६९    | तस्यास्तेनेति                 | ५।७२        |
| ततो भायभिय           | ९।१३        | तदीयं वचनं ९।५             | (२,१४।१० | तस्याः समस्त                  | ७।४१        |
| ततो ऽभाष्यत          | १४।४६       | तदीयं सिकता                | १५।६१    | तस्येति वचनं                  | ४।२१        |
| ततो भूतमतिः          | ६।८०        | तदेव कमलं                  | १३।३५    | तस्योपचर्यमाणः                | टाप३        |
| ततो भूपतिना          | ८।१०        | तदेव भाषते                 | १२।७१    | तं जगाद                       | ३।८५        |
| ततो ऽमुनावाचि        | ८।९३        | तद्भारतं क्षेत्रं          | १।१८     | तं तं नमति                    | १९।३७       |
| •                    | ७५,१६।४     | तन्नास्ति भुवने            | ५१४८     | तं निजगाद                     | ५।८२        |
| ततो लोहमयं           | ७।११        | तन्नेह विद्यते             | ९।१७     | तं वर्धमानं                   | ८।५५        |
| ततो ऽवतीर्येषः       | १।६९        | तन्माकन्दफलं               | ७।४४     | तं विलोक्य जिन                | २०।८७       |
| ततो वल्लभया          | ९।४७        | तन्वी मनोवेगं              | १।४३     | तानवेक्ष्य विमुग्धेन          | ४।११        |
| ततो ऽवादि मया        | १६।३१       | तपःप्रभावतः                | १४।८५    | तापसस्तपसां                   | ११।३        |
| ततो ऽवादीद्यतिः      | २।३         | तपांसि भेजे न              | ८।८४     | तापसः पितुरा <b>दे</b> शात्   | १४।८९       |
| ततो ऽवादीन्नृपः      | <b>હા</b> ષ | तपो वर्षसहस्रोत्थं         | ११।४३    | तापसीयं वचः                   | १४।६५       |
| ततो विमलवाहः         | १८।१९       | तप्तचामीकर                 | ११।१६    | ताभ्यामुक्तं स ते             | १६।६६       |
| ततो ऽवोचदसौ          | १०१७०       | तमवादीत्ततः                | ६१४०     | ताम्यामेष ततः                 | १६।६८       |
| ततो ऽवोचन्मनोवेगः    | ३।१६        | तमाचष्ट ततः                | १५।२३    | तामुपेत्य निजगाद              | 8166        |
| ततो ऽहं गदितः        | १४।३१       | तमालोक्य                   | ४।१      | तामेष भोक्तुं                 | १४।८३       |
| ततो ऽहं भस्मना       | १४।३३       | तमुवाच मनोवेगः             | १७।४     | तारुण्यं जरसा                 | २।४७        |
| तत्कर्तव्यं बुधैः    | ३।१३        | तयोद्गीर्णे ततः            | १२।५     | तार्णदारविक                   | ३।९३        |
| तत्र केचिदभाषन्त     | र।७७        | तरुणीतः परं                | ४।५७     | ताल्वादिकारणं                 | १७।९        |
| तत्र जातो जरासंघः    | १६।८४       | तरुणीसंगपर्यन्ता           | ४।५८     | तावस्मद्भक्षणं                | १५।८१       |
| तत्र तेन तदेवोक्तम्  | ४।२५        | तरुपाषाण                   | १२।९     | तावालोक्य स्फुरत्कान्त        | ी ३।६०      |
| तत्र द्वेधा कृते     | १३।८०       | तर्कं व्याकरणं             | ३।३२     | तिग्मेतरांशावि <b>व</b>       | १।१४        |
| तत्र स्थित्वा चिरं   | १३।३३       | तव धनं                     | ६।९१     | तिष्ठतोनी वियोगे              | ३।१०        |
| तत्रागतां चन्द्रमतीं | १४।९९       | तव या हरते                 | ५१६५     | तीव्रेण तेन                   | ८।५२        |
| तत्रायाते ऽमित       | १५१९८       | त <b>व रा</b> ज्यक्रमायातं | ७१८      | तूर्यस्वने श्रुते             | १०१६९       |
| तत्रास्ति शैलः       | १।२१        | तवान्यदपि मित्राहं         | १४।१     | तृणकाष्ठं यथा दत्तः           | ३।६४        |
| तत्रैको बटुकः        | ६१८         | तस्मिन्नेव क्षणे           | ९१६८     | <sub>रू</sub><br>तृतीये वासरे | ९।६४        |
| तत्प्रविश्य ततः      | १३।३२       | तस्य तां सेवमानस्य         | ११।१४    | ते ऽजल्पिषुस्ततः              | १२।७५       |
| तथा पतित्रता         | १६।७२       | तस्य प्रदर्शितं            | ७।२४     | तेन गत्वा ततः                 | ११।९        |
| तथा विचिन्त्य        | ५११८        | तस्य वाक्यमवधार्य          | ४।८९     | तेन तां सेवमानेन              | १५।३४       |
| तदन्तरस्यं तं        | ११।२०       | तस्य शर्करया               | ७।२१     | तेनागद्यत किम्                | १६।६३       |
| ४९                   |             |                            |          |                               | <b></b>     |

| तेनागस्त्यो मुनिः          | १६।६१   | त्वमसि कः              | ६।८८    | दुःखं वैषयिकं             | २।२६   |
|----------------------------|---------|------------------------|---------|---------------------------|--------|
| तेनातो विधवा               | ११।१३   | त्वमेव बन्धुः          | १८१९०   | दुःखे दुरन्ते             | १।५२   |
| तेनाराधयता                 | १६१४८   | त्वया दत्तं मया        | १८।८८   | दुग्धाम्भसोर्यथा          | १७।४६  |
| तेनावादि मया               | ८।६०    | त्वया समेतां यदि       | ११।८६   | दुरन्तमिथ्यात्व           | ११५०   |
| तेनेति भाषिता              | ७।७६    | त्वादृशीं विभ्रमाघारां | ४।७१    | दुरापागुरुविच्छेदी        | ८।४९   |
| तेनैका सा वधूः             | ११।७४   | _                      |         | दुरापा द्रव्यदाः          | ८१३१   |
| तेनैव तापसाः               | ११।६    | द                      |         | दुर्निवारं तयोः           | ५१७९   |
| तेनोक्तमहं                 | १४।५    | दग्धा विपन्नाश्चिर     | १६।९२   | दुर्निवारैः शरैः          | ५१९    |
| तेनोक्तं वेद्यि नो         | १६।२४   | दण्डपाणि यमं           | १२।८    | दुर्भेद्यदर्पाद्रि        | ७।९५   |
| ते प्राहुर्न बिभेषि        | १६।४४   | ददति पुत्र             | ६।८३    | दुर्योधनस्य               | १०।२२  |
| ते प्रोचुर्मुञ्च           | १५।७२   | ददाति घेनुः            | ७।८३    | दुर्योधनादयः पुत्राः      | १५।५२  |
| ते ऽभाषन्त कृतः            | १६।२७   | ददाति या निजं          | ४।८०    | दुर्योधनादयः सर्वे        | १५।५६  |
| ते मया भक्तितः             | ३।१८    | ददाना निजसर्वस्वं      | १९।५९   | दुर्लभे रज्यते            | ५१६१   |
| ते ऽवादिषुस्त्वं           | १५।७४   | दर्शनेषु न             | ३।८३    | दुर्वारैमार्गणैः          | १२।२३  |
| ते ऽवोचन्नीदृशं            | १६।३    | दर्शनैः स्पर्शनैः      | ६।२६    | दुश्छेद्यं सूर्यरश्मीनां  | ८१७०   |
| ते व्याचचिक्षरे            | १६।५४   | दर्शनं स्पर्शनं        | ६।६२    | दुःशीलानां विरूपाणां      | ९।३७   |
| तेषामन्ते तृतीयाब्दे       | १८।८    | दर्शयस्व ममापीदं       | ३।३८    | दुःसहासुख                 | २।४५   |
| तेषामिति वचः               | १२।१७   | दर्शयामि पुराणं        | १५।६८   | दृश्यन्ते परितः           | ३।२४   |
| तेषां व्यवाये प्रति        | २०।६९   | दर्शयाम्यधुना          | १२।५३   | दृष्टिविश्रम्य            | ११।३९  |
| ते सर्वे ऽपि व्यतिक्रान्ता | : १०।५६ | दवीयसो ऽपि             | १२।१२   | दृष्ट्वा तरन्तीं          | १४।९८  |
| तैरुक्तमयमुत्पातः          | १४।३०   | दशाङ्को दीयते          | १८।१५   | दृष्ट्वातो तादृशी         | ३।५४   |
| तैरुक्तं विधवां            | ११।११   | दह्यन्ते पर्वताः       | रा५५    | दृष्ट्वा दिव्यवधू         | १२।२२  |
| तोमरेणोदिता                | ७।७५    | <b>दानपूजामि</b> ताहार | २।५१    | दृष्ट्वानुसारिभ <u>िः</u> | १५।६४  |
| तोषतो दर्शितं              | ८।३३    | दानमन्यदपि             | २०१३९   | दृष्ट्रा पर <b>व</b> धूं  | १९।६२  |
| त्रस <b>स्थावर</b> जीवानां | १९।७५   | दानयोग्यो गृहस्थः      | १६।६४   | दृष्ट्वा योजनगन्धादि      | १७।३०  |
| त्रसा द्वित्रिचतुः         | १९।१८   | दानवा येन हन्यन्ते     | १०११४   | दृष्ट्वा वाचंयमीभूता      | ७।८०   |
| त्रस्तावावां ततः           | १५।७८   | दायकाय न ददाति         | २०।४०   | दृष्ट्वा वृषणवालाग्रं     | १३।३४  |
| त्रस्तो ऽतो ऽग्रीकृतः      | २।७     | दार्वर्थं चन्दनस्य     | ८।५८    | दृष्ट्वेति गदितः          | १३।८८  |
| त्रिदशाः किंकराः           | १९।७१   | दाहं नाशयते            | ८।५६    | दृष्ट्वैकमग्रतः           | ८।४    |
| त्रिद्वचेकका मता           | १८।९    | <b>दिग्दे</b> शानर्थ   | १९।७३   | दूरीकृतविचारेण            | ७।५३   |
| त्रिमोहमिथ्यात्व           | १८।९२   | दिव्येषु सत्सु भोगेषु  | १९।३०   | देवकीयक्रमाम्भोज          | ८।६    |
| त्रैलोक्यं लङ्घमानस्य      | १९।७६   | दीनैर्दुरापं व्रत      | २०१७५   | देवतागमचरित्र             | १३।१०० |
| त्यक्तबाद्यान्तर           | १८।७६   | दीप्रो द्वितीयः        | १।२२    | <b>देवता</b> तिथिभैषज्य   | १९।२१  |
| त्यवत्वा जिनवचोरत्नं       | १८।८७   | दुःखदं सुखदं २।२५      | ७, २।६४ | देवता विविध               | १७।९८  |
| त्यजति यो ऽनुमति           | २०।६२   | <b>दुःखदा</b> विपुल    | १९।५८   | देवस्य काञ्चन             | ११।२०  |
| त्वदीयहस्ततः               | ११।५२   | दुःखपावकपर्जन्यः       | १०।१९   | देवानां यदि               | १५।१२  |
| त्वमप्येहि सह              | १४।२०   | दुखं <b>मेरू</b> पमं   | २।२३    | देवास्तपोधनाः             | १५।१५  |

| धर्मपरीक्षा-क्लोकानु <b>क्रमणिका</b> ३८ |              |                               |                    |                       |              |
|-----------------------------------------|--------------|-------------------------------|--------------------|-----------------------|--------------|
| देवीव देवीभिः                           | १४।९३        | द्वेषरागमद १३।९               | ६६,१७। <b>९१</b> , | न कीर्तिर्न कान्तिः   | ९।९२         |
| देवे कुर्वति                            | १०।३३        | २०।३                          |                    | न को अपि कुरुते       | २।६३         |
| देवेन देवो हित                          | १३।१०१       | द्वचासना द्वादशा <b>वर्ता</b> |                    | न को ऽपि विद्यते      | ६१३०         |
| देवो रागी यतिः                          | १७।८८        |                               |                    | न को ऽपि सह           | २।६७         |
| देवो विध्वस्तकर्मा                      | १३।१०२       | घ                             |                    | न क्वापि दृश्यते      | २।६६         |
| देव्यो ऽङ्गनाभिः                        | १।३१         | धनं धान्यं गृहं               | १९१६७              | न गृह्धते ये          | प्र. १३      |
| देशो जातिः कुलं                         | १८१८०        | धनुःशङ्ख <b>ा</b> रा          | १०।१३              | न जातिमात्रतः         | १७।२३        |
| देशो मलय                                | ४।८          | धर्मकामधन                     | २०।४९              | न जात्वहं त्वया       | ३।१९         |
| देहस्थां पार्वतीं                       | ११।२३        | धर्मतो ददते                   | २१३४               | न जातेरस्मदीयायाः     | १४।७०        |
| देहिनो रक्षतः                           | २।७७         | <b>धर्मपरीक्षामकृत</b>        | प्र.६              | न जानाति नरः          | ५१६          |
| देहे ऽवतिष्ठमानः                        | १७।५७        | धर्ममना दिवसे                 | २०।५८              | न तया दीयमाने         | ११।७५        |
| देहो विघटते                             | ६।७९         | घर्ममार्गमपहाय                | ४।९५               | न तेन किञ्चन          | ९।४९         |
| दैवात्समुत्पन्न                         | १२।८४        | धर्मस्य कारणं                 | २०।२९              | नत्वा स साधुं         | २०१८३        |
| दोषं गृह्णाति                           | १३।५७        | धर्मार्थकाममोक्षाणां          | २०।२७              | नत्वोक्तैवं           | <b>७</b> १३८ |
| दोषं परेषां                             | १५।९२        | धर्मः कषायमोक्षेण             | १९१६८              | न दन्तिनो निर्गमन     | १२।९४        |
| दोषाणां भ्रमतां                         | ५1५६         | धर्मः कामार्थ                 | २।४१               | न दीक्षामात्रतः       | १७१६०        |
| दोषैः शङ्कादिभिः                        | १९।११        | धर्मी गणेशेन                  | श१५                | न देवा लिङ्गिनः       | १७।८७        |
| दोषं परेषां                             | १५।९२        | धर्मो जैनो ऽपविघ्नं           | प्र.१८             | न पादुकायुगं          | १०१७         |
| द्रव्येण भूरिणा                         | १६।६७        | धर्मी निष्दाते                | १९।४७              | न बभूव तपः            | ११।४६        |
| द्रष्टव्याः सकलाः                       | १९।५७        | <b>धर्मोपदे</b> शनिरतः        | २।८१               | त बुद्धिगर्वेण        | त्र. १०      |
| द्रष्टुं स्त्रष्टुं मनः                 | १९।२६        | धर्मो बन्धुः पिता             | १९।५२              | नभश्चरस्ततः           | १०।८१        |
| द्रौपद्याः पञ्च भर्तारः                 | १४।३७        | घर्मो ऽस्ति क्षान्तितः        | २।७५               | नभश्चराणां नगराणि     | १।२४         |
| द्वाभ्यां चिकतिचत्तः                    | ९।३४         | धार्मिका वसते                 | २।३७               | नभश्चरेशः             | १।३२         |
| द्वारेण पञ्चमेन                         | १५१६९        | धार्मिकाः कान्तया             | २१३५               | नभश्चरो ऽवदत्         | १४।८१        |
| द्विजा जजल्पुरत्र                       | १०।९१        | धीरस्य त्यजतः                 | २१७८               | न भुङ्क्ते न शेते     | ५1९५         |
| द्विजा प्राहुस्त्वया                    | १२।५८        | घी <b>वरी जायते</b>           | १४।९०              | न भेदं सारमेयेभ्यः    | १९।३१        |
| द्विजिह्नसेवितः                         | ११।२२        | घृतग्रन्थो ऽपि                | ८१७६               | न मृत्युभीतितः        | २०।२८        |
| द्विजैरवाचि                             | १०।८८        | घृतराष्ट्राय गान्धारी         | १४।५८              | नरको ऽजगरः            | २।२०         |
| द्विजैरुक्तमिदं                         | १६।९०        | घृतराष्ट्राय सा               | १४।६०              | नरामरव्योमचरैः        | १।६६         |
| द्वितीये वासरे                          | ७।७९         | घ्यानं श्वासिनरोधेन           | १७।५६              | नर्तनप्रक्रमे         | १२।३१        |
| द्विधाकृत्य तया                         | १६।८२        | <b>घ्यानाघ्य</b> यन           | ३।२७               | न लज्जां वहमानेन      | ९।६२         |
| द्विविधा देहिनः                         | १९।१७        | घ्व <i>स्</i> ताशेष           | प्र. २             | न वल्म्यते यो         | २०१६३        |
| द्विष्टो निवेदितः                       | ६।१          | _                             |                    | न विप्राविप्रयोः      | १७।२८        |
| द्वीपेशेन ततः                           | <b>७</b> ।७३ | <b>न</b>                      |                    | न विशेषो ऽस्ति        | १९।६०        |
| द्वीपो ऽथ जम्बूद्रम                     | १।१७         | न किचनात्र                    | १८।३६              | न शक्नोम्यहं          | १६।३३        |
| द्वेधा निसर्गाधिगम                      | २०१६६        | न किचिद्विद्यते               | २।४६               | न शक्यते विना         | १८।३०        |
| द्वे भार्ये पिठरोदर्ये                  | ९।४          | न किंचनेदं                    | ५।५                | नष्टः क्षिप्रं वस्त्र | ९।८४         |

| नष्टामैकार्णवे       | १३।२०    | निरस्तमिथ्यात्व          | १८।९७        | नेमिषेणगणः                            | प्र.१४ |
|----------------------|----------|--------------------------|--------------|---------------------------------------|--------|
| न सत्यमपि वक्तव्यं   | ४।२७     | निरस्ताशेषरक्तादि        | १६।८९        | नैवमालोचयन्तः                         | ३।८०   |
| न सो ऽस्ति विष्टपे   | पापर     | निरस्य भूरिद्रविणं       | २०।४७        | नोपायो विद्यते                        | २।५६   |
| नाजन्ममृत्यु         | 3188     | निरीक्ष्य ते             | १०।८२        | न्यगदीदपरा                            | ९।७५   |
| नात्मनः किञ्चन       | २१६०     | निरीक्ष्य नागं           | १२।८८        |                                       |        |
| नात्मनः साध्यते      | १७।५५    | निरुत्तरांस्तथा          | <b>१</b> ७।१ | प                                     |        |
| नादरं कुरुते         | १०।८     | निर्गता माहनाः           | १२।५६        | पक्षिणा नीयमानस्य                     | ७।४०   |
| नाद्यां हित्वा नारक  | २०।७९    | निर्गत्य वसतेः           | ६।४७         | पञ्चत्वमागच्छत्                       | १९।९४  |
| -                    | 1७,१७।१८ | निर्घातुकेन देवेन        | १५।४४        | पञ्चधाणुत्रतं                         | १९।१२  |
| नाभिलक्ष्म्या        | ६।५९     | निर्भिन्नो यः            | १९।२८        | पञ्चधानुर्थदण्डस्य                    | १९।७९  |
| नामाप्याकणितं        | १३।६५    | निर्मलं दघतः             | २।७६         | पञ्चभिर्मुष्टिभिः                     | १८।४१  |
| नायान्ति प्रार्थिताः | २१७०     | निर्वाणनगर               | १८।७७        | पञ्चमाससमेतानि                        | २०११५  |
| नारायणश्चतुर्बाहुः   | १३।९०    | निर्विचारस्य             | ७१५८         | पञ्चम्यामुपवासं                       | २०११३  |
| नार्थः परपुराणेषु    | १६।१६    | निर्विवेकस्य विज्ञाय     | ७।५९         | पञ्चवर्षशतोत्थस्य                     | ११।४५  |
| नार्हत्वं यदि        | १०।७३    | निवर्तमानस्य             | १।५५         | पञ्च स्वेषु गृहीतेषु                  | १४।४०  |
| नारी हेतुरकीर्तीनां  | पापट     | निवसन्ति हृषीकाणि        | १९।८७        | पञ्चाक्षविषयासक्तः                    | १३।५८  |
| नाशे त्रिश्ल         | १२।४२    | निवारिताक्षप्रसरः        | ८।८६         | पञ्चाशत्तस्य                          | ६।४    |
| नाश्यन्ते दीक्षया    | १७।६५    | निवार्यमाणेन <b>म</b> या | १८।८९        | पतिवतायसे                             | ९।२९   |
| नासनं पेशलं          | १०१६     | निशम्य तेषां ८।९४        | ८,१५।९१      | पत्युरागममवेत्य                       | ४।८४   |
| नास्ति स्वस्वामि     | १८।११    | निशम्य विषमाकन्दं        | ७१४९         | पत्यौ प्रव्रजिते                      | ११।१२  |
| नास्माकं युज्यते     | १६।८     | निशम्येति वचस्तस्य       | ५१६९         | पदाति विल <b>ष्टम</b> विल <b>ष्टं</b> | ८।८    |
| निगद्यते गते         | १६।६५    | निशम्येति वचः            | १८।५१        | पनसालिङ्ग <b>ने</b>                   | १४।६३  |
| निगद्येति नमन्ति     | ३।७६     | निशातकामेषु              | ११।८२        | पन्थानः श्वभ्रकूपस्य                  | १९।५६  |
| निगद्येति निजां      | ९।४३     | निषेविता शर्मकरी         | २०१४५        | पयो ददाना                             | ७।८२   |
| निजगादापरा           | ३।६२     | निहत्य रामस्त्रिशिरः     | १५।९५        | परकीय <b>मि</b> मं                    | १५।८३  |
| निजानि दश            | १३।४९    | निहत्य वालि              | १५।९७        | परकीयं परं                            | १६।२१  |
| निजेन बाहुना         | १६।५०    | नि:पीडिताशेष             | ८।८१         | परच्छिद्रनिवि <b>ष्टा</b> नां         | पाप४   |
| नित्यो निरञ्जनः      | १०।६४    | निःशङ्का मदना            | ६।३१         | परप्रेष्यकराः                         | ४।२    |
| निदानमिथ्यात्व       | १९।९६    | निःसन्धियौजिता           | १६।५२        | परमां वृद्धिमायाता                    | ५1५५   |
| निद्रया ऽघोक्षजः     | १३।७३    | नीचः कलेवरं              | ४।७५         | प <b>रस्परविरुद्धानि</b>              | १८।२   |
| निद्रया मोहितः       | १३।७१    | नीचा एकभवस्य             | २।४४         | परस्परं <b>म</b> हायुद्धे             | १६१७४  |
| निधानसदृशं           | ८।४२     | नीचाचारैः सर्वदा         | २०।४४        | परस्त्रीलोलुपः                        | ४।७०   |
| निधाय प्रतिमां       | १२।४३    | नूनं मां वेश्यया         | ५।३७         | परंगतौ मरिष्यावः                      | १६।४०  |
| निपात्य कामिनी       | ६।७४     | नूनं विष्णुरयं           | ३।७५         | परः पाराशरः                           | १५१५१  |
| निम्नगापर्वत         | १३।८१    | नृत्यदर्शनमात्रेण        | ११।२९        | परापहारभीतेन                          | ११।६९  |
| निम्बमुक्तवा गृहीतं  | ८१६७     | नृपं मन्त्री ततः         | ७१६          | परिगृह्य व्रतं                        | १९।१५  |
| निरर्थकं कृतं        | १५।५९    | नेन्द्रियाणां जयः        | १७।६९        | परिणीता ततः                           | १४।७६  |
|                      |          |                          |              |                                       |        |

| धर्मपरीक्षा-रलोकानुक्रमणिका |
|-----------------------------|
|-----------------------------|

| परिणीताभवत्                        | १४।८०         | पुलिनव्यापकं                   | १५।६३ | प्ररूढपापाद्रि                 | کاک    |
|------------------------------------|---------------|--------------------------------|-------|--------------------------------|--------|
| परिवर्तसमः                         | ८।७२          | पुष्टिदं विपुल                 | ५।३४  | प्रलयस्थितिसर्गाणां            | १७।८२  |
| परे प्राहुरयं                      | ३।७८          | पुंसा सत्यमपि                  | ४।३०  | प्रविश्य पत्तनं                | १०१६८  |
| पर्वते जायते                       | ४।४५          | पुंसा सत्यमसत्यं               | ४।२९  | प्रविष्टो ऽत्र ततः             | १३।२५  |
| पल्यस्याथाष्ट्रमे                  | १८।१७         | पूजितो वाणिजः                  | ८।६४  | प्रशस्तं धर्मतः                | २।४२   |
| पवनेनैकदा                          | ११।७३         | पूर्वमिन्द्रजिते               | १४।७७ | प्रसाद इति                     | ७।४५   |
| पश्यन्तः पापतः                     | रार९          | पूर्वापरविचारज्ञाः             | ४।४३  | प्रसार्य बाह्र                 | १०।९६  |
| पश्चाद् गर्भवतीं                   | १५।३१         | पूर्वापरविचारेण                | ४।४१  | प्रसार्यं हस्तं                | १२।८२  |
| प्रपञ्जो विद्यते                   | ६।५१          | पूर्वापरविरुद्धानि             | १३।८७ | प्रत्यक्षतः पर                 | २।९२   |
| पाखण्डं कि त्वया                   | 41२८          | पूर्वापरविरोघाढ्यं             | १०१६५ | प्रत्यक्षमीक्षमाणेषु           | १७।४५  |
| पाखण्डाः समये                      | १८।७२         | पूर्वापरेण कार्याणि            | ७।५६  | प्रत्यक्षमिति विज्ञाय          | २।४३   |
| पाखण्डानां विचित्राणां             | १८।५८         | पूर्वोदितं फलं                 | १९।७८ | प्रस्तावे ऽत्रास्य             | २।१८   |
| पाणिपात्रे परैः                    | १८।५०         | पृष्टेति तत्र विरते            | २।९०  | प्राज्ञैर्मुनीन्द्रैः          | १।१६   |
| पातयित्वा वधूं                     | १४।१५         | पैत्तिको विपरीतात्मा           | १०।२  | प्राणेम्यो ऽपि प्रिये          | ९।५    |
| पा <b>दयो</b> र्जङ्घयोः            | ११।३८         | पौरैक्का जडा                   | ९।२   | प्राणप्रियो मम                 | २१८५   |
| पादाभ्यां तन्वि                    | ६।५८          | पौलस्त्यमञ्जन                  | ८।२७  | प्राणिपालदृ <b>ढ</b>           | १७।९४  |
| पादाः सदा विदधते                   | २।८३          | प्रकृष्टो ऽत्र कृतः            | १८।४४ | प्रातर्विमानमारुह्य            | ३१४४   |
| पारम्पर्येण <b>सः</b>              | १७।१५         | प्रक्रमं बलिबन्धस्य            | १०।६१ | प्राप्य ये तव                  | २०।८५  |
| पार्वतीस्पर्शतः                    | १२।३०         | प्रगृह्य मित्रं                | १८।९८ | प्रियापुरीनाथ                  | १।४८   |
| पालयन्ती गृहं                      | ६।२४          | प्रज्वलन्त्यूर्ध्व             | ९।१०  | प्रियायाः क्रष्टुं             | ९१५०   |
| पालयन्ती मिमां                     | १६।७१         | प्रणम्य तापसाः                 | १४।२५ | प्रियेण दानं                   | १९।९३  |
| पाशं दण्डं विषं                    | १९।८१         | प्रताड्य खेचरः                 | १२।५५ | प्रिये ऽप्रिये विद्विषि        | २०१५५  |
| पिता पितामहः                       | ३।७           | प्रतिपद्य वचः                  | ११।५५ | प्रेक्षकैर्वेष्टितौ            | ३।५५   |
| पितामहस्ततः                        | १३।२९         | प्रतिपन्नं कुमारेण             | ७।१०  | प्रेतभर्ता ततः                 | १२।४   |
| पिधाय दोषं                         | २०।७२         | प्रतिश्रुत्यादिमः              | १८।१८ | प्रेम्णो विघटने                | ५१२२   |
| पी <b>तमङ्गुष्ठमात्रे</b> ण        | १३।१८         | प्रतीक्षेता <b>ष्टवर्षा</b> णि | १४।३९ | प्रेरिताः स्वकृत               | १३।९३  |
| पुण्डरीकं महायज्ञं                 | ६।२३          | प्रत्येष्यथ यतः                | १२।७४ | प्रेषितो जलमानेतुं             | ८७।६१  |
| पुत्रकल <b>त्रधनादिषु</b>          | ५।८३          | प्रथीयो ऽथास्ति                | ६।२   | -                              |        |
| पुत्रमित्रगृह                      | १८।३३         | प्रदर्श्य वाक्यं               | १८।९१ | फ                              |        |
| पु <b>त्र</b> मित्रशरीराथ <b>ँ</b> | २।६५          | <mark>प्र</mark> दायाभरणं      | ७१७   | फलं खादन्ति ये                 | १९।४३  |
| पुरन्दरब्रह्म                      | ८।८२          | प्रपद्यते सदा                  | ७।१७  | फलं निर्द्रात                  | १७।६३  |
| पुराकरग्राम                        | १२।९१         | प्रपेदे स वचः                  | ६।४४  | फलं वदन्ति                     | २०।२१  |
| पुराणमीदृशं                        | १२।१ <b>१</b> | प्रबोधितास्त्वया               | १०।३१ | फलान्यत्तुं प्र <b>वृत्ताः</b> | १८।४७  |
| पुराणसंभूतं                        | प्र.।९        | प्रभाते स जिनं                 | १२।५० | फुल्लाघरदलैः                   | १६।४९  |
| पुराणं मानवः                       | १४।४९         | प्रभो तपःप्रभावेण              | ११।३२ | <b>=</b>                       |        |
| पुरुषं नयति                        | १९।६९         | प्रमाणबाधितः                   | १७।७७ | ब                              |        |
| पुरे सन्ति परश्रापि                | १२।८०         | प्रमादतो व्रतं                 | १९।१६ | बद्धं मया                      | प्र. ७ |
|                                    |               |                                |       |                                |        |

| ९० |
|----|
|    |
|    |

| बद्धो विष्णुकुमारेण              | १०।६२       | भज्यते नातसी                 | १३१४०  | मक्षिकाभिरसौ              | २।१४    |
|----------------------------------|-------------|------------------------------|--------|---------------------------|---------|
| बन्धभेदवध                        | १९।२२       | भट्टा यदीदृशः                | १०१२०  | मगधे विषये                | ८१२     |
| बन्धमोक्षविधयः                   | १७।९५       | भणितो म्लेच्छनाथेन           | ७१७१   | मञ्जूषायां विनिक्षिप्य    | १५।३७   |
| बन्धमोक्षादि                     | १७।४७       | भद्र चिन्तयतां               | १०१४६  | मत्वेति दूषणं             | ५।११    |
| बन्धूनामिह                       | १८।३२       | भवतामागमः                    | १३।१४  | <b>मण्ड</b> लो मण्डलीं    | ४।७४    |
|                                  | ८,१०।८५     | भवति मूढ                     | ६।८४   | मण्डूकी मानुषं            | १५१६    |
| बभाषिरे परे                      | ३।५९        | भवति यत्र न                  | २०१३८  | मत्स्यशाकुनिक             | १९।५४   |
| बभाषिरे वेद                      | १५।९३       | भवदीयमिदं                    | १६।६   | मदाम् <b>बु</b> धाराद्वित | १२।८१   |
| बलाहकैरिव                        | ५१२         | भवान्तक <b>ज</b> रोज्झिताः   | १७।१०० | मद्यतूर्यग्रह             | १८।१६   |
| बहिरन्तरयोः                      | ६।६९        | भवे बंभ्रम्यमाणानां          | २।२२   | मद्यतो न परं              | १९।३६   |
| बहुनात्र किमुक्तेन               | ५।६३        | भव्यत्वमस्ति जिन             | २।८९   | मद्यमांस <b>क</b> लितं    | २०।४३   |
| बहुशाखोपशाखाढ्यः                 | १६।३०       | भारतादिषु कथासु              | ३।९४   | मद्य मांसवनिता            | १७।९६   |
| बान्धवा विधिना                   | ६१५         | भारतीमिति निशम्य             | ३।८४   | मद्यं मांसं चूतं          | २०।५१   |
| <b>बान्धवै</b> स्त्यज्यते        | २०।४८       | भावा भद्रानुभूयन्ते          | ३।३५   | मद्यं मूलमशेषाणां         | १९।३८   |
| बालिशं शंसति                     | ८१२०        | भाषते सम तमसौ                | ३।८६   | मधुसूक्ष्मकणास्वादः       | २।२१    |
| बालेयकशिरः                       | १२।४६       | भाषिताखिल                    | प्र. ३ | मघ्यदेशे सुखाधारे         | ८१५०    |
| <b>बा</b> ह्याम्यन्तरयोः         | ६१५०        | भिन्नप्रकृतिकाः              | २१५९   | मध्यमं जायते              | १७।४२   |
| विडौजसावाचि                      | ११।९२       | भिल्लवर्ग मतं                | २।१९   | मध्यस्थितामुज्जयिनीं      | १।५८    |
| बिभेद हृदयं                      | ११।४०       | भुङ्≉ते नालीद्वयं            | २०११२  | मन्मथाकुलिता              | ३।६३    |
| बिभेम्यहं तरा                    | ९।६         | भुजङ्गी तस्क <b>री</b>       | ५१६८   | मन्यन्ते स्नातः           | १७।३४   |
| <b>बुधैरुद्</b> द्योतना          | २०।२३       | भुञ्जते मिष्टं               | २।३६   | मनीषितप्राप्त             | १।२९    |
| बुभुजे तामविश्रामं               | ६१२८        | भुञ्जानयोस्तयोः              | 4100   | मनीषितं ततः               | ७।७४    |
| <b>ब्रू</b> याल् <b>डी</b> हमिदं | ७।९         | भुञ्जानः काङ् <b>क्षि</b> तं | ४।५३   | मनुव्यासवसिष्ठानां        | १४।५०   |
| बृहत्कुमारिका                    | १४।११       | भूमिदेवैस्ततः                | १३।१५  | मनुष्याणां तिरश्चां       | ४।४२    |
| बोडेन सदृशा                      | ९।५८        | भूयो ऽपि तापसाः              | ११।१०  | मनुष्याणां पशूनां         | ७।६१    |
| बोडे रक्षतु ते                   | ९।३३        | भूयो योजनगन्धाख्यां          | १४।८८  | मनोभुवतरु                 | ११।६८   |
| व्रवीमि केवलं                    | ४।५         | भूरिका <b>न्तिमति</b>        | २०१७८  | मनो मोहियतुं              | ११।३६   |
| ब्रह्मचारी शुचिः                 | ६।५४        | भूरि द्रव्यं काङ्क्षितं      | ९।८२   | मनोरमं तत्र               | १३।८९   |
| <b>ब्रह्मणा यज्जलस्य</b>         | १३।७९       | भेदे जायेत विप्रायां         | १७।२६  | मनोरमा पल्लविता           | १।४१    |
| ब्रह्म हत्यानिरासाय              | ११।५६       | भोजनानि विचित्राणि           | ४।७९   | मनोवृत्तिरिव              | ६।२१    |
| ब्रह्मा मृगगणाकीणँ               | ११।५७       | भ्रमवा भरत                   | ३।२०   | मनोवेगस्ततः ३।४०          | ,१९।१०, |
| <b>ब्राह्मणक्षत्रियादी</b> नां   | १७।२५       | भ्रमन्तौ घरणीं               | १५।८७  | १३।३                      | १९,१९।३ |
| ब्राह्मणो ऽवाचि                  | १७।२७       | भ्राता ततो मया               | १६।३९  | मनोवेगेन तत्र             | ३।४८    |
|                                  |             | भूनेत्रहुङ्कार               | १९।९८  | मन्त्रिणा गदिते           | १२१७०   |
| भ                                |             | भृशं स <del>क</del> ्तदृशं   | ११।४४  | मन्त्री ततो ऽवदत्         | ८।५     |
| भगवन्नत्र                        | २। <b>२</b> | म                            |        | मन्त्री भूपतिना           | ८।७     |
| भजते वपुषैकं                     | २०।४२       | मक्षिकाभिर्यदादाय            | १९।४१  | मम त्वया विहीनस्य         | ६।६४    |
|                                  |             |                              |        |                           |         |

| धर्मंपरीक्षा | –श्लोकान | क्रमणिका |
|--------------|----------|----------|
|              |          |          |

| मम पश्यत                  | ९।३६   | मिथ्याज्ञानतमः                      | १५।६५                | य                          |       |
|---------------------------|--------|-------------------------------------|----------------------|----------------------------|-------|
| ममानिष्टं करोति           | ५।३२   | मिथ्यात्वतो न                       | २।८८                 | यच्छुभं दृश्यते            | १८।८२ |
| ममापि निर्विचाराणां       | ४।३२   | मि <b>थ्यात्वमु</b> त्सार्य         | १।५३                 | यज्जाह्नवी सिन्धु          | १।२०  |
| ममाम्बरं दास्यति          | १२।९०  | मिथ्यात्वयुक्त <u>ं</u>             | <b>१</b> ।५ <b>१</b> | यतो जोषयते                 | ६।१६  |
| ममोत्सुकमिमा <u>ं</u>     | १३।३०  | मिथ्यात्वशल्यं                      | २।९१                 | यतो भार्याविभीतेन          | ९।३५  |
| मया गतवता                 | १४।३५  | मिथ्यात्वावत                        | १७।६२                | यतो मारयते                 | ६।१७  |
| मया त्रिघा ग्राहि         | १८।९६  | मिथ्यात्वासंयमाज्ञानैः              | १७१३७                | यत्राम् <b>बु</b> वाहिनीः  | ३।२८  |
| मया त्वं यत्नतः           | ३।५    | मिथ्यापथे                           | २।८७                 | यत्त्यक्तो वर्तुलैः        | ४।२२  |
| मया निदर्शनं              | २।४    | मिलितौ शयितौ                        | ३।४३                 | यत्र निर्वाणसंसारौ         | १८।७४ |
| मयालोक्य गृह              | ९१६७   | मिलित्वा ब्राह्मणाः                 | १०।७८                | यत्राहारगताः               | २०।३  |
| मयावाचि ततः               | १४।३२  | मीनः कूर्मः पृथु                    | १०।५९                | यत्त्वं मदीय               | ६।५७  |
| मया श्रुत्वा वचः          | १४।२१  | मीमांसां यत्र                       | ३।३०                 | यत्त्वां धर्ममिव           | ३।३६  |
| मया हि सदृशः              | ९।१५   | मीलयित्व। ततः                       | 20100                | यथा कुम्भादयः              | १७।१० |
| मयि श्रुत्वा वचः          | १४।२६  | मुक्तभोगोपभोगेन                     | १९।८६                | यथादिमेन चित्तेन           | १७।४१ |
| मयेत्वा पाटकीपुत्रं       | १९।४   | मुक्त्यङ्गनालिङ्गन                  | १६।९५                | यथा भवति भद्रायं           | ७१३७  |
| मयेन मुनिना               | १४।६८  | मुक्त्वात्र तृण                     | ३।६६                 | यथा भवन्ति                 | ७।३६  |
| मरीचिराशयः                | ४।१५   | मुक्त्वा रक्तपटाकारं                | १६।९                 | यथा यथा कपित्थानि          | १६।३५ |
| मरुदेव्यां महादेव्यां     | १८।२२  | मुक्त्वा स्तूपिममी                  | १५।८०                | यथा यथा मम                 | ९।७१  |
| मलो विशोध्यते             | १७।३६  | मुखीभूतो ऽपि                        | १२।२५                | य <b>या</b> वानरसंगीतं     | १२।७२ |
| महारम्भेण यः              | ८।४५   | मुच्यमानं नव                        | १०।४१                | यथायं वान्तमिथ्यात्वः      | १९१५  |
| महाव्र <b>तनिविष्टः</b>   | ८।७७   | <b>मु</b> ञ्जद्भिर्जीव              | १९।४४                | यथैषा पश्यतः               | १८।२८ |
| महीमटाट्यमानः             | १४।४२  | मुण्डयित्वा शिरः                    | ९।३१                 | यदर्थमर्ज्यते              | १८।३४ |
| महोच्छ्रयं स्फाटिकं       | ११६७   | मुनीन्द्रपादा <b>म्बु</b> ज         | १।४६                 | यदाश्चयं मया               | ३।३४  |
| मा ज्ञासीरविचाराणां       | ४।३५   | मुने ऽनुगृह्यतां                    | ११।६३                | यदि गच्छसि                 | ४१६८  |
| मातुरपा <del>स</del> ्यति | २०१५०  | मुनेनिवासे तृण                      | १४।९६                | यदि भवति मनुष्यः           | १०।९३ |
| मातृस्वसृसुतां            | १९।३३  | <b>मुष्टिषोड</b> शकं                | ४।२६                 | यदि में उन्तर्गता          | १२।२  |
| मात्रा पृष्टा ततः         | १४।१७  | मूकीभूयावतिष्ठन्त <u>े</u>          | ९।१८                 | यदि यामो गृहं              | १८।५३ |
| मानसमोह                   | १६।१०४ | मूकी दृष्ट्वामुना                   | ७।७८                 | यदि रामायणे                | ४।४   |
| मानं निराकृत्य            | ७।९३   | मूत्रयन्ति <b>मु</b> खे             | १९।३४                | यदि विध्यापयाम्यग्नि       | ९।१२  |
| माममुना निहतं             | ५।९१   | मूर्खत्वं प्रतिपाद्य                | ९।५९                 | यदि शोधियतुं               | १७।३९ |
| माल्यगन्धान्न             | १९।९०  | <br>मूल्यं पलानि                    | 80100                | यदि सर्वविदां              | १७।८० |
| मांसभक्षणलोलेन            | १९।२३  | -<br>मृग्यमाणं हिमं                 | २।२५                 | यदि स्त्रीस्पर्श           | १४।५७ |
| मांसमद्य मधुस्थाः         | १९।४२  | <del>-</del>                        | १७।५३                | यदि वल्भिष्यते             | ५१४२  |
| मांसस्य भक्षणे            | १७ १७१ | मृत्यु <b>बु</b> द्धिमकुर्वाणः<br>् |                      | यदोदृ <del>क</del> ्कुरुते | १०।३२ |
| मांसादिनो दया             | १९।२५  | मोहमपास्य सुहृत्                    | ५१८५                 | यदीदृशानि कृत्यानि         | १०।२७ |
| मित्रागच्छ पुनः           | ३।३९   | मौर्स्यसमानं भवति                   | ७।८७                 | यदीयगन्ध                   | १०।८६ |
| मिथ्यात् <b>वग्रन्थिः</b> | १८।८५  | म्लेच्छनरेन्द्रो                    | ७।८६                 | यदीयलक्ष्मीं               | १।६३  |

| यदीयल्लभ्यते          | ८।४१            | यावत्स्नानं                | १५।६२         | यो व्रतानि हृदये              | २०।५४ |
|-----------------------|-----------------|----------------------------|---------------|-------------------------------|-------|
| यदूढया तया            | १४।६१           | या विमुच्य                 | १९।६१         | योषा गिलति या                 | १२।६  |
| यद्दशस्वपि            | १९।७४           | याशने ऽस्ति तनु            | २०।३३         | योषया वर्ज्यते                | ५१२०  |
| यद्देशस्यावधि         | १९१७७           | युक्तं भद्र                | ८।११          | ₹                             |       |
| यद्यात्मा सर्वथा      | <b>१</b> ७।५४   | युक्तितो घटते              | १५।४७         |                               |       |
| यद्युक्त्या घटते      | ४।३८            | युक्ते ऽपि भाषिते          | १४।८          | रक्षको ऽप्यङ्गि               | ८।७८  |
| यद्येकमूर्तयः         | १३।७७           | युवती राजते                | ४।५५          | रक्ष्यमाणा <b>मु</b> ना       | ११।७७ |
| यद्येवं त्वं कथं      | १०।७१           | युष्मदीयमिदं               | १६।५६         | रक्तं विज्ञाय                 | ११।४१ |
| यमुक्त्वा निष्कलं     | १०१६०           | युष्माकमीदृशे              | १६१७          | रक्तानि सन्ति                 | १५।८५ |
| यष्टिकम्बल            | १६।४१           | युष्माभि निजिताः           | ३।७,          | रक्तो द्विष्टः                | ४।४०  |
| यस्त्वदीयवचनं         | २०।८४           | ये चित्रप्राणि             | १९।४०         | रक्तो यो यत्र                 | ४।७६  |
| यस्य ज्वलति           | ११।२४           | ये ज्ञात्वा प्रलये         | <b>१</b> ३।४६ | रतकर्मक्षमा                   | १२।४० |
| यस्य प्रसादतः         | १०।१२           | ये ऽणुमा <b>त्रसु</b> खस्य | रार४          | रविधर्मानिलेन्द्राणां         | १५।११ |
| यस्य स्मरण            | १३१४८           | ये दीक्षणेन                | १७।६१         | रसातलं ततः                    | १३।१० |
| यस्यास्ति सम्यक्तवं   | २०१७७           | ये देवमर्त्याचित           | १९।९९         | रसासृङ् <b>मां</b> स          | ६।६८  |
| यस्यारोपयितुं         | १९।२            | ये पारदारिकीभूय            | १५।१६         | रंरम्यमाणः कुलिशी             | १।४२  |
| यस्यैवैषार्प्यते      | ११।२१           | ये यच्छन्ति महा २।६        | ९,१७।८३       | रागतो द्वेषतः                 | ७।९४  |
| यस्याः प्रसादेन       | १।६             | ये रागद्वेष                | १७।८६         | रागाक्रान्तो नरः              | ५।८   |
| यस्याः संगम           | १९।६३           | येषां वेदपुराणेषु          | १४।४८         | रागान्धलोचनः                  | १०।१  |
| यः कटाक्षविशिखैः      | २०।५९           | योगिनो वचसा                | २।८०          | राजीवपाणिपादास्या             | १३।५० |
| यः करोति गृहे         | ६।१४            | योगिनो वाग्मिनः            | ८११७          | रामाभिर्मोहितः                | ६१७७  |
| यः कामानलसंतप्तां     | १९१६४           | यो जल्पत्यावयोः            | ९।४६          | रामायणाभिधे                   | १६।२  |
| यः कामार्त            | ११।६०           | यो जात्यन्धसमः             | ७।१४          | रामा विदग्धा                  | १।६२  |
| यः क्षीणे क्षीयते     | ३।१५            | यो न त्वया                 | ३१४           | रामा सूचयते                   | १३।७४ |
| यः खादति जनः          | १९।२४           | यो न विचारं                | ७।८५          | रासभी शूकरीं                  | ९।२३  |
| यः पार्थिवो ऽप्युत्तम | १।३६            | यो ऽन्तर्मुहूर्तं          | २०१८०         | रुधिरप्रस्रवद्वारं            | ६।७०  |
| यः प्रविष्टस्तदा      | १२।१०           | यो भावयति                  | २।७९          | रुदन्तीं मे                   | ९।७२  |
| यः सेवनीयो भुवनस्य    | १६।१०३          | यो भुङ्क्ते दिवसस्य        | २०११          | रुष्टः श्रीवीरना <b>यस्</b> य | १८।६८ |
| यादृङ्मौर्स्यं तस्य   | ९।८६            | यो भैषज्यं व्याधि          | २०१३५         | रुष्टेन गज                    | २।१२  |
| यादृशा विषये          | ४।१३            | यो मोहयति                  | १३।४७         | रूपगन्धरस                     | ७।३२  |
| या धर्मनियम           | १७।२१           | यो ऽवदद्भूषणं              | ७११२          | रेतःस्पर्शन<br>२०००-२०५       | १५।८  |
| यामिनीभुक्तितः        | २०११०           | यो वल्भते                  | २०१४          | रे मयि जीवति                  | ५१८७  |
| याविजनेन्द्र          | २। <b>९३</b>    | यो विजिताक्षः              | २०।४६         | रोप्यमाणं न                   | १९।८  |
| यावत्ततो त्रजामि      | १६।३७           | यो विभावसु                 | १३।९५         | रोहिणीचन्द्रयोः               | २०।१९ |
| यावत्तिष्ठति तत्रासौ  | १५।२०           | यो विश्वसिति               | ५।६७          | ल                             |       |
| यावद्र्शयते           | १२।६९           | यो विहाय वचनं              | ५।९७          | लगित्वा तत्                   | १२।४७ |
| यावत्सागर             | प्र. <b>१</b> ९ | यो विश्वतिमहाबाहुः         | १६।४७         | लज्जमानः स                    | ११।४१ |
|                       |                 | •                          |               |                               |       |

| धर्मपरीक्षा | रुक्रोकान | क्रमित्रह |
|-------------|-----------|-----------|
| वमपराक्षा   | –२लाकानू  | क्रमाणका  |

| लज्जा मानः पौरुषं       | ९।८७   | वर्तुंला वर्तुले           | ४।२०   | विज्ञायेत्थं पुराणानि | १५।६७         |
|-------------------------|--------|----------------------------|--------|-----------------------|---------------|
| लब्धारोषनिधानः          | १९।७२  | वर्धमानं जिनं              | १२।४९  | विज्ञायेत्ययं         | ४।१७          |
| लभन्ते वल्लभाः          | २।३३   | वसारुधिरमांसास्थि          | १०१४५  | विटेम्यो निखिलं       | ५१६४          |
| लङ्काधिनायो गति         | १६।९७  | वसिष्ठव्यास                | ३।२३   | वितीणं तस्य           | ५1३१          |
| लाघवं जन्यते            | १९।४८  | वहन्ती परमां               | ९।२४   | वितीर्णा पाण्डवे      | १५।४५         |
| लालानिष्ठीवन            | ६।७१   | वहमानो ऽखिलं               | १०१२५  | विदधानो मम            | ६।५३          |
| लावण्योदकवेलाभिः        | १२।१८  | वन्ध्यास्तनंधय             | १७।९०  | विदूयमानोऽपि          | १।१३          |
| लाङ्गलीवास्ति           | ८१४८   | <b>वाक्यमे</b> तत्         | ४।९३   | विदूषितो येन          | १८।९५         |
| लीलया भवन               | ५।१२   | वाचिममां स                 | ५।८६   | विद्धसर्वनर           | १७।९३         |
| लोकानन्दकरी             | १०।१५  | वाचंयमो यः                 | १।३३   | विद्यादर्पहुताशेन     | ३१६८          |
| लोकेन प्रेषितं          | ६।५२   | वाणारसीनिवासस्य            | १७।७८  | विद्याधरैरुत्तर       | १।२३          |
|                         |        | वाणी जिनेश्वरस्य           | ७।६५   | विद्याविभव            | १६।१८         |
| व                       |        | वातकी किमु                 | ३१८९   | विधाय तां नूनं        | १।४०          |
| वक्त्रेण चन्द्रमोविम्बं | ६१६०   | वातेनेव हतं                | १३।५६  | विधाय दर्शनं          | १८।५६         |
| वक्रकेशमहा              | १०।६६  | वादनं नर्तनं               | १२।४४  | विधाय दानवाः          | १०।४३         |
| वक्रः करोति             | 4160   | वादं करोषि कि              | १२।५७  | विधाय भुवनं           | ४३।८४         |
| वक्रदासतनयस्य           | ५१९४   | वादिनिर्जय                 | ३।८२   | विघाय भोजनं           | ३।४१          |
| वचनोच्चारमात्रेण        | १४।५३  | वानरै राक्षसाः             | १६।११  | विधाय संगं            | ११।८५         |
| वचोभिर्वादिनः           | ३।२५   | वामनः पामनः                | २०१७   | विध्यन्तीभिर्जनं      | १२।१९         |
| वचों ऽशुभिर्भव्यमनः     | १।३    | वामनाः पामनाः              | २।४०   | विनम्नमौलिभिः         | ७१३०          |
| वज्राशुशुक्षणि          | २।८६   | वार्तामलभमानेन             | ३।८    | विना यो ऽभिमानं       | <b>९</b> ।९३  |
| वञ्च्यते सकलः           | ७।१८   | वासरै <b>नंव</b> दशैः      | ४।८१   | विनाश्य करणीयस्य      | १३।८६         |
| वणिक्पते त्वया          | ७१७०   | <b>विक्रीणीष्वे</b> दमट्टे | ८।३७   | विनिवेद्य स्वसंबन्धं  | १४।३६         |
| वणिजागत्य               | ८१६२   | विक्रीतचन्दनः              | १०१३   | विनिश्चयो यस्य        | ६।९४          |
| वणिजोक्तं तदात्मीयां    | ७।७२   | विक्रीय येन                | २०१३०  | विष्ठुरं वाक्यं       | সা <b>१</b> ४ |
| वदति पटति               | प्र.१७ | विचारयति यः                | ४।३३   | विनीतः पटुधीः         | ६।९           |
| वदति स्म ततः            | १२।३   | विचित्रपत्रसंकीर्णः        | ७।५२   | विपत्तिर्महती         | ६।३९          |
| वदतु को ऽपि             | ६।८५   | विचित्रपत्रैः कटकैः        | १।२५   | विपन्नं वीक्ष्य       | ७१४७          |
| वदन्तमित्थं रभसा        | ११।८९  | विचित्रवर्णसंकोण <u>ः</u>  | ९।६१   | विपरीताशयः            | ७।२८          |
| वधूः पलायमानेन          | १४।१४  | विचित्रवाद्य               | १२१६७  | विप्राणां पुरतः       | १२।२७         |
| वयं दरिद्रनन्दना        | १०।९०  | विचिन्तयितुमारब्धं         | ९।११   | विप्रास्ततो वदन्ति    | १०।९          |
| वरप्रसादतः              | १६।१३  | विचिन्त्येति जिनः          | १८।३७, | विप्राः प्राहुर्वद    | १४।६          |
| वरमत्र स्थिताः          | १८१५४  | १८।६२                      |        | विप्रैः पृष्टो गुरुः  | १२१६०         |
| वरं कुलागतं             | १५।८४  | विचिन्त्येति तदादाय        | ५।४३   | विप्रैरुक्तं किमायातः | ४०१७४         |
| वरं तवाग्रे दियते       | ११।८८  | विचिन्त्येति पुनः          | ४।२३   | विबुध्य गृह्णीथ       | प्रा१५        |
| वरं मृता तव             | ४।६६   | विजित्य सकला               | ११।१७  | विबोद्धुकामः          | ११५७          |
| वर्तमाना मम             | ६।५५   | विज्ञाय जन्तु              | २०१६१  | विभागेन कृताः         | ४।२४          |

| विमानमारुह्य                    | १८।९९        | विहितविनयाः                   | ७।९६         | शतानि पञ्च                       | १२।३६ |
|---------------------------------|--------------|-------------------------------|--------------|----------------------------------|-------|
| विमानवर्तिना                    | ३।२          | वीक्षघ्वमस्य मूढत्वं          | ७।८१         | शयनाधस्तनः                       | ९।६५  |
| विमुक्तिकामिनी                  | २०।२०        | वीक्ष्य परं सुखयुक्तं         | ५।९३         | शरस्तम्बं पतन्                   | २।८   |
| विमुच्य मार्ग                   | प्रा१२       | वीरनाथो ऽप्यनिस्त्रिशः        | ८।७५         | श <b>री</b> रजानामिव             | १।४   |
| विमुच्य व्याकुलीभावं            | ६।४३         | वृक्षतृणान्तरितः              | 4180         | शरीरावयवा                        | ११।३७ |
| विमोह्य पुरुषान्                | ६१७५         | वेगेन तौ ततः                  | ३।४५         | शरीरे दृश्यमाने                  | १७।४३ |
| विरक्तो जायते                   | ५,३३         | वेदे निगदिता                  | १७१६         | शरीरे निर्गते                    | १३।१६ |
| विरागः केवलालोक                 | १८।७३        | वेला मे महती                  | ३।३३         | शलाकापुरुषाः                     | १०१५४ |
| विरुद्धमपि मे                   | १५।६६        | वेश्या लज्जामीश्वरः           | ९।९१         | शशाम दहनः                        | ६।४८  |
| विरूपा दुर्भगाः                 | २।३१         | बैदिकानां वचः                 | १७१२२        | शस्त्रेणातः पाटयित्वा            | ९।८३  |
| विलासाय मम                      | ९।९          | वैरिव्याद्यभुजङ्गेभ्यः        | ९।४१         | शङ्के भुजङ्गः                    | १।१०  |
| विलासो विभ्रमः                  | १३।५५        | व्यज्यन्ते व्यापकाः           | १७।१२        | शङ्खध्मस्येव मे                  | ९।७९  |
| विलीयते नरः                     | ६।३२         | व्यर्थोकृत्य गता              | १२।४८        | शंसनीया तयोः                     | ३।१४  |
| विलीयते यतः                     | ६।१८         | व्याकृष्टभृ <b>ङ्ग</b> सौरभ्य | ८१३०         | शाखामृगा भवन्ति                  | १६।१७ |
| विलोक्य जठरं                    | १६।३६        | व्याधिमवाप<br>व्याधिमवाप      | ५।८१         | शाखाव्याप्तहरिः                  | १३।२८ |
| विलोक्य तत्पाटन                 | १२।८६        | व्याधिवृद्धिरिव               | ६।१५         | शासिताशेषदोषेण                   | १२।२४ |
| विलोक्य तां गर्भवतीं            | १४।१५        | व्यापको यद्यसौ                | १०१३७        | शिक्षावृतं चतुर्भेदं             | १९।८३ |
| विलोक्य दुर्मीत                 | 6134         | व्यापारं कुर्वतः              | १३।६९        | शिखिपिच्छधरः                     | १०।२१ |
| विलोक्यर्तुमतीं                 | ११।५८        | व्यापिनं निष्कलं              | १०१५८        | शिखिमण्डलमार्जार                 | १९।८० |
| विलोक्य वेगतः                   | ९।२७         | व्यासस्य भूभृतः               | १५।१८        | शितेन करवालेन                    | १६।८० |
| विवर्धमानस्मर                   | १।३७         | व्यासी योजन                   | १५१५०        | शिष्टाय दुष्टः                   | १।९   |
| विवेकः संयमः                    | १९।१५        | व्युद्ग्राही कथितः            | ७।१९         | शीलवन्तो गताः                    | १७।३१ |
| विशालं कोमलं                    | <b>५</b> ।२९ | व्रजन्ति सप्ताद्यकला          | २०।७०        | शुक्रभक्षणमात्रेण                | १५१७  |
| विशालं भाजनं                    | ९।६६         | त्रजन्ति सिन्धुरारूढाः        | २।३२         | शुक्रशोणित                       | १७।३५ |
| विशीर्णाङ्घिकर                  | ८।१८         | व्रतं <sub>ु</sub> कच्छमहा    | १८।५५        | शुद्धैरभव्य                      | २।९४  |
| विशुद्धपक्षी                    | १०।९५        | त्रतिनो ब्राह्मणाः            | १८।६६        | शुद्धोदनसुतं                     | १८।६९ |
| <b>वि</b> शुद्धवि <b>ग्रहैः</b> | ११।४         | व्रतेषु सर्वेषु               | २०।६५        | शूकरः शम्बरः                     | २०।६  |
| विशोषयति पापानि                 | २०११७        |                               |              | र्श्चगालस्तूपकोत्क् <u>ष</u> ेपं | १५।८८ |
| विश्वं सर्षपमात्रे              | १३।४१        | হা                            |              | श्वगाली द्वी तदा                 | १६।५  |
| विषण्णो दृश्यसे                 | १५१२४        | शकटीव भराक्रान्ता             | ६११०         | श्रद्दघ्महे वचः                  | १३।१७ |
| विषमेक्षणतुल्यः                 | ९।१९         | शकलद्वितयं                    | १६।८५        | श्रमेण दुनिवारेण                 | १३।७० |
| विषयस्वामिना                    | ४१६०         | शक्तिरस्ति यदि                | ३।८७         | श्रावकाः पूजिताः                 | १८१६४ |
| विष्णुना कुर्वता                | १२।२१        | शक्नोति कर्तुं न              | २०।३४        | श्रावको मुनिदत्तः                | १२।७७ |
| विष्णुना वामनीभूय               | १०।९३        | शक्यते परिमा                  | ५।५३         | श्रीमान्न भस्वत्त्रय             | १।१   |
| _ " "                           | १०१५७        | शक्यते मन्दरः                 | <b>હા</b> १५ | श्रुतयः स्मृतयः                  | १६।६० |
| विहाय पावनम्                    | १२।२०        | शक्यते सुखतः                  | ४।६५         | श्रुतं न सत्यं                   |       |
| विहाय मार्ग                     | १८।९३        | शतधा नो विशीर्य <b>न्ते</b>   | १२।१६        | श्रुतो देवविशेषः                 | १३।८९ |
| •                               |              |                               |              | •                                |       |

| धर्मंपरीक्षा–इलोकानुक्रमणिका  |              |                        |              |                         | ३९५    |
|-------------------------------|--------------|------------------------|--------------|-------------------------|--------|
| श्रुतो मित्र त्वया            | १२।२८        | सदा नित्यस्य           | १७।४९        | सर्वरोगजरा              | १६१७   |
| श्रुत्वा तूर्यरवं             | १४।१२        | स दृष्टो गदितः         | ३।३          | सर्वर्तुभिदंशित         | ११६५   |
| श्रुत्वा पवनवेगः              | १८।१         | सदोपवासं निरवद्य       | २०१५६        | सर्ववेदी कथं            | १६।१५  |
| श्रुत्वावयोः स्वनं            | १५।७९        | सद्यो वशीकर्तुं        | १।४७         | सर्बशून्यत्वनैरात्म्य   | १७।७३  |
| श्रुत्वा वाचमशेष              | १९।१०१       | सद्वाक्यमविचाराणां     | ५।७३         | सर्वाणि साराणि          | १।३०   |
| श्रुत्वा साधोरमित             | ८।९५         | स नत्वैवं करोमीति      | ४।६१         | सर्वाभिरपि नारीभिः      | ६।२७   |
| •                             | ७,१४।६४      | सप्तभिः सप्तकैः        | १८।१२        | सर्वामेघ्यमये           | १३।६८  |
| श्रुत्वेति वाचम्              | २१९५         | सप्तवर्षसहस्राणि १४।७  | ५,१४।७८      | सर्वाशुचिमये            | १५।१३  |
| श्रुत्वेति सुन्दरी            | ५१४०         | स प्राह दृष्ट          | १५१७३        | सर्वे कर्मकरास्तस्य     | ८११९   |
| श्रुत्वेत्यवादीत्             | १५१९४        | स प्राह भारताद्येषु    | ४।३          | सर्वे रागिणि            | १३।७६  |
| श्रेण्याममुत्राजनि            | १।२८         | स भग्नो दशमे           | १२।३७        | सर्वे सर्वेषु कुर्वन्ति | १५१४९  |
| <b>इलेष्ममारु</b> त           | १३।६१        | सभायामथ                | २।१          | सर्वो ऽपि दृश्यते       | २०१२५  |
| <b>श्वभ्रबा</b> धाधिकां       | २।१६         | स मत्स्यः कच्छपः       | १०।४०        | सलिलं मृगतृष्णायां      | १८।२९  |
| <b>श्वभ्रवासाधिकासाते</b>     | १३।६३        | समस्तद्रव्य            | ९।५७         | स विलोक्य               | १५।२२  |
| <b>इवश्रूरागत्य</b> मां       | ९१७०         | समस्तलब्धयः            | १८।७९        | स शंसति स्म             | १३।२३  |
| ्<br>श्वापदपूर्णं वरं         | ७।८९         | समस्तैरप्यसर्वज्ञैः    | १७।१६        | स श्रुत्वा वचनं         | ५१२३   |
| श्वेतिभिक्षुस्ततः <b>१</b> ६। | २८,१६।५५     | समेत्य तत्र            | १०।८४        | सस्त्रीकस्तीर्थ         | ११।६७  |
| ष                             |              | समेत्य भूसुरैः         | १५।७०        | सहस्रैर्याति गोपीनां    | ११।२६  |
| •                             | 0 - 11. 3    | समेत्य वेगेन           | १२।८५        | स हैमेन हलेन            | ८।४७   |
| षट्काला मित्र                 | १०।५३        | समेत्य शकटोद्यानं      | १८।४०        | संचारो यत्र             | २०१२   |
| षण्मासानवहत्                  | <b>१८१७०</b> | सम्यक्तवज्ञान          | १८१७८        | सन्ति घृष्टमनतः         | ३।९०   |
| षण्मासाम्यन्तरे               | १८।४६        | सम्यक्तवतो नास्ति      | २०।७६        | संतोषेण सदा             | १९।६६  |
| स                             |              | सम्यवत्वसहिते          | १९।९         | संघानं पुष्पितं         | १९।८२  |
| सकलमार्ग                      | ६।८१         | सरागत्वात्तदंशानां     | १०।३५        | संपत्स्यते ऽत्र         | १४।२२  |
| सकलं कुरुते                   | ६।१३         | सर्वजीवकरुणा           | २०१५७        | संपद्यमान               | ६।३३   |
| सकषाये यदि                    | १४।३         | सर्वज्ञभाषितं          | २।५७         | संपद्यमानोद्धत          | ११६०   |
| सघण्टाभेरिमाताड्य             | १७।६८        | सर्वज्ञस्य विरागस्य    | १७।८१        | संपन्नं धर्मतः          | रार८   |
| स छद्मना हेम                  | १५।९६        | सर्वज्ञेन विना         | १७।१३        | संबन्धा भुवि            | १५।४८  |
| स जगौ किम्                    | ५।३९         | सर्वज्ञो व्यापकः       | १३।४४        | संबोध्येति प्रियां      | ४।७२   |
| स जितो मन्मथः                 | १२।२६        | सर्वतो ऽपि विजहार      | ४।८३         | संयमो नियमः             | १७।२९  |
| सज्जनाः पितरौ                 | २।४९         | सर्वतो यत्र            | ३।२३         | संयुज्यन्ते वियुज्यन्ते | ६।६६   |
| सज्जनैः शोच्यते               | ५।१०         | सर्वप्राणिघ्वंस        | २०१६०        | संयोगो दुर्लभः          | ६।६७   |
| स ततो गदितः                   | ८।१४         | सर्वत्र मैत्रीं कुरुते | २०।७४        | संवत्सराणां विगते       | प्रा२० |
| स तत्स्वादनमात्रेण            | <b>૭</b> ા૪૬ | सर्वत्र लोके ऽशन       | ११।९१        | संवेगनिर्वे <b>द</b>    | २०।७३  |
| स तया सह                      | ६।७          | सर्वत्राष्टगुणाः       | १२।२९        | संसारे दृश्यते          | १८।३५  |
| स ताम्रभाजनं                  | १५१६०        | सर्वथास्माकं           | <b>१</b> ३।२ | संसारे यत्र             | २।७१   |
| सतीनामग्रणीः                  | ६।४९         | सर्वधर्मक्रिया         | २०।५         | संस्कृत्य सुन्दरं       | ७१६८   |
|                               |              |                        |              |                         |        |

| संस्पर्शभीत         | 9 9 11 4 | a                        |        |                                   |                |
|---------------------|----------|--------------------------|--------|-----------------------------------|----------------|
|                     | ११।५     | सूत्रकण्ठैस्ततः          | १३।५   | स्वस्य भागत्रयं                   | १२।१           |
| सा कृत्वा भृकुटी    | ५११४     | सूनावसूनुविरही           | २०।८२  | स्वस्वपाण्डित्यदर्पेण             | १८।५७          |
| साक्षीकृत्य वृत     | १९।७     | सूरीणां यदि              | १७१६४  | स्वाघ्यायः साधु                   | ८१९            |
| साचष्ट साधो         | १४।१००   | सृष्टिस्थितिविनाशानां    | १७।७९  | स्वान्तरस्यप्रिया                 | १२।१३          |
| सा जगाद दुराचारा    | ५१७०     | सो ज्यात्तस्याः          | १५।३२  | स्वीकरोति पराधीनं                 | ५१७            |
| सा टिण्टाकीलिके     | १६१७३    | सो ऽजायत महान्           | ७।३९   | स्वेच्छया स सिषेवे                | १५१३३          |
| सा तथा स्थितवती     | ४।८६     | सो ऽज्ञानव्याकुल         | ७।२६   | स्वेदः खेदस्तथा                   | १३।५३          |
| सातं सर्वतपोरिक्तं  | ११।४७    | सो ऽमन्यत प्रियं         | ५१४    | स्वे स्वे स्थाने                  | ११।९५          |
| सा तेन भूभृता       | १५१२७    | सो ऽमन्यताधमः            | ७१२२   | स्वोपकाराक्षमः                    | १६१५८          |
| साधिताखिलनिजेश्वर   | ४।८७     | सो ऽवादीति               | ३।५२   | स्खलनं कुरुते                     | ५।६६           |
| साधो गृहाण          | ८।६१     | सो ऽवादीदहं              | १०१७२  | ह                                 |                |
| साध्वी तथा स्थिता   | ४।५१     | सो ऽवादीद् भद्र          | ५1५१   | हट्टे तेन ततः                     | ८।३९           |
| सामन्तनगरस्थायाः    | ४।४७     | सो ऽवोचद्बहवः            | ६।३७   | हन्तुं दृष्टुाङ्गिनः              | १९।२९          |
| सारासाराचार         | ९१९०     | सौधर्मकल्पाधिपतिः        | १६।१०१ | हन्यते येन                        | १९।३२          |
| सारासाराणि यः       | ८१४६     | स्तनंधयो युवा            | रापर   | हन्यन्ते त्रिदशाः                 | २१५४           |
| सार्घं पवनवेगेन     | १२१५४    | स्तबकस्तननम्राभिः        | ३।४७   | हन्यमाना हठात्                    | १७।२०          |
| सार्धे मासे ततः     | १४।१६    | स्तवैरमी भिर्मम          | ११७    | हरनारायण                          | ११।१५          |
| सावादीन्न मया       | ५१४१     | स्त्रियां क्वचित्        | ११३८   | हरः कपालरोगार्तः                  | १३।७२          |
| सा विबुध्य दयिता    | ४१८५     | स्त्रीपुंसयोर्मतः        | ६१७३   | हरः शिरांसि                       | १६।५७          |
| सा विहस्य सुभगा     | ४।९२     | स्त्रीपुंसयोर्युगं       | १८।१३  | हरिनामाभवत्                       | १२।६३          |
| सा समेत्य सह        | ४।९०     | स्यापयित्वास्य           | ११।६६  | हरे हर तपः                        | 88133          |
| सिद्धान्त           | प्र। १   | स्थावरेष्वपि             | १९।२०  | हसित्वा भूभुजा                    | 2132           |
| सुखतो गृह्यते       | १९।१४    | स्थितोऽहं तापस           | १४।३४  | हस्तमात्रं ततः                    | ८।३६           |
| सुखदु:खादिसंवित्तिः | १७१५०    | स्नेहशाखी गतः            | ६।११   | हस्त्यश्वरथ २।५०,                 |                |
| सुखेन शक्यते        | 4128     | स्फुटमशोक                | ६।८२   |                                   | ७४, ७।३        |
| सुदुर्वारं घोरं     | १८।१००   | स्फुटितं विषमं           | ९।१६   | हास हासंसर्व                      | 8.64           |
| सुभाषितं सुखाधायि   | ४।४४     | स्मरं जितस्वींग          | ८।८३   | हारयष्टिरिव                       | २०।५३          |
| सुरतानन्तरं         | १४।८६    | स्रष्टारो जगतः           | १७।८४  | हालिकेन ततः                       | ८।१२           |
| सुशीलानां सुरूपाणां | ९१३८     | स्वकीयमधुना              | ९।४४   | हालिको भणितः                      | ८।३४           |
| मुहृदस्ते वचः       | ३१५०     | स्वकीयया श्रिया          | ११।७८  | हालिको ऽसौ ततः                    | ८।४०           |
| मुन्दरं मन्यते ४।७  |          | स्वजनशकुन                | १०।९८  | हिते ऽपि भाषिते                   | ५१७४           |
| सुन्दराः सुभगाः     | २।३०     | स्वमातुर्भवने            | ५।१५   | हित्वा लज्जां गृहं                | १८।५२          |
| सुन्दरी च कुरङ्गी च | ४।४८     | स्वयं च संमुखं           | १६।३४  | • •                               | \$188<br>10111 |
| सुन्दरी निगदति      | ४।९१     | स्वर्गापवर्गसौख्यादि     | १७।७५  | हिमांशुमालीव<br>हिंसा निवेद्यते   |                |
| सुन्दरी भणितां      | ४।५०     | स्वगवितरणे<br>स्वगवितरणे | १८।२३  |                                   | १७१५<br>६००६   |
| सुन्दर्याः स्वयं    | ५।१६     | स्ववृत्ते ऽपि मया        |        | हुताश इव काष्ठं<br>वेवर्विकार्णने | ६।७६<br>०५७०   |
| सूत्रकण्ठास्ततः १३। |          |                          | ४३।४   | हेतुर्निवार्यते                   | १४।५१          |
| 4 21.1171. 141      | 1) 1013  | स्वविभूत्यनुसारेण        | २०१२२  | हेया <b>हे</b> य <b>ज्ञान</b>     | 3166           |

